Agora UNLaR, vol. 10, nim. 25, may. 2025, Argentina, ISSN: 2545-6024, pp. 27-47

Jorge Luis Borges: su importancia para la construccion del pensamiento

filoséfico de Michel Foucault durante el periodo arqueologico

Jorge Luis Borges: his importance for the construction of Michel

Foucault's philosophical thought during the archaeological period

Maria Cecilia Acosta
Universidad Nacional de La Rioja

Daniel Horacio Fermani Gonzalez
Universidad Nacional de Cuyo

Susana del Carmen Rizzo
Universidad Nacional de La Rioja

Rolando Javier Wilson Rivero
Universidad Nacional de La Rioja

Recibido: 26 de junio de 2024
Aceptado: 5 de abril de 2025

Resumen

La obra literaria de Jorge Luis Borges es constitutiva en la conformacién de la reflexion filoséfica de Michel
Foucault. En el presenta articulo se ha tomado como foco de estudio cuentos de Jorge Luis Borges en relacion a
la obra filoséfica de Michel Foucault de la denominada etapa Arqueoldgica del filosofo. Se hace especial hincapié
en dos cuestiones: por un lado, la relacién uno/otro; discursivo/no discurso como vectores componentes de lo que
se concibe como real y por lo tanto verdadero. Por otro lado, consideraciones respecto a los aportes
metodoldgicas para la investigacion literaria y filosofica.

Palabras clave: Jorge Luis Borges, Michel Foucault, etapa arqueoldgica, literatura y filosofia

Abstract

The literary work of Jorge Luis Borges is constitutive in the formation of the philosophical reflection of Michel
Foucault. In this article, the focus of study has been on stories by Jorge Luis Borges in relation to the philosophical
work of Michel Foucault from the so-called Archaeological stage of the philosopher. Special emphasis is placed
on two issues: on the one hand, the one/another relationship; discursive/non-discourse as component vectors of
what is conceived as real and therefore true. On the other hand, considerations regarding the methodological
contributions for literary and philosophical research.

Keywords: Jorge Luis Borges, Michel Foucault, archaeological stage, Literature and Philosophy




Agora UNLaR, vol.10, num. 25, 2025 pp. 27-47

Introduccion

Este articulo emerge desde una investigacion
que se llevo a cabo en el marco de la
Universidad Nacional de La Rioja, Argentina. En
tal investigacion realizamos una lectura
minuciosa en torno a la intertextualidad que se
produce entre cuentos de Jorge Luis Borges y
la filosofia de Michel Foucault durante el
denominado periodo arqueoldgico del filosofo.
Para tal abordaje tomamos el primer momento
de la periodizacién que realiza Esther Diaz
(2014) del filésofo, esto es, lo que la autora
denomina Arqueologia (El saber). Cabe aclarar
gue Diaz divide al pensamiento de Michel
Foucault en tres periodos: Arqueologia (El
saber); Genealogia (El poder) y, por ultimo,
Etica (El sexo y la ética).

Durante el primer periodo Foucault escribe las
historias y también Las palabras y las cosas, en
donde, segun Diaz, intenta realizar una
ontologia histérica de la sociedad en relacion a
la verdad y como nos hemos constituido en
sujetos de conocimiento. También en este
periodo explora una nueva metodologia para la
investigacion filoséfica separandose de la
fenomenologia y de la dialéctica tanto hegeliana
como marxista. Tal metodologia es la
arqueologia, que aparece por primera vez en
Historia de la locura en la época clasica, ya que
toma a la psiquiatria desde una perspectiva
historica, pero dicha perspectiva no es ni

positivista ni dialéctica, ya que el autor no

piensa en términos de evolucion. Luego
aparece El nacimiento de la clinica y Las
palabras y las cosas: una arqueologia de las
ciencias humanas.

La arqueologia, tal como explica Fortanet
Fernandez (2015), analiza los diferentes modos
en los que se ordenan los discursos a lo largo
de la historia. De este modo se separa de la
nocion de la modernidad de evolucion o
progreso, donde lo que hace el investigador es
observar los logros de la humanidad que cada
vez se acerca mas a la verdad. Foucault “rompe
la continuidad histérica de los saberes e intenta
comprender, como un arquedlogo, el orden que
implica lo que dice, renunciando a
reconstrucciones historicas.” (p.53)

En las obras que ya mencionamos de Foucault
rastreamos las tensiones que evoca Diaz: sery
no ser, lo mismo y lo otro, lo finito y lo infinito, lo
discursivo y lo no discursivo, tales tensiones
permiten repensar la nocion de orden, de
verdad y de realidad. Temética que aborda
Borges en su produccion literaria y que fuera un
dispositivo constructor de la filosofia de
Foucault, ya que este ultimo no solo fue un
lector, sino que también cita a Borges en sus
textos y lo indica como la inspiracion para

escribir Las palabras y las cosas.

Metodologia
Para el desarrollo de la investigacion se utilizé

el método hermenéutico que fue descrito y

28



Agora UNLaR, vol.10, num. 25, 2025 pp. 27-47

caracterizado por Hans Gadamer, quien otorgo
a las ciencias humanas una metodologia
interpretativa. El autor rescata la nocion de
interpretacion a partir del horizonte histérico. En
este sentido, afirma que el texto esta siempre
abierto, es decir, siempre tiene la posibilidad de
ser interpretado desde un aqui y ahora. Al
método hermenéutico se lo complementdé con
una etapa analitica. En este sentido Beuchot
(2013)

interpretacion

explica las caracteristicas de
analitica, que aqui solo
mencionamos: es una estructura dinamica;
posee una verdad analdgica, es decir, hay una
objetividad textual; concilia sentido y referencia,
es decir, no es puramente holistica ni
puramente fragmentaria; abre el campo de las
interpretaciones, sin que se vayan al infinito, sin
caer en la interpretacion infinita; es de atribucion
y de proporcionalidad, tanto propia como
impropia o metaférica; equilibra el sentido literal
y el alegorico; tiene como instrumento principal
la distincidn, y por ello requiere del didlogo; une
la descripcion y la valoracion; junta el decir y el
mostrar, por ultimo, acerca la interpretacion y la
transformacion.

Por otro lado, la interpretacion analdgica tiene
como instrumento a la distincién, y por ello
requiere del dialogo; emplea dos formas:
proporcionalidad y atribucion. En su aspecto de
proporcionalidad busca en la interpretacion lo
que tienen en comun los textos, es decir, busca
el comdn denominador de las posibles

interpretaciones, a pesar de las diferencias que

contengan. En su aspecto de atribucion, es
capaz de distinguir las diferencias.

Respecto a los aspectos recién mencionados,
la nocion de proporcionalidad nos permitié
realizar la seleccion de cuentos de Borges que
poseen cuestiones en comduan, tales como
colocarnos en el limite mismo de lo pensable
que pasa por el limite de lo enunciable a través
de la puesta en juego de la nocion
espacio/tiempo, que nos lleva a la
posibilidad/imposibilidad de la existencia en el
mismo plano ontico/ontoldgico. La
enunciabilidad es vectorial ya que nos ubica, no
solo en la ya evocada posibilidad del
pensamiento mismo, sino también en la
emergencia del ordenamiento
espacio/temporal.

Asimismo, la interpretacion analégica nos abre
dos dimensiones de andlisis: sintagmatica y
paradigmatica El polo sintagmético es
horizontal, es decir, la lectura comprensiva del
texto. En este polo nos detuvimos al momento
de la lectura en paralelo de ambos autores.

El polo paradigmético es vertical, asocia y ve lo
gue se repite y, a pesar de ello, tiene una
novedad: la de lo mismo pero diferente y
justamente esto es lo analogo. (Beuchot, 2015).
En este polo nos detuvimos al momento de
poner en didlogo a ambos autores.

Por dltimo, también se hizo un trabajo analdgico
respecto a diversos autores que escriben sobre
temas tanto de la produccion literaria de Jorge

Luis Borges, como de Michel Foucault.

29



Agora UNLaR, vol.10, num. 25, 2025 pp. 27-47

En resumen, en el presente trabajo el desarrollo
heuristico anudado al proceso hermenéutico,
fue, por un lado, el corpus de cuentos de Jorge
Luis Borges, que se amparan bajo las
cuestiones temporales y espaciales como
dimensiones presentes en gran parte de su
produccion literaria. Desde esta perspectiva se
leyeron los cuentos que seleccionamos de
Borges. Por otro lado, se abordaron los textos
de Michel Foucault correspondientes a la ya
mencionada etapa arqueolégica. Dentro del
marco heuristico se ha utilizado la analogia
como instrumento para el abordaje del presente
trabajo desde dos perspectivas: una entablando
una analogia intratextual de cada uno de los
autores y la otra determinando el didlogo entre

ambos autores.

Técnicas utilizadas

Para la definicibn de los nucleos de analisis
utiizamos las técnicas del Conversatorio y
Grupos de discusion. Cabe mencionar, que los
Grupos de discusiébn son una forma de
conversar y permiten realizar exploracion de
temas a través de trabajos colectivos. Se
orientan con un formato estructurado, se
desarrollan en un escenario formal. Consisten
en trabajar con diferentes grupos de personas
en un estudio sobre los mismos aspectos
relacionados con el tema, para profundizar y
tener diferentes perspectivas. En el caso de
esta investigacion se realizaron reuniones cada

quince dias donde se elaboraron borradores en

formato Word que se compartian con todos los
miembros para que fuera analizados vy

completados.

1- Los textos seleccionados de M.
Foucault

La investigacion comenzé con la lectura de El
orden del discurso de Michel Foucault que es la
leccion inaugural que ofreci6 en 1970 en
el College de France, cuando sucedié a Jean
Hyppolite en la catedra de Historia de los
sistemas de pensamiento. Dicha leccion es un
texto corto pero que muestra lo que el filésofo
habia

momento. Cabe mencionar que este texto no

venido desarrollando hasta ese
forma parte del corpus de obras del autor
francés que tomamos como nulcleo para el
trabajo de investigacion. Pero a pesar de ello, el
grupo lo definié como un texto de sintesis de la
denominada etapa arqueoldgica del escritor. En
la muy conocida conferencia se evocan temas
vectoriales del filésofo, tales como las
cuestiones de exclusién interna y externa del
discurso. En el Orden su hipoétesis supone que
en toda sociedad la produccion del discurso
esta controlada, seleccionada y redistribuida
por procedimientos que ejercen poder y
dominan el acontecimiento aleatorio. Nocion
fundamental para repensar en cémo un
determinado acontecimiento toma cuerpo
discursivo y, por lo tanto, comienza a ser real y
es alli donde se producen las Iluchas

discursivas, es decir el domino del discurso y

30


https://es.wikipedia.org/wiki/1970
https://es.wikipedia.org/wiki/Coll%C3%A8ge_de_France
https://es.wikipedia.org/wiki/Jean_Hyppolite
https://es.wikipedia.org/wiki/Jean_Hyppolite

Agora UNLaR, vol.10, num. 25, 2025 pp. 27-47

por ello, lo verdadero y lo real. En el presente
articulo no presentaremos una exégesis
minuciosa del texto en cuestién, ya que no
forma parte de nuestro objeto de estudio. Solo
rescatamos algunos temas teoricos que se
encuentran alli y que contribuyen a pensar las
ya mencionadas relaciones de mutua
implicacién entre discurso-verdad y realidad.
Dentro de la exposicion, respecto a las
exclusiones externas del discurso, menciona la
separacion entre razén y locura (lo mismo y lo
otro). En funcién de la tensién entre lo mismo y
lo otro, se indica que el discurso del loco no
tiene valor (el loco es el otro), por eso vuelve al
ruido. En este punto es importante destacar dos
nociones vectoriales para nuestro foco de
analisis. Por un lado, la tension entre lo mismo
y lo otro, donde lo otro se diluye o queda fuera
de lo real (del mundo discursivo) y que forma un
entramado con el segundo vector: el ruido. Este
segundo vector se encuentra en tension con la
nocion de acontecimiento, o podriamos decir
son las dos caras de la misma moneda, porque
cuando se produce un acontecimiento (es decir
algo entre en discurso- lo mimo) algo emerge
desde el ruido (algo que no poseia cuerpo
discursivo- lo otro), También esta relacién de
tension puede ser a la inversa: algo que en un
momento tenga cuerpo discursivo (lo mismo) se
hunda en el ruido (lo otro).

La tensién entre lo discursivo y no discursivo (lo
uno y lo otro) se encuentra en el discurso del

loco, es decir, esta al otro lado de la linea de

separacion (linea que divide el ruido del
discurso). Una vez mas, cabe aclarar que la
nocion de linea de separacion, acontecimiento
y ruido se implican mutuamente. Tal implicacién
se debe a que la separacion entre lo dicho y lo
no dicho queda dividida por una linea que
determina dos planos, cuyo entrecruzamiento
se produce en el momento del acontecimiento.
En tal acontecimiento un nuevo discurso toma
realidad y deja de estar en la zona de ruido (que
significa lo no dicho, lo prohibido, lo otro). Por
ello se produce una lucha por la produccion o
no produccidon del acontecimiento, porque a
partir de ese momento lo acontecido (lo que
toma cuerpo discursivo) se constituye en
verdadero.

En la conferencia también se habla de la
exclusion (externa) del discurso que ronda en la
separacion entre verdadero y falso: Tal
separacion entre lo verdadero y lo falso (lo dicho
y lo no dicho; lo uno y lo otro) no es rigida, ya
gue depende del acontecimiento y por ello, se
produce un perpetuo desplazamiento entre lo
gue se considera verdadero y falso, que pasa
por la lucha en la imposicion de poder que
determina qué ingresa en el plano de lo
discursivo.

Para la investigacion tomamos los textos de
Foucault que se encuentran entre los afios 1961
(primera publicacién de Historia de la locura en
la época clasica) hasta 1966 aproximadamente
(primera publicacion de Las palabras y las

cosas). En este periodo también se encuentran

31



Agora UNLaR, vol.10, num. 25, 2025 pp. 27-47

El nacimiento de la clinica, cuya primera
publicacion fue en 1963 y El pensamiento del
afuera de 1966.

A partir de la lectura y sintesis del Orden, se
hizo la lectura de los textos de Foucault que nos
llevaran a los nucleos que el mismo autor
menciona en el Orden y que corresponden al
primer periodo del filésofo, que como ya se
mencion0, corresponde al Arqueologico (El
saber). Cabe mencionar, que el término saber
nos indica la reflexion en torno a cémo los
saberes se constituyen como verdaderos; por
otro lado, el término argueologia nos indica el
proceso metodoldgico que utiliza Foucault en la
etapa a la que hemos hecho referenciay que es
sobre la cual trabajamos.

Mencionamos en primer lugar Historia de la
locura porque es alli donde se realiza una
practica metodolégica arqueoldgica que posee
sus raices en el andlisis sobre la relacion
normalidad/anormalidad, ya que observa que la
nocion de locura no ha sido uniforme en la
historia, por lo tanto, no puede ser definida mas
gue como una construccioén histérica. Como asi
también, analiza el valor de la palabra del loco,
ya que su discurso no ha tenido el mismo valor
através de la historia. Es decir, que en esta obra
encontramos dos vectores de andlisis
discursivo, por un lado, cémo ha sido tratada la
nocion de locura o anormalidad y por otro, como
ha sido tomada la palabra (lo que dice) del loco.
Ambos vectores tienen algo en comun: tanto

normalidad/anormalidad, como el valor de la

palabra del loco, son construcciones historicas,
por lo tanto, la nocion de locura es histérica. La
nocion de anormalidad tiene que ver con la
posibilidad de ordenar el discurso en funcién de
lo normal (de acuerdo a las normas/ voluntad de
verdad), y lo que sea normal se encuentra
definido no objetivamente (permanentemente),
sino con determinaciones epocales.

La linea metodolégica, que Foucault utilizé en
Historia de la locura, también se encuentra en
Las palabras y las cosas. Una arqueologia de
las ciencias humanas, en donde retoma la
pregunta nietzscheana respecto a qué relacion
existe entre las palabras y las cosas o, mejor
dicho, si en la actualidad hay alguna relacion
entre aquellas.

De alli que la cuestiébn pase por repensar las
construcciones discursivas que en definitiva
construyen realidades, las que no poseen una
entidad objetiva, sino discursiva. Por lo tanto, la
relacion palaba/cosa queda rota. Por ultimo, en
El nacimiento de la clinica. Una arqueologia de
la mirada médica, el autor continta con la
misma linea de analisis y metodologia de las
obras antes mencionadas ya que trabaja la
construccion discursiva de la medicina, que
pas6 de ser descriptiva a convertirse en
propiamente clinica o médica, pero en lugar de
llevarnos a reflexionar en torno a la posibilidad
de ordenamientos distintos, nos conduce a que
pensemos en el desorden, en tanto que la
enfermedad significa desorden. Es importante

aqui realizar una aclaracién ya que en estas

32



Agora UNLaR, vol.10, num. 25, 2025 pp. 27-47

obras en particular el autor no aborda el
problema de la circulaciébn del poder como
nacleo de reflexion sino de los procesos
discursivos, aunque queda anticipado el
problema del poder, que tomard mayor fuerza
en la etapa genealdgica del autor.
La cuestion de las tres obras citadas ronda en
el descubrimiento de que lo que nosotros
llamamos realidad, cuya caracteristica principal
(suponemos) es ser objetiva, pero que, por el
contrario, se trata de una cuestién de orden, el
cual es expresado a través del discurso. De
igual modo, a lo que llamamos normal le damos
una categoria de objetividad indiscutible.
Hay un ejemplo bastante sencillo de pensar,
pero que nos pone en el nicleo del problema
¢, Cual es el criterio valido para ordenar una
biblioteca? ¢ por tamafio de los libros? ¢ por
color? ¢ por temas? ¢ por fecha de publicacion?
¢cual es el criterio vélido objetivamente?
Respuesta: ninguno. Para Foucault el modo de
ordenar lo real tiene que ver con cada época:
Pero resulta imposible encontrar un
criterio universal y verdadero que deba
ser aplicado en todos los casos. Lo que
nos llevaria a reconocer que lo Unico que
podemos hacer es clasificar los diferentes
modos posibles que existen de ordenar la
biblioteca de una determinada época.
(Fortanet Fernandez, 2015, p. 47)
Justamente la arqueologia, se aboca a
encontrar cuales son las raices que subyacen

en un determinado orden en detrimento de otros

posibles en una época. En este sentido, Esther
Diaz (2014) afirma:
(...) en la primera etapa de la obra de
Foucault, la arqueologia (...) se recorren
distintos estratos de saber
conformadores de los discursos que una
etapa historica considera verdaderos.
Se trata de hacer una historia de los a
priori (no formales sino histéricos) que
se establecen en una época
determinada. Foucault parte de la nocién
de “problematizacion”. Esto es, a partir
del objeto de estudio elegido, se
pregunta cédmo y por qué, en un
momento dado, estos objetos han sido
problematizados a través de una
determinada practica institucional y por
medio de qué aparatos conceptuales.
(pp. 25-26)
En este ordenamiento epocal juega un papel
fundamental el lenguaje, ya que el fil6sofo
considera que este es determinante para la
categorizacion de los saberes que finalmente
constituyen lo verdadero y por lo tanto, lo real.
Por ello Foucault se centra en hacer un analisis
discursivo dominante de cada época, que
conllevan a determinadas practicas discursivas
y por ende a la consolidacién de determinados
saberes. Podriamos decir que hay una
simbiosis entre cosas, practicas discursivas y
practicas sociales ya que las cosas solo
emergen cuando cobran realidad discursiva,

pero a su vez las cosas son anteriores a los

33



Agora UNLaR, vol.10, num. 25, 2025 pp. 27-47

discursos: “Las practicas subsisten a los objetos
y éstos, a su vez, son constituidos por los
enunciados, aunque no reducidos a ellos. Las
“cosas” solo se dibujan en el discurso.” (p.39)
Foucault nos lleva al limite de lo pensable en la
Introduccién de Las Palabras y las cosas,
tomando para ello el lenguaje literario (Borges)
que es el punto de partida para la reflexion
filosofica; también en Historia de la clinica
emerge la tensién entre el lenguaje casi literario
de la medicina anterior al siglo XVIIl, que era
fundamentalmente descriptivo y el lenguaje
cientifico, que surge con la medicina a partir del
siglo XVIII. Ponernos en el incémodo lugar del
limite de lo pensable y por ende decible, es un
esfuerzo metodoldgico innovador y es
justamente lo que nos lleva a la arqueologia.
Esta supone que no hay que tomar lineas
historicas, ni como evolucién, ni como hilos
conductores, méas bien supone un rompimiento
con la nocién de hilo o linea. La arqueologia,
toma los restos que han quedado de unas
épocas para mirar cuales han sido los
ordenamientos de otras épocas. En este
sentido,

Cada cambio de época es como un

movimiento caleidoscopico. Sus
elementos pueden ser los mismos. Pero,
al rito de los avatares histéricos, se
reacomodan de distinta manera (...) Nada
autoriza a suponer que las
conformaciones de una época son el

“progreso” o “perfeccionamiento” de las

anteriores. A partir de elementos reales,
de précticas discursivas y no discursivas,
se conforman figuras o estratos que la
arqueologia puede llegar a objetivar en su
multifacética pluralidad (p. 26-27).
2- Los seleccionados de
J.L.Borges

cuentos

En tercer lugar, se hizo una seleccion y lectura
de cuentos de Jorge Luis Borges. Se leyeron los
siguientes cuentos: Las ruinas circulares, La
muralla y los libros, La busca de Averroes,
Everything and nothing, De alguien a nadie, El
Aleph, Elfin, El pudor de la historia, Tlén, Ugbar,
Orbis Tertius, Examen de la obra de Herbert
Quian, La biblioteca de Babel, El brujo
postergado, La memoria de Shakespeare,
Historia de los dos que sofiaron, La escritura del
dios, El idioma analitico de John Wilkins, Los
dos reyes y los dos laberintos, Funes el
memorioso, Las ruinas circulares y Emma Zunz.
Los cuentos antes mencionados poseen lineas
comunes, ideas, ndcleos tematicos. En ellos
encontramos dos elementos esenciales y
desarrollados en cada uno de manera diferente,
pero sin embargo relacionada, familiar diriamos,
no repetitiva pero si en un cierto modo circular,
concéntrica, reiterativa en todo caso.

El primero de estos dos elementos es el tiempo,
pero esta intimamente vinculado con un
segundo elemento al que podriamos llamar
espacio. Sin embargo, este espacio, 0 esta

palabra espacio, es mucho mas abarcativa y

34



Agora UNLaR, vol.10, num. 25, 2025 pp. 27-47

metafisica de lo que pareciera designar. En el
caso de los relatos borgianos que nos ocupan,
si bien el tiempo es multiple, gigantesco,
inabarcable, multiforme, el espacio es aun mas
dificil de definir, pues abarca desde el &mbito en
el cual el tiempo desarrolla las existencias
humanas, a la existencia humana misma, que
muy a menudo se confunde con este espacio,
es el espacio. Por esa causa encontraremos
una intima imbricacion del tiempo con todos los
aconteceres que conforman el devenir de la
existencia humana, a veces descripto en los
avatares por los que transitan los personajes,
espiritual y fisicamente, y es a estos
aconteceres a los que denominamos espacio.
La palabra puede resultar algo anodina o
incapaz de afrontar una tarea tan ciclépea, pero
toda palabra utilizada para intentar un andlisis
de la narrativa borgiana siempre va a resultar
deficiente, pobre, miserable, ya que este
escritor tiene la capacidad de aunar la ficcion
plenamente imaginativa con mito, leyenda,
filosofia, fabula, disquisicibn metafisica, es
decir, con una creaciébn practicamente
inabarcable desde cualquier andlisis cerrado.
Nos encontramos asi frente a la narracién
borgiana como ante el Aleph que nos muestra
un universo, pero no nos lo explica, basta la
enceguecedora luminosidad de su belleza para
saciarnos y horrorizarnos, y para desear
rapidamente la piadosa ayuda del olvido.

El tiempo borgiano (y por ende el espacio),

como es tratado en estos relatos, excede

ampliamente a una medicion cuantitativa, e
incluso a una sensacion intima y subjetiva del
sucederse de los acontecimientos. Se trata de
un tiempo/espacio personal que, si bien actta
en y para cada uno de los personajes, y
esconde la historia en la cual se desenvuelven,
flota como una materia extrafia, a veces
amigable, a veces hostil o intangible, y a veces
con una dureza concreta lacerante. El
tiempo/espacio borgiano es una prisibn de
agua. Los personajes de estos relatos se
encuentran a la deriva, tratando de sobrenadar
o de avanzar en un mar que los rodea, los
circunda, por momentos los asfixia, y del cual
sin embargo no podrian salir sin desaparecer.

En El brujo postergado, por ejemplo, el tiempo
(entonces también espacio) es un truco, una
ficcion a través de la cual se demuestra la
verdad, que conforma el tema del relato: la
ingratitud. Aqui encontramos un tiempo
manipulado, maleable, ilusorio, al servicio del
brujo, y que al final se revela inconsistente
materialmente pero implacable éticamente. El
brujo manipula el tiempo para poner a prueba al
aprendiz, y sin embargo el lector tiene la
sensacion de que esa vida ha transcurrido, y
siente también con horrorizado estupor que ésa,
como todas las vidas, como la propia vida, ha
sido un sucederse de errores que lo han hecho
desembocar en la miseria humana, pero a
causa de la mezquindad, del egoismo. El

tiempo del brujo es una vara moral, la vision del

35



Agora UNLaR, vol.10, num. 25, 2025 pp. 27-47

paraiso perdido al cual no accedemos por
poqueza de espiritu.

En La memoria de Shakespeare, en cambio, el
tiempo (espacio) se revela como una materia tal
vez salvable, pero engafiosa, cargada de las
caracteristicas que hacen al ser humano un ser
comun,  adocenado, mezquino, pobre
espiritualmente. La distancia temporal que
separa al narrador de Shakespeare no es
relevante en cuanto a tiempo cronolégico, sino
gque es clave en cuanto a caracteristicas
humanas. En este relato el tiempo no existe, el
tiempo es la comprobacién fehaciente de la
miseria humana, que paradéjicamente no
conoce el tiempo.

El protagonista del relato, que a su vez es el
narrador, comprueba con desilusion que el
Shakespeare hombre era igual a él, y que, si
bien esta humanidad los acomuna, hay un
abismo insalvable entre la creacion del genio
inglés y la mediocre existencia de este
protagonista. = Recibir la memoria de
Shakespeare es recibir la desolada parte
humana de un hombre cualquiera, que vivié
entre los siglos XVI y XVII, pero que no se
diferencia esencialmente de un hombre comun
del siglo XX. La genialidad, la atemporal
capacidad de crear obras magnificas, queda
fuera del alcance de este narrador protagonista
gue finalmente va a deshacerse de una
memoria que solo le recuerda su propia

mediocridad.

En Las ruinas circulares el tiempo es el medio
para materializar el suefio del hombre: ser dios.
Un hombre que quiere crear a otro hombre sélo
lo puede hacer a través del suefio, pero ese
suefio necesita un tiempo, el tiempo de la
construccién y el tiempo de la maduracién. Otro
medio pareciera no existir para igualar la obra
del creador de la vida humana mas que el
suefio, 0 sea los inextricables pasillos del
inconsciente, abiertos en el mundo onirico. Pero
en este relato el tiempo, que asume y reasume
constantemente la forma de un laberinto
circular, en su comportamiento, en su
distribucién, hasta en la escritura retornante, la
construccién gramatical que utiliza Borges, el
tiempo, deciamos, termina reafirmando su
propia esencia destructiva: es un suefio que se
resuelve en el sueno, en el humo, en la nada. El
tiempo, en “Las ruinas circulares”, es el simbolo
y metéfora de la inconsistencia de la existencia
humana.

El mismo tiempo que sirvi6 para crear sirve para
destruir lo creado, porque el hombre no es mas
que una ilusién, la existencia es una ilusion, y
tan pronto surge como capricho de un dios
inconsistente, como tan pronto desparece casi
por azar, que es el destino de todo aquello que
no llega a lograr la divinidad a la cual aspiraba.
El ciclo de creaciones y destrucciones es
concéntrico e incalculable como la misma
estructura laberintica sobre la cual se estructura

este relato.

36



Agora UNLaR, vol.10, num. 25, 2025 pp. 27-47

En Emma Zunz, en cambio, el tiempo se
presenta como la cronologia indispensable para
la venganza. Los hechos en Emma Zunz deben
ser inevitablemente cronol6gicos, y sin embargo
hay un futuro creado, inventado, como si la
voluntad humana por una vez hubiera logrado
manipular al tiempo. La protagonista vive en la
pesadilla de un recuerdo doloroso que ha
determinado su vida, hasta que una carta le
indica que ha llegado el momento de utilizar ese
tiempo pasado para construir un futuro
reivindicatorio, y desde ese momento en
adelante el tiempo es un instrumento con el cual
la protagonista va a construir, paso a paso, los
escalones de una venganza que no soélo va a
restafiar el pasado, sino que va a justificar la
muerte misma. La venganza de Emma Zunz
determina el tiempo futuro, y escribe un porvenir
falso pero creible. Lo que no dice el autor es
como la protagonista va a proseguir en ese
futuro que sélo ella sabe que es falso, y si ese
tiempo inventado le va a permitir recuperar la
felicidad. De todos modos, la felicidad no es una
meta de este personaje inusitadamente fuerte,
sino la venganza, que va a dar sentido al
pasado, y va a determinar un presente en el
cual el crimen ha sido vengado.

La escritura del dios, quizas uno de los relatos
mas misteriosos y metafisicos de este conjunto
gue hemos seleccionado para analizar la
narrativa borgiana, nos presenta un tiempo
interior, filosofico, que crece y da frutos por si

mismo. Descifrar lo que lleva escrito el lomo del

jaguar, en esa celda que es esférica como el
mundo, como el universo, coloca al tiempo en
una posicion ludica, a la vez de clave y a la vez
de adivinanza, pero intimamente ligado al
destino. Descifrar el texto que el jaguar lleva
escrito en sus manchas es pronunciar el
nombre de dios, la palabra creadora, la silaba
capaz de fundir y hacer estallar nuevamente el
cosmos. Pero esas catorce palabras (niUmero
gue ya fue presentado como el simbolo del
infinito por el autor, en relatos como La casa de
Asterién), se olvidan, se confunden, porque
pronunciarlas significaria reconstruir un pasado
gue es inicuo, cuya existencia insultaria al
mismo cosmos. Por eso el narrador prefiere, o
debe, olvidar esa fdrmula que le ha llevado tanto
descifrar. El orden de las cosas, ha
comprendido, es el paso del tiempo. Y alterar
ese paso del tiempo seria, en definitiva, destruir,
a través del caos, lo que conforma la esencia
humana, que no es otra cosa que la espera de
la muerte.

En Historia de los dos que sofiaron el tiempo es
un camino que une la vigilia con el suefio,
reconstruyendo una légica que atraviesa
consciente e inconsciente de manera magica,
sobrenatural. Borges utiliza el estilo
orientalizante de Las Mil y una Noches para
esta fdbula en la cual el tiempo es el proceso de
toma de conciencia de un hombre que debe
comprender que su fortuna se encuentra en su
propia casa, y no en un pais extranjero. Pero el

viaje de iniciacion es indispensable para

37



Agora UNLaR, vol.10, num. 25, 2025 pp. 27-47

comprender esta verdad. Este viaje, sin
embargo, puede ser simbdlico, metaférico, se
podria decir que el camino hacia si mismo es el
anico que lo va a llevar a su propio encuentro.
Los dos reyes y los dos laberintos es un relato
gue nos muestra dos concepciones del tiempo
como espacio. O sea, los dos protagonistas de
esta historia, también escrita en estilo
arabizante, juegan con un laberinto, simbolo de
la busqueda de si mismo, y por lo tanto del
tiempo de la existencia, que para cada uno de
ellos se construye de manera diferente. El
tiempo que emplea el primer rey en salir del
laberinto de piedra donde lo encierra su
contrincante es el tiempo de la humillacién, el
mismo tiempo de Emma Zunz en preparacion y
espera de la venganza. En cambio, el tiempo
del segundo laberinto, el desierto donde es
abandonado el segundo rey, es la existencia
vacia, la vida misma sin rumbo y sin sentido, sin
tiempo.

El Aleph es uno de los mas complejos de estos
relatos, porque auna de un modo singular los
dos elementos que en este breve analisis
debemos afrontar: tiempo y espacio. El Aleph es
un objeto desde el cual se ve todo el universo.
Como el universo es tiempo, porque es
movimiento, sin duda el Aleph es una maquina
del tiempo. Como maquina, deberia ser
manipulable, o sea, quien estuviera en posesion
de este dispositivo extraordinario, tendria la
posibilidad de ver, y por lo tanto modificar, en

cierto modo, el andar del universo. Una vez mas

el tiempo nos es mostrado por Borges como un
elemento en si mismo, separado del hombre,
pero determinante, unido a su destino y sin
embargo a veces amigo y a veces enemigo. Se
puede tratar de ignorarlo, pero gravita sobre
cada uno porque es, en definitiva, el comdn
destino. El Aleph extraviado o perdido es la
metafora misma del olvido, que en este relato
también tiene los rasgos del amor. Es imposible
poseer durante mucho tiempo el Aleph, porque
la memoria se borra, y con ella el universo, que
no es mas que aquello que hemos visto y
amado, aunque fuere fugazmente. Poseer el
Aleph seria dominar esa memoria, detener el
olvido, conjurar la muerte; y todas esas cosas
son imposibles.

Funes el memorioso representa un poco el
epitome y sintesis de todos estos relatos, ya
gue se trata de un hombre que no puede olvidar.
El tiempo, sin el don del olvido, es letal. Funes
debera morir, aunque a sus diecinueve afios
parezca ya de cientos de afos. Su incapacidad
de olvidar nada, ningin minimo detalle, la mas
pequefia silaba escuchada o leida, van a
destruirlo como se autodestruiria un reloj que,
en lugar de recomenzar siempre después de
marcar doce horas, acumulase esas horas,
minutos y segundos hasta convertirse en la
materia sagrada y densa que dio origen al
universo, ese magma esencial que estalld
llevando la expansion de sus fragmentos al
nacimiento del cosmos, a través de la distancia

gue produjo, justamente, el tiempo. Funes es

38



Agora UNLaR, vol.10, num. 25, 2025 pp. 27-47

simbolo, metéafora, clave, sintesis de este
andlisis breve e incompleto sobre el tratamiento
del tiempo en algunos relatos de Borges. Este
personaje confirma la existencia del tiempo
como materia, como veneno en el caso de
acumulacion sin olvido, como existencia
humana en el caso de la posibilidad de la
pérdida y por lo tanto del olvido.

Por ultimo, en El idioma analitico de John
Wilkins, Borges presenta el limite de la razén en
su uso analitico, ya que toda clasificacion es
arbitraria y lo que hacemos en este uso de razon
es intentar la unificacion de la diversidad del
universo. Por eso mismo, la palabra emerge
empobrecida e insuficiente sin posibilidad de
mostrar verdad alguna y ni siquiera describir
cabalmente lo existente. De alli la importancia
de llevar al limite lo pronunciable y pensable. De
este modo muestra que todo intento por analizar
y argumentar respecto de lo que es, se
desvanece y es una ficcion, tal como la hace la
literatura. El texto ficcional y el texto de la
ciencia no se encuentran tan lejos, ambos
intentan asir lo inasequible de la existencia
humana. Tradicionalmente el lenguaje se ha
considerado como una herramienta mediante la
cual se podia describir el mundo, es decir como
representacion de lo que es. En este cuento se
patentiza que el lenguaje no es un mero
descriptor de la realidad (en el sentido de
entidad acabada inmodificable y con existencia

absolutamente separada del sujeto), ni que la

razon logica/analitica es la Unica que abre lo
pensable.

3- Reflexion sobre Foucault/Borges
Michel Foucault no sélo fue un lector de Borges,
sino que también reconoce la importancia del
autor argentino en la conformacion de su
pensamiento. Asi leemos en el primer parrafo
del Prefacio de Las palabras y las cosas:

Este libro nacié de un texto de Borges.
De la risa que sacude, al leerlo, todo lo
familiar al pensamiento —al nuestro: al
que tiene nuestra edad y nuestra
geografia-, trastornando todas las
superficies ordenadas y todos los planos
que ajustan la abundancia de seres,
provocando una larga vacilacion e
inquietud en nuestra practica milenaria
de lo Mismo y lo Otro. Este texto cita
“cierta enciclopedia china” donde esta
escrito que
Los animales se dividen en
a]pertenecientes al Emperador, b]
embalsamados, c] amaestrados, d]
lechones, €] sirenas, f] fabulosos, ¢]
perros sueltos, h]incluidos en esta
clasificaciéon. i]  innumerables, K]
dibujados con un pincel finisimo de pelo
de camello, l]etcétera. m] que acaban de
romper el jarron, n]jque de lejos parecen
moscas,” (Foucault, 2008: 9)
La lectura de Foucault de El idioma analitico de

John Wilkins est& puesta sobre la distincion de

39



Agora UNLaR, vol.10, num. 25, 2025 pp. 27-47

lo mismo y lo otro como practica milenaria,
segun el mismo Foucault afirma. Para el filosofo
la taxonomia que presenta el escritor argentino
nos lanza hacia lo impensable. Por ello se
pregunta sobre la posibilidad o imposibilidad de
lo pensable:
No son los animales “fabulosos” los que
son imposibles, ya que estan
designados como tales, sin la escasa
distancia en que estan yuxtapuestos a
los perros sueltos o a aquellos que de
lejos parecen moscas. Lo que viola
cualquier imaginacion, cualquier
pensamiento posible, es simplemente la
serie alfabética (a, b, c, d) que liga con
todas las demas cada una de estas
categorias. (p. 10)
La otra cuestién que destaca Foucault respecto
a la clasificacion de los animales es el
impedimento que poseen en un espacio y en un
tiempo determinado, de encontrarse o de
yuxtaponerse. Solamente pueden hacerlo en la
“voz inmaterial que pronuncia su enumeraciéon”
(ibidem), y sélo se yuxtaponen en el no-lugar
del lenguaje. “pero éste, al desplegarlos, no
abre nunca sino un espacio impensable”
(ibidem). EI hilo conductor de esta clasificacion
se encuentra en el uso de letras ordenadas
segun nuestro alfabeto, que lleva al abismo
mismo del lenguaje, es decir, de lo pensable.
De este modo, Borges es la llave que le permite
ingresar al campo filoséfico y repensar la

posibilidad de otras construcciones de lo real:

(...) el lenguaje escapa al modo de ser
del discurso —es decir, a la dinastia de la
representacion-, y la palabra literaria se
desarrolla a partir de si misma, formando
una red en la que cada punto, distinto de
los demas, a distancia incluso de los
mas proximos, se sitla por la relacion a
todos los otros en un espacio que los
contiene y los separa al mismo tiempo.
(Foucault, 2004, p. 12)
La cuestion aqui es la apertura hacia la infinitud
gue se encuentra en la misma palabra, en el
mismo discurso, en Si mismo como un
entramado (¢rizoma?) que puede expandirse
(¢ extraterritorializarse?) sin un vector principal
ordenador.
Foucault afirma en Las palabras y las cosas,
gue, a partir de Borges, naci6 la sospecha de
gque hay un desorden peor que el de lo
incongruente y el acercamiento de lo que no se
conviene; seria el desorden que hace centellar
los fragmentos de un gran namero de posibles
ordenes en la dimensidn, sin ley ni geometria,
de lo heteréclito (p.11). Luego continda
afirmando que las heterotopias inquietan
porque minan el lenguaje, porque impiden
nombrar esto y aquello, porque rompen los
nombres comunes o los enmarafian, porque
arruinan de antemano la sintaxis, no sélo de la
que construye frases, sino también la sintaxis
que hace mantenerse “juntas” a las palabras y

las cosas (ibidem).

40



Agora UNLaR, vol.10, num. 25, 2025 pp. 27-47

Los términos heterdclitos, (que significa
apartase de las reglas y de lo habitual) y
heteropia (que se refiere a la heterogeneidad
del espacio), nos obligan a repensar la
jerarquizacién que estamos acostumbrados a
aplicar a lo pensable. Como asi también nos
obliga a repensar si el orden dado a las cosas
posee un espacio homogéneo y si tal orden es
neutro. También replantearnos si las cosas
poseen un orden continuo de identidad y si
mantienen identidad en el campo semantico de
su denominacion. Girar nuestro modo de asir
todo lo pensable nos coloca en el nudo de los
cuentos de Borges, como asi también nos
posibilita vislumbrar que frente a lo mismo hay
otro; frente a lo discursivo existe lo no
discursivo.
Aqui cabe citar El nacimiento de la clinica, cuya
primera frase es: “Este libro trata del espacio,
del lenguaje y de la muerte; trata de la mirada.”
(p. 9). En esta obra el autor sefala el momento
en que se produce un cambio del discurso
médico de descriptivo hacia uno estrictamente
racional. Dicho momento se produce cuando se
separan las cosas de las palabras:
(...) sin duda es menester interrogar algo
mas que los contenidos teméaticos o las
modalidades légicas, y recurrir a esta
region en la cual las “cosas” y las
“palabras” no estan adn separadas, alla
donde aun se pertenecen, en el plano
del lenguaje, manera de ser y manera de
decir. (p.12)

Foucault considera que se debe cuestionar la
divisiéon entre lo visible y lo invisible, ya que se
encuentra directamente relacionado con lo
enunciable y lo no enunciable. Para poder
repensar lo visible y lo invisible; lo enunciable y
lo no enunciable es necesario revisar la
espacializacion y la verbalizacion:
Serd menester poner en duda la
distribucion originaria de lo visible y de lo
invisible, en la medida en que ésta esta
ligada a la division de lo que se enuncia y
de lo que se calla (...) Es menester
colocarse y, de una vez por todas,
mantenerse en el nivel de Ila
espacializacion y de la verbalizacion
fundamentales de lo patolégico, alla
donde surge la mirada locuaz que el
médico posa sobre el corazén venenoso
de las cosas (...) De hecho, este supuesto
empirismo no descansa en un nuevo
descubrimiento de los valores absolutos
de lo visible, ni en el abandono resuelto de
los sistemas y de sus quimeras, sino en
una reorganizacion de este espacio
manifiesto y secreto que se abrié cuando
una mirada milenaria se detuvo en el
sufrimiento de los hombres” (ibidem)
Foucault, al igual que Ila tradicion de
pensamiento occidental, presenta la relacion
dicotbmica o contradictoria que Parménides
presenté como ser y no ser, pero a diferencia de
aquella, la relacion del binomio, tal como la

piensa Foucault, no es estatica, sino que

41



Agora UNLaR, vol.10, num. 25, 2025 pp. 27-47

depende del orden de lo discursivo. Esto
significa que existe una concepcién de lo real,
de la verdad y también del sujeto
construyéndose mutuamente. Asimismo, la
cuestion de los discursivo/no discursivo no solo
se circunscribe al lenguaje (palabra), sino que,
en las objetivaciones, también entra el plano de
lo discursivo en tanto expresiones de
experiencias (vivencias). Las que a veces no
pueden enunciarse a través de la palabra, en
general, ni de la palabra en su uso
argumentativo, en particular. Desde esta Ultima
perspectiva queda incluia la filosofia y demas
campos del conocimiento.

La relacion entre palabray cosa es una cuestion
gue a fines del siglo XIX Nietzsche lo plantea y
gue retoma Foucault (entre otros) ¢ las palabras
muestran realmente lo que las cosas son? ¢ las
palabras son meras apariencias? ¢las palabras
muestran lo real o construyen lo real? ¢qué
relacion existe entre palabra y cosa? ¢las
palabras muestran un solo modo posible de
organizar lo real? ¢lo real existe de una sola
forma posible o es factible otra organizacién? La
insuficiencia del lenguaje para capturar la
totalidad de lo real se evidencia en cuentos
borgeanos, ya que alli se muestra la
imposibilidad de que las palabras muestren la
multiplicidad de lo real. Toda
descripcion/concepcion de lo real
necesariamente es sesgada (en términos de
Foucault ningun discurso es neutro). En El

idioma analitico de John Wilkins se afirma que

no hay clasificacién del universo que no sea
arbitraria y conjetural. Foucault toma de Borges
la idea que el lenguaje no designa a la realidad.
En términos de Romero Mufioz (2018):
Ambos autores aceptan la arbitrariedad
con la cual esta constituido el lenguaje.
Esto implica el caracter contingente del
mismo, tanto en el espacio como en el
tiempo. Es decir, queda descartada la
intencion de un lenguaje légico-universal
de las cosas, y claramente se dibuja una
distancia radical de la filosofia analitica.
(p. 150)
En cada uno de los cuentos que se leyeron de
Borges encontramos vectores que se
constituyen en cimientos para la filosofia de
Foucault: el tiempo (mdltiple, multiforme,
inabarcable) vinculado al espacio. Pero el
sentido del espacio borgeano no tiene que ver
con un espacio limitado, sino es una
espacialidad expansiva, por ello no es posible
encasillarlo en una definicibn, pues abarca
desde el ambito en el cual el tiempo desarrolla
las existencias humanas, a la existencia
humana misma, tal como ya explicamos mas
arriba. De este modo el tiempo excede
ampliamente a una medicion cronoldgica, e
incluso a una sensacion intima y subjetiva del
sucederse de los acontecimientos. El tiempo
pensado cronolégicamente remite a la
matematizacién del mismo, el cual es medible

en porciones divisibles y lineales, las que son

47



Agora UNLaR, vol.10, num. 25, 2025 pp. 27-47

completamente insuficientes para comprender
la temporalidad como experiencia humana.

Algo similar sucede con el espacio, ya que hay
una separacién/negacion del espacio limitado y
como entidad externa e inmodificable fuera del
sujeto. Asi, se produce una fusion o sintesis
entre espacio y tiempo, es decir, se presentan
como una unidad discursiva, cuya separacion
en el marco de los cuentos de Borges es mas
bien analitica. En este punto las palabras que
describen las situaciones se curvan de lo
conceptual representativo de cosas al limite
mismo de su significacién. Por ello se dificultan
las identificaciones conceptuales, espaciales y
temporales tal como estamos acostumbrados a
concebirlas. La identidad se rompe y con ella
desaparece la causalidad, el orden y la verdad
como expresion de objetividad y de este modo
nos permite re pensar un nuevo ordenamiento
tanto de las palabras como de las cosas, del
ordenamiento espacial y temporal. Por esta
complejidad para describir e incluso pensar el
espacio y tiempo borgeano, es que la palabra
es deficiente y pobre. Estas consideraciones
sobre los cuentos, también se pueden aplicar
como caracteristicas a la nocion de heterotopia,
ya que, tal como indicamos, se refiere a la
heterogeneidad del espacio. Como
consecuencia, si es posible pensar en un
espacio heterogéneo, entonces se puede
cuestionar la jerarquizacidbn organizada del
mismo. Por otro lado, este razonamiento no solo

es aplicable a nuestra nocién de espacio fisico,

sino también a la nocion de espacio virtual. Nos
encontramos en una espacie de vacio, signado
por redes de relaciones atemporales que no
designan lugares ni es importante localizarnos
como individuos.

Cabe mencionar la lectura que realiza Cristina
Bulacio (2016) respecto de los vectores
constitutivos de la obra de Borges, que se
encuentran entrelazadas con la posibilidad
misma del pensamiento filoséfico de Foucault.
Para ella, por debajo opera la nocién de
experiencia por sobre la finitud y los limites de
la existencia humana. Tal experiencia se
objetiva en la lengua y la escritura. Por ello, los
limites del lenguaje son también los limites de
la existencia misma y los limites del
conocimiento (p.8). La visién de Bulacio nos
abre un abanico de posibilidades, ya que este
anudamiento con la nocién de experiencia, nos
ubica en la misma posibilidad de realizar una
reflexion filosofica, dado que existe la
posibilidad de pensar a la filosofia desde la
nocion de experiencia.

El lenguaje y los limites del lenguaje, desde la
concepcion foucaultiana son también los limites
de la existencia misma y los limites del
conocimiento. “Lugar donde se funden la
filosofia y la literatura” (Ibidem). Segun esta
autora se produce un desdibujamiento de los
limites entre realidad y ficcion, filosofia vy
literatura y por ello Borges realiza reflexiones

filosoficas desde la ficcion. (p.140)

43



Agora UNLaR, vol.10, num. 25, 2025 pp. 27-47

Consideraciones finales

Desde el punto de vista de la metodologia en el
campo de la Filosofia y de las Ciencias sociales
en general, esta claro que la misma obra de
Foucault propone una innovacion metodologica,
como un modo de hacer filosofia fuera de las
metodologias dialécticas, fenomenoldgicas y/o
analiticas puras.

Foucault, toma a la filosofia de Nietzsche, que
ya habia abordado una critica a la modernidad
en general, y en particular a la construccién del
sujeto moderno que pasaba por el buen uso de
la razén (en palabas de Descartes) y por la
construccion del conocimiento, también
edificado solo de forma racional antropomoérfica
(en palabras del mismo Nietzsche). De aqui es
que el filosofo recurre al “arte, la pintura y la
literatura, en lugar de utilizar las teorias
cientificas o filoséficas” (Romero Mufioz, p.148)
De este modo, el uso explicito de la literatura
como clave para la reflexion filoséfica abre la
puerta a la innovacion en la utilizacion de
diversas expresiones culturales a modo de
textos fuente. Asimismo, emerge la obra de arte
como expresion de diversas experiencias
sociales que también amplian los méargenes
desde donde repensarnos o reconstruir nuestro
pasado,

Por otro lado, queda claramente expresado el
nudo linglistico de todo lo que concebimos
como real. En este sentido, Romero Mufioz
(2018) afirma que Foucault encuentra en El

idioma analitico de John Wilkins la cuestion de

la relacion entre lenguaje y realidad. Asi para
este autor la poética borgeana se comprendi6
como un dispositivo desestabilizador de los
paradigmas de la cultura occidental.
“Podriamos afirmar que Foucault utiliza la obra
incidir

borgeana como wuna manera de

criticamente en una de las tesis mas
importantes para la cultura occidental moderna:
el papel del sujeto frente al lenguaje.” (p.149)

También es importante  destacar el
cuestionamiento a la visibn que se impuso
desde Parménides a esta parte, en relacion a la
concepcién binaria fijada desde siempre y para
siempre, de todo lo pensable, existente y por lo
tanto enunciable Tal cuestionamiento, abre
posibilidades desde hace algun tiempo; por un
lado, repensar en el campo de las ciencias
sociales y humanas la misma nocién de sujeto
gue estaba encorsetada en solo dos
posibilidades y que concebia al sujeto
determinado previamente y no como una
construccioén histérica, inmerso en las mismas
construcciones discursivas. La nocion de
sociedad ahora pensada desde diversos modos
posibles de edificacién, no solo ejerce una
nueva perspectiva respecto a la misma
sociedad, sino también al momento de pensar
en otras sociedades distintas a las nuestras. Por
otro lado, repensar la cuestion de la relacion de
lo uno y lo otro, como un binomio fijo, desde
donde emerge lo verdadero y lo falso (plano

l6gico) y lo bueno y lo malo (plano ético).

44



Agora UNLaR, vol.10, num. 25, 2025 pp. 27-47

Tales binomios que fueron constructores de
occidente como sus piedras fundacionales,
guedan en juego, ya que desde la perspectiva
de nuestro filésofo los binomios son epocales,
es decir histéricos. Pero no la Historia con
mayuscula, universal que evoluciona de menor
determinacién a mayor determinacion racional;
se trata de la multiplicidad de posibles historias

gue no implican evolucion.

45



Agora UNLaR, vol.10, num. 25, 2025 pp. 27-47

Referencias
Beuchot, M. (1999). Heuristica y hermenedtica.
Universidad Auténoma de México.
Beuchot, M. (2013).
hermenéutica analdgica. En: Coca, J.R

Compendio de la

(comp.) Impacto de la Hermenéutica
Analégica en las Ciencias Humanas vy
Sociales. Hergué

Beuchot, M. (2015). Elementos esenciales de
una hermenéutica
Dianoia, 60(74), 127-145

Borges, J L. (2001). Antologia personal.

Editorial Sol.

Borges, J L.“El idioma analitico de John
Wilkins”.
http://aracnologia.macn.gov.ar/st/biblio/Borg
€5%201952%20E1%20idioma%20analitico%
20de%20John%20Wilkins.pdf.
7/08/18.

Borges, J L.(2013). Ficciones. Debolsillo.

Bulacio, C. (2016). Jorge Luis Borges: entre el

analdgica. En:

Recuperado de

Fecha:

tiempo y la eternidad. EDUNT.

Deleuze, G; Guattari, F. (2004). Mil mesetas:

capitalismo y esquizofrenia. Pre-textos.

Diaz, E. (2014). La Filosofia de Michel

Foucault. Biblos.

Fortanet Fernandez, J. (2015). Foucault: no hay
mas verdad que la que establece el poder.
RBA

Foucault, M. 1996. El orden del discurso. La

piqueta.

Foucault, M. 2002. La arqueologia del saber.

Siglo XXI.

Foucault, M. 2008a. Las palabras y las cosas:
una arqueologia de las ciencias humana.
Siglo XXI.

Foucault, M. 2008b. El nacimiento de la clinica.

Siglo XXI.

Foucault, M. 2009. Historia de la locura en la

época clasica. Buenos Aires: FCE.

Frex Aguirre, H. El espacio bibliotecario del

saber. De Foucault a Borges. En Asthesis n° 59

Santiago jul. 2016. http://dx.doi.org/ Version On-

line ISSNO718-7181.

30/03/2020.

Garcia Alonso, M. Los territorios de los otros:

Fecha captura:

memoria y heterotopia. En: Cuicuiclo vol
21n° 61 México sep./dic. 2014

Nietzsche, F. Sobre verdad y mentira en sentido
extramoral. En:

https://www.lacavernadeplaton.com/articulo

shis/verdadymentira.pdf. Fecha
30/03/2019

Romero Mufioz, Francisco. De Borges a

captura:

Foucault: la literatura en la critica a la filosofia
del sujeto. Les Ateliers du SAL 12 (2018) : 145-
156.

Maria Cecilia Acosta es Lic. en Filosofia por la
Universidad Nacional de Cuyo, Mendoza,
Argentina (UNCu), y Dra. en Filosofia por la
Universidad Nacional de Coérdoba, Cérdoba,
Argentina (UNC).
Universidad Nacional de La Rioja, La Rioja,
Argentina (UNLaR).

Correo electréonico: mcaunlar@gmail.com

Se desempefia en la

46


http://aracnologia.macn.gov.ar/st/biblio/Borges%201952%20El%20idioma%20analitico%20de%20John%20Wilkins.pdf
http://aracnologia.macn.gov.ar/st/biblio/Borges%201952%20El%20idioma%20analitico%20de%20John%20Wilkins.pdf
http://aracnologia.macn.gov.ar/st/biblio/Borges%201952%20El%20idioma%20analitico%20de%20John%20Wilkins.pdf
https://www.lacavernadeplaton.com/articulosbis/verdadymentira.pdf
https://www.lacavernadeplaton.com/articulosbis/verdadymentira.pdf
mailto:mcaunlar@gmail.com

Agora UNLaR, vol.10, num. 25, 2025 pp. 27-47

Maria Cecilia Acosta es Lic. en Filosofia por la
Universidad Nacional de Cuyo (Argentina); Dra.
en Filosofia por la Universidad Nacional de
Cérdoba. Actualmente se desempefia como
docente investigadora en la Universidad
Nacional de La Rioja
electrénico:

Correo mcaunlar@gmail.com/

mcacosta@unlar.edu.ar

Daniel Horacio Fermani Gonzalez es Profesor
y Licenciado en Letras por la Universidad
Nacional de Cuyo. Dramaturgo; escritor y
director de teatro. Fundador de la compaifiia de
Teatro Los Toritos
Correo electronico:

danielfermanigonzalez@gmail.com

Susana del Carmen Rizzo es Lic. en
Comunicacion Social por la Universidad

Nacional de La Rioja. Actualmente se
desempefia como docente investigadora en la
misma Universidad.

Correo electronico: rizzo.carmen@gmail.com

Rolando Javier Wilson Rivero es Lic. en
Comunicacion Social otorgado por la
Universidad Nacional de La Rioja. Actualmente
se desempeiia como docente investigador en la
misma Universidad.

Correo electrénico: jawilson40@gmail.com /

rwilson@unlar.edu.ar

47



