
Jorge Luis Borges: su importancia para la construcción del pensamiento 

filosófico de Michel Foucault durante el período arqueológico 

 

Jorge Luis Borges: his importance for the construction of Michel 

Foucault's philosophical thought during the archaeological period 

 

 

María Cecilia Acosta 
Universidad Nacional de La Rioja 

 

Daniel Horacio Fermani González  
Universidad Nacional de Cuyo 

 

Susana del Carmen Rizzo  
Universidad Nacional de La Rioja 

 

Rolando Javier Wilson Rivero  
Universidad Nacional de La Rioja 

 

 

Recibido: 26 de junio de 2024 
Aceptado: 5 de abril de 2025 
 
 

Resumen 
La obra literaria de Jorge Luis Borges es constitutiva en la conformación de la reflexión filosófica de Michel 
Foucault. En el presenta artículo se ha tomado como foco de estudio cuentos de Jorge Luis Borges en relación a 
la obra filosófica de Michel Foucault de la denominada etapa Arqueológica del filósofo. Se hace especial hincapié 
en dos cuestiones: por un lado, la relación uno/otro; discursivo/no discurso como vectores componentes de lo que 
se concibe como real y por lo tanto verdadero. Por otro lado, consideraciones respecto a los aportes 
metodológicas para la investigación literaria y filosófica. 

Palabras clave: Jorge Luis Borges, Michel Foucault, etapa arqueológica, literatura y filosofía 

 
 

Abstract 
The literary work of Jorge Luis Borges is constitutive in the formation of the philosophical reflection of Michel 
Foucault. In this article, the focus of study has been on stories by Jorge Luis Borges in relation to the philosophical 
work of Michel Foucault from the so-called Archaeological stage of the philosopher. Special emphasis is placed 
on two issues: on the one hand, the one/another relationship; discursive/non-discourse as component vectors of 
what is conceived as real and therefore true. On the other hand, considerations regarding the methodological 
contributions for literary and philosophical research. 

Keywords: Jorge Luis Borges, Michel Foucault, archaeological stage, Literature and Philosophy 

 
 

Á
g
o
ra

 U
N

L
a
R

, 
v
o

l.
 1

0
, 
n

ú
m

. 
2
5

, 
m

a
y
. 
2

0
2
5

, 
A

rg
e
n
ti
n

a
, 

IS
S

N
: 
2

5
4
5

-6
0
2

4
, 
p

p
. 
 2

7
-4

7
 



Ágora UNLaR, vol.10, núm. 25, 2025 pp. 27-47 
 
 
 

 
28 

 

Introducción 

Este artículo emerge desde una investigación 

que se llevó a cabo en el marco de la 

Universidad Nacional de La Rioja, Argentina. En 

tal investigación realizamos una lectura 

minuciosa en torno a la intertextualidad que se 

produce entre cuentos de Jorge Luis Borges y 

la filosofía de Michel Foucault durante el 

denominado período arqueológico del filósofo. 

Para tal abordaje tomamos el primer momento 

de la periodización que realiza Esther Díaz 

(2014) del filósofo, esto es, lo que la autora 

denomina Arqueología (El saber). Cabe aclarar 

que Díaz divide al pensamiento de Michel 

Foucault en tres períodos: Arqueología (El 

saber); Genealogía (El poder) y, por último, 

Ética (El sexo y la ética). 

Durante el primer período Foucault escribe las 

historias y también Las palabras y las cosas, en 

donde, según Díaz, intenta realizar una 

ontología histórica de la sociedad en relación a 

la verdad y cómo nos hemos constituido en 

sujetos de conocimiento. También en este 

período explora una nueva metodología para la 

investigación filosófica separándose de la 

fenomenología y de la dialéctica tanto hegeliana 

como marxista. Tal metodología es la 

arqueología, que aparece por primera vez en 

Historia de la locura en la época clásica, ya que 

toma a la psiquiatría desde una perspectiva 

histórica, pero dicha perspectiva no es ni 

positivista ni dialéctica, ya que el autor no 

piensa en términos de evolución. Luego 

aparece El nacimiento de la clínica y Las 

palabras y las cosas: una arqueología de las 

ciencias humanas.  

La arqueología, tal como explica Fortanet 

Fernandez (2015), analiza los diferentes modos 

en los que se ordenan los discursos a lo largo 

de la historia. De este modo se separa de la 

noción de la modernidad de evolución o 

progreso, donde lo que hace el investigador es 

observar los logros de la humanidad que cada 

vez se acerca más a la verdad. Foucault “rompe 

la continuidad histórica de los saberes e intenta 

comprender, como un arqueólogo, el orden que 

implica lo que dice, renunciando a 

reconstrucciones históricas.” (p.53) 

En las obras que ya mencionamos de Foucault 

rastreamos las tensiones que evoca Díaz: ser y 

no ser, lo mismo y lo otro, lo finito y lo infinito, lo 

discursivo y lo no discursivo, tales tensiones 

permiten repensar la noción de orden, de 

verdad y de realidad. Temática que aborda 

Borges en su producción literaria y que fuera un 

dispositivo constructor de la filosofía de 

Foucault, ya que este último no solo fue un 

lector, sino que también cita a Borges en sus 

textos y lo indica como la inspiración para 

escribir Las palabras y las cosas. 

 

 

Metodología 

Para el desarrollo de la investigación se utilizó 

el método hermenéutico que fue descrito y 



Ágora UNLaR, vol.10, núm. 25, 2025 pp. 27-47 
 
 
 

 
29 

caracterizado por Hans Gadamer, quien otorgó 

a las ciencias humanas una metodología 

interpretativa. El autor rescata la noción de 

interpretación a partir del horizonte histórico. En 

este sentido, afirma que el texto está siempre 

abierto, es decir, siempre tiene la posibilidad de 

ser interpretado desde un aquí y ahora. Al 

método hermenéutico se lo complementó con 

una etapa analítica. En este sentido Beuchot 

(2013) explica las características de 

interpretación analítica, que aquí solo 

mencionamos: es una estructura dinámica; 

posee una verdad analógica, es decir, hay una 

objetividad textual; concilia sentido y referencia, 

es decir, no es puramente holística ni 

puramente fragmentaria; abre el campo de las 

interpretaciones, sin que se vayan al infinito, sin 

caer en la interpretación infinita; es de atribución 

y de proporcionalidad, tanto propia como 

impropia o metafórica; equilibra el sentido literal 

y el alegórico; tiene como instrumento principal 

la distinción, y por ello requiere del diálogo; une 

la descripción y la valoración; junta el decir y el 

mostrar, por último, acerca la interpretación y la 

transformación. 

Por otro lado, la interpretación analógica tiene 

como instrumento a la distinción, y por ello 

requiere del diálogo; emplea dos formas: 

proporcionalidad y atribución. En su aspecto de 

proporcionalidad busca en la interpretación lo 

que tienen en común los textos, es decir, busca 

el común denominador de las posibles 

interpretaciones, a pesar de las diferencias que 

contengan. En su aspecto de atribución, es 

capaz de distinguir las diferencias.  

Respecto a los aspectos recién mencionados, 

la noción de proporcionalidad nos permitió 

realizar la selección de cuentos de Borges que 

poseen cuestiones en común, tales como 

colocarnos en el límite mismo de lo pensable 

que pasa por el límite de lo enunciable a través 

de la puesta en juego de la noción 

espacio/tiempo, que nos lleva a la 

posibilidad/imposibilidad de la existencia en el 

mismo plano óntico/ontológico. La 

enunciabilidad es vectorial ya que nos ubica, no 

solo en la ya evocada posibilidad del 

pensamiento mismo, sino también en la 

emergencia del ordenamiento 

espacio/temporal. 

Asimismo, la interpretación analógica nos abre 

dos dimensiones de análisis: sintagmática y 

paradigmática El polo sintagmático es 

horizontal, es decir, la lectura comprensiva del 

texto. En este polo nos detuvimos al momento 

de la lectura en paralelo de ambos autores. 

El polo paradigmático es vertical, asocia y ve lo 

que se repite y, a pesar de ello, tiene una 

novedad: la de lo mismo pero diferente y 

justamente esto es lo análogo. (Beuchot, 2015). 

En este polo nos detuvimos al momento de 

poner en diálogo a ambos autores. 

Por último, también se hizo un trabajo analógico 

respecto a diversos autores que escriben sobre 

temas tanto de la producción literaria de Jorge 

Luis Borges, como de Michel Foucault. 



Ágora UNLaR, vol.10, núm. 25, 2025 pp. 27-47 
 
 
 

 
30 

En resumen, en el presente trabajo el desarrollo 

heurístico anudado al proceso hermenéutico, 

fue, por un lado, el corpus de cuentos de Jorge 

Luis Borges, que se amparan bajo las 

cuestiones temporales y espaciales como 

dimensiones presentes en gran parte de su 

producción literaria. Desde esta perspectiva se 

leyeron los cuentos que seleccionamos de 

Borges. Por otro lado, se abordaron los textos 

de Michel Foucault correspondientes a la ya 

mencionada etapa arqueológica. Dentro del 

marco heurístico se ha utilizado la analogía 

como instrumento para el abordaje del presente 

trabajo desde dos perspectivas: una entablando 

una analogía intratextual de cada uno de los 

autores y la otra determinando el diálogo entre 

ambos autores.   

 

Técnicas utilizadas 

Para la definición de los núcleos de análisis 

utilizamos las técnicas del Conversatorio y 

Grupos de discusión. Cabe mencionar, que los 

Grupos de discusión son una forma de 

conversar y permiten realizar exploración de 

temas a través de trabajos colectivos. Se 

orientan con un formato estructurado, se 

desarrollan en un escenario formal. Consisten 

en trabajar con diferentes grupos de personas 

en un estudio sobre los mismos aspectos 

relacionados con el tema, para profundizar y 

tener diferentes perspectivas.  En el caso de 

esta investigación se realizaron reuniones cada 

quince días donde se elaboraron borradores en 

formato Word que se compartían con todos los 

miembros para que fuera analizados y 

completados. 

 

1- Los textos seleccionados de M. 

Foucault 

La investigación comenzó con la lectura de El 

orden del discurso de Michel Foucault que es la 

lección inaugural que ofreció en 1970 en 

el Collège de France, cuando sucedió a Jean 

Hyppolite en la cátedra de Historia de los 

sistemas de pensamiento. Dicha lección es un 

texto corto pero que muestra lo que el filósofo 

había venido desarrollando hasta ese 

momento. Cabe mencionar que este texto no 

forma parte del corpus de obras del autor 

francés que tomamos como núcleo para el 

trabajo de investigación. Pero a pesar de ello, el 

grupo lo definió como un texto de síntesis de la 

denominada etapa arqueológica del escritor. En 

la muy conocida conferencia se evocan temas 

vectoriales del filósofo, tales como las 

cuestiones de exclusión interna y externa del 

discurso. En el Orden su hipótesis supone que 

en toda sociedad la producción del discurso 

está controlada, seleccionada y redistribuida 

por procedimientos que ejercen poder y 

dominan el acontecimiento aleatorio. Noción 

fundamental para repensar en cómo un 

determinado acontecimiento toma cuerpo 

discursivo y, por lo tanto, comienza a ser real y 

es allí donde se producen las luchas 

discursivas, es decir el domino del discurso y 

https://es.wikipedia.org/wiki/1970
https://es.wikipedia.org/wiki/Coll%C3%A8ge_de_France
https://es.wikipedia.org/wiki/Jean_Hyppolite
https://es.wikipedia.org/wiki/Jean_Hyppolite


Ágora UNLaR, vol.10, núm. 25, 2025 pp. 27-47 
 
 
 

 
31 

por ello, lo verdadero y lo real. En el presente 

artículo no presentaremos una exégesis 

minuciosa del texto en cuestión, ya que no 

forma parte de nuestro objeto de estudio. Solo 

rescatamos algunos temas teóricos que se 

encuentran allí y que contribuyen a pensar las 

ya mencionadas relaciones de mutua 

implicación entre discurso-verdad y realidad.  

Dentro de la exposición, respecto a las 

exclusiones externas del discurso, menciona la 

separación entre razón y locura (lo mismo y lo 

otro). En función de la tensión entre lo mismo y 

lo otro, se indica que el discurso del loco no 

tiene valor (el loco es el otro), por eso vuelve al 

ruido. En este punto es importante destacar dos 

nociones vectoriales para nuestro foco de 

análisis. Por un lado, la tensión entre lo mismo 

y lo otro, donde lo otro se diluye o queda fuera 

de lo real (del mundo discursivo) y que forma un 

entramado con el segundo vector: el ruido. Este 

segundo vector se encuentra en tensión con la 

noción de acontecimiento, o podríamos decir 

son las dos caras de la misma moneda, porque 

cuando se produce un acontecimiento (es decir 

algo entre en discurso- lo mimo) algo emerge 

desde el ruido (algo que no poseía cuerpo 

discursivo- lo otro), También esta relación de 

tensión puede ser a la inversa: algo que en un 

momento tenga cuerpo discursivo (lo mismo) se 

hunda en el ruido (lo otro). 

La tensión entre lo discursivo y no discursivo (lo 

uno y lo otro) se encuentra en el discurso del 

loco, es decir, está al otro lado de la línea de 

separación (línea que divide el ruido del 

discurso). Una vez más, cabe aclarar que la 

noción de línea de separación, acontecimiento 

y ruido se implican mutuamente. Tal implicación 

se debe a que la separación entre lo dicho y lo 

no dicho queda dividida por una línea que 

determina dos planos, cuyo entrecruzamiento 

se produce en el momento del acontecimiento. 

En tal acontecimiento un nuevo discurso toma 

realidad y deja de estar en la zona de ruido (que 

significa lo no dicho, lo prohibido, lo otro). Por 

ello se produce una lucha por la producción o 

no producción del acontecimiento, porque a 

partir de ese momento lo acontecido (lo que 

toma cuerpo discursivo) se constituye en 

verdadero.  

En la conferencia también se habla de la 

exclusión (externa) del discurso que ronda en la 

separación entre verdadero y falso: Tal 

separación entre lo verdadero y lo falso (lo dicho 

y lo no dicho; lo uno y lo otro) no es rígida, ya 

que depende del acontecimiento y por ello, se 

produce un perpetuo desplazamiento entre lo 

que se considera verdadero y falso, que pasa 

por la lucha en la imposición de poder que 

determina qué ingresa en el plano de lo 

discursivo.  

Para la investigación tomamos los textos de 

Foucault que se encuentran entre los años 1961 

(primera publicación de Historia de la locura en 

la época clásica) hasta 1966 aproximadamente 

(primera publicación de Las palabras y las 

cosas). En este período también se encuentran 



Ágora UNLaR, vol.10, núm. 25, 2025 pp. 27-47 
 
 
 

 
32 

El nacimiento de la clínica, cuya primera 

publicación fue en 1963 y El pensamiento del 

afuera de 1966. 

A partir de la lectura y síntesis del Orden, se 

hizo la lectura de los textos de Foucault que nos 

llevaran a los núcleos que el mismo autor 

menciona en el Orden y que corresponden al 

primer período del filósofo, que como ya se 

mencionó, corresponde al Arqueológico (El 

saber). Cabe mencionar, que el término saber 

nos indica la reflexión en torno a cómo los 

saberes se constituyen como verdaderos; por 

otro lado, el término arqueología nos indica el 

proceso metodológico que utiliza Foucault en la 

etapa a la que hemos hecho referencia y que es 

sobre la cual trabajamos. 

Mencionamos en primer lugar Historia de la 

locura porque es allí donde se realiza una 

práctica metodológica arqueológica que posee 

sus raíces en el análisis sobre la relación 

normalidad/anormalidad, ya que observa que la 

noción de locura no ha sido uniforme en la 

historia, por lo tanto, no puede ser definida más 

que como una construcción histórica. Como así 

también, analiza el valor de la palabra del loco, 

ya que su discurso no ha tenido el mismo valor 

a través de la historia. Es decir, que en esta obra 

encontramos dos vectores de análisis 

discursivo, por un lado, cómo ha sido tratada la 

noción de locura o anormalidad y por otro, cómo 

ha sido tomada la palabra (lo que dice) del loco. 

Ambos vectores tienen algo en común: tanto 

normalidad/anormalidad, como el valor de la 

palabra del loco, son construcciones históricas, 

por lo tanto, la noción de locura es histórica. La 

noción de anormalidad tiene que ver con la 

posibilidad de ordenar el discurso en función de 

lo normal (de acuerdo a las normas/ voluntad de 

verdad), y lo que sea normal se encuentra 

definido no objetivamente (permanentemente), 

sino con determinaciones epocales. 

La línea metodológica, que Foucault utilizó en 

Historia de la locura, también se encuentra en 

Las palabras y las cosas. Una arqueología de 

las ciencias humanas, en donde retoma la 

pregunta nietzscheana respecto a qué relación 

existe entre las palabras y las cosas o, mejor 

dicho, si en la actualidad hay alguna relación 

entre aquellas.  

De allí que la cuestión pase por repensar las 

construcciones discursivas que en definitiva 

construyen realidades, las que no poseen una 

entidad objetiva, sino discursiva. Por lo tanto, la 

relación palaba/cosa queda rota. Por último, en 

El nacimiento de la clínica. Una arqueología de 

la mirada médica, el autor continúa con la 

misma línea de análisis y metodología de las 

obras antes mencionadas ya que trabaja la 

construcción discursiva de la medicina, que 

pasó de ser descriptiva a convertirse en 

propiamente clínica o médica, pero en lugar de 

llevarnos a reflexionar en torno a la posibilidad 

de ordenamientos distintos, nos conduce a que 

pensemos en el desorden, en tanto que la 

enfermedad significa desorden. Es importante 

aquí realizar una aclaración ya que en estas 



Ágora UNLaR, vol.10, núm. 25, 2025 pp. 27-47 
 
 
 

 
33 

obras en particular el autor no aborda el 

problema de la circulación del poder como 

núcleo de reflexión sino de los procesos 

discursivos, aunque queda anticipado el 

problema del poder, que tomará mayor fuerza 

en la etapa genealógica del autor. 

La cuestión de las tres obras citadas ronda en 

el descubrimiento de que lo que nosotros 

llamamos realidad, cuya característica principal 

(suponemos) es ser objetiva, pero que, por el 

contrario, se trata de una cuestión de orden, el 

cual es expresado a través del discurso. De 

igual modo, a lo que llamamos normal le damos 

una categoría de objetividad indiscutible.  

Hay un ejemplo bastante sencillo de pensar, 

pero que nos pone en el núcleo del problema 

¿Cuál es el criterio válido para ordenar una 

biblioteca? ¿por tamaño de los libros? ¿por 

color? ¿por temas? ¿por fecha de publicación? 

¿cuál es el criterio válido objetivamente? 

Respuesta: ninguno. Para Foucault el modo de 

ordenar lo real tiene que ver con cada época: 

Pero resulta imposible encontrar un 

criterio universal y verdadero que deba 

ser aplicado en todos los casos. Lo que 

nos llevaría a reconocer que lo único que 

podemos hacer es clasificar los diferentes 

modos posibles que existen de ordenar la 

biblioteca de una determinada época. 

(Fortanet Fernandez, 2015, p. 47) 

Justamente la arqueología, se aboca a 

encontrar cuáles son las raíces que subyacen 

en un determinado orden en detrimento de otros 

posibles en una época. En este sentido, Esther 

Díaz (2014) afirma: 

(…) en la primera etapa de la obra de 

Foucault, la arqueología (…) se recorren 

distintos estratos de saber 

conformadores de los discursos que una 

etapa histórica considera verdaderos. 

Se trata de hacer una historia de los a 

priori (no formales sino históricos) que 

se establecen en una época 

determinada. Foucault parte de la noción 

de “problematización”. Esto es, a partir 

del objeto de estudio elegido, se 

pregunta cómo y por qué, en un 

momento dado, estos objetos han sido 

problematizados a través de una 

determinada práctica institucional y por 

medio de qué aparatos conceptuales. 

(pp. 25-26) 

En este ordenamiento epocal juega un papel 

fundamental el lenguaje, ya que el filósofo 

considera que este es determinante para la 

categorización de los saberes que finalmente 

constituyen lo verdadero y por lo tanto, lo real. 

Por ello Foucault se centra en hacer un análisis 

discursivo dominante de cada época, que 

conllevan a determinadas prácticas discursivas 

y por ende a la consolidación de determinados 

saberes. Podríamos decir que hay una 

simbiosis entre cosas, prácticas discursivas y 

prácticas sociales ya que las cosas solo 

emergen cuando cobran realidad discursiva, 

pero a su vez las cosas son anteriores a los 



Ágora UNLaR, vol.10, núm. 25, 2025 pp. 27-47 
 
 
 

 
34 

discursos: “Las prácticas subsisten a los objetos 

y éstos, a su vez, son constituidos por los 

enunciados, aunque no reducidos a ellos. Las 

“cosas” sólo se dibujan en el discurso.” (p.39) 

Foucault nos lleva al límite de lo pensable en la 

Introducción de Las Palabras y las cosas, 

tomando para ello el lenguaje literario (Borges) 

que es el punto de partida para la reflexión 

filosófica; también en Historia de la clínica 

emerge la tensión entre el lenguaje casi literario 

de la medicina anterior al siglo XVIII, que era 

fundamentalmente descriptivo y el lenguaje 

científico, que surge con la medicina a partir del 

siglo XVIII. Ponernos en el incómodo lugar del 

límite de lo pensable y por ende decible, es un 

esfuerzo metodológico innovador y es 

justamente lo que nos lleva a la arqueología. 

Esta supone que no hay que tomar líneas 

históricas, ni como evolución, ni como hilos 

conductores, más bien supone un rompimiento 

con la noción de hilo o línea. La arqueología, 

toma los restos que han quedado de unas 

épocas para mirar cuáles han sido los 

ordenamientos de otras épocas. En este 

sentido, 

Cada cambio de época es como un 

movimiento caleidoscópico. Sus 

elementos pueden ser los mismos. Pero, 

al rito de los avatares históricos, se 

reacomodan de distinta manera (…) Nada 

autoriza a suponer que las 

conformaciones de una época son el 

“progreso” o “perfeccionamiento” de las 

anteriores. A partir de elementos reales, 

de prácticas discursivas y no discursivas, 

se conforman figuras o estratos que la 

arqueología puede llegar a objetivar en su 

multifacética pluralidad (p. 26-27).  

 

2- Los cuentos seleccionados de 

J.L.Borges 

En tercer lugar, se hizo una selección y lectura 

de cuentos de Jorge Luis Borges. Se leyeron los 

siguientes cuentos: Las ruinas circulares, La 

muralla y los libros, La busca de Averroes, 

Everything and nothing, De alguien a nadie, El 

Aleph, El fin, El pudor de la historia, Tlön, Uqbar, 

Orbis Tertius,  Examen de la obra de Herbert 

Quian, La biblioteca de Babel, El brujo 

postergado, La memoria de Shakespeare, 

Historia de los dos que soñaron, La escritura del 

dios, El idioma analítico de John Wilkins, Los 

dos reyes y los dos laberintos, Funes el 

memorioso, Las ruinas circulares y Emma Zunz. 

Los cuentos antes mencionados poseen líneas 

comunes, ideas, núcleos temáticos. En ellos 

encontramos dos elementos esenciales y 

desarrollados en cada uno de manera diferente, 

pero sin embargo relacionada, familiar diríamos, 

no repetitiva pero sí en un cierto modo circular, 

concéntrica, reiterativa en todo caso.  

El primero de estos dos elementos es el tiempo, 

pero está íntimamente vinculado con un 

segundo elemento al que podríamos llamar 

espacio. Sin embargo, este espacio, o esta 

palabra espacio, es mucho más abarcativa y 



Ágora UNLaR, vol.10, núm. 25, 2025 pp. 27-47 
 
 
 

 
35 

metafísica de lo que pareciera designar. En el 

caso de los relatos borgianos que nos ocupan, 

si bien el tiempo es múltiple, gigantesco, 

inabarcable, multiforme, el espacio es aún más 

difícil de definir, pues abarca desde el ámbito en 

el cual el tiempo desarrolla las existencias 

humanas, a la existencia humana misma, que 

muy a menudo se confunde con este espacio, 

es el espacio. Por esa causa encontraremos 

una íntima imbricación del tiempo con todos los 

aconteceres que conforman el devenir de la 

existencia humana, a veces descripto en los 

avatares por los que transitan los personajes, 

espiritual y físicamente, y es a estos 

aconteceres a los que denominamos espacio. 

La palabra puede resultar algo anodina o 

incapaz de afrontar una tarea tan ciclópea, pero 

toda palabra utilizada para intentar un análisis 

de la narrativa borgiana siempre va a resultar 

deficiente, pobre, miserable, ya que este 

escritor tiene la capacidad de aunar la ficción 

plenamente imaginativa con mito, leyenda, 

filosofía, fábula, disquisición metafísica, es 

decir, con una creación prácticamente 

inabarcable desde cualquier análisis cerrado. 

Nos encontramos así frente a la narración 

borgiana como ante el Aleph que nos muestra 

un universo, pero no nos lo explica, basta la 

enceguecedora luminosidad de su belleza para 

saciarnos y horrorizarnos, y para desear 

rápidamente la piadosa ayuda del olvido. 

El tiempo borgiano (y por ende el espacio), 

como es tratado en estos relatos, excede 

ampliamente a una medición cuantitativa, e 

incluso a una sensación íntima y subjetiva del 

sucederse de los acontecimientos. Se trata de 

un tiempo/espacio personal que, si bien actúa 

en y para cada uno de los personajes, y 

esconde la historia en la cual se desenvuelven, 

flota como una materia extraña, a veces 

amigable, a veces hostil o intangible, y a veces 

con una dureza concreta lacerante. El 

tiempo/espacio borgiano es una prisión de 

agua. Los personajes de estos relatos se 

encuentran a la deriva, tratando de sobrenadar 

o de avanzar en un mar que los rodea, los 

circunda, por momentos los asfixia, y del cual 

sin embargo no podrían salir sin desaparecer.  

En El brujo postergado, por ejemplo, el tiempo 

(entonces también espacio) es un truco, una 

ficción a través de la cual se demuestra la 

verdad, que conforma el tema del relato: la 

ingratitud. Aquí encontramos un tiempo 

manipulado, maleable, ilusorio, al servicio del 

brujo, y que al final se revela inconsistente 

materialmente pero implacable éticamente. El 

brujo manipula el tiempo para poner a prueba al 

aprendiz, y sin embargo el lector tiene la 

sensación de que esa vida ha transcurrido, y 

siente también con horrorizado estupor que ésa, 

como todas las vidas, como la propia vida, ha 

sido un sucederse de errores que lo han hecho 

desembocar en la miseria humana, pero a 

causa de la mezquindad, del egoísmo. El 

tiempo del brujo es una vara moral, la visión del 



Ágora UNLaR, vol.10, núm. 25, 2025 pp. 27-47 
 
 
 

 
36 

paraíso perdido al cual no accedemos por 

poqueza de espíritu.  

En La memoria de Shakespeare, en cambio, el 

tiempo (espacio) se revela como una materia tal 

vez salvable, pero engañosa, cargada de las 

características que hacen al ser humano un ser 

común, adocenado, mezquino, pobre 

espiritualmente. La distancia temporal que 

separa al narrador de Shakespeare no es 

relevante en cuanto a tiempo cronológico, sino 

que es clave en cuanto a características 

humanas. En este relato el tiempo no existe, el 

tiempo es la comprobación fehaciente de la 

miseria humana, que paradójicamente no 

conoce el tiempo.  

El protagonista del relato, que a su vez es el 

narrador, comprueba con desilusión que el 

Shakespeare hombre era igual a él, y que, si 

bien esta humanidad los acomuna, hay un 

abismo insalvable entre la creación del genio 

inglés y la mediocre existencia de este 

protagonista. Recibir la memoria de 

Shakespeare es recibir la desolada parte 

humana de un hombre cualquiera, que vivió 

entre los siglos XVI y XVII, pero que no se 

diferencia esencialmente de un hombre común 

del siglo XX. La genialidad, la atemporal 

capacidad de crear obras magníficas, queda 

fuera del alcance de este narrador protagonista 

que finalmente va a deshacerse de una 

memoria que sólo le recuerda su propia 

mediocridad.  

En Las ruinas circulares el tiempo es el medio 

para materializar el sueño del hombre: ser dios. 

Un hombre que quiere crear a otro hombre sólo 

lo puede hacer a través del sueño, pero ese 

sueño necesita un tiempo, el tiempo de la 

construcción y el tiempo de la maduración. Otro 

medio pareciera no existir para igualar la obra 

del creador de la vida humana más que el 

sueño, o sea los inextricables pasillos del 

inconsciente, abiertos en el mundo onírico. Pero 

en este relato el tiempo, que asume y reasume 

constantemente la forma de un laberinto 

circular, en su comportamiento, en su 

distribución, hasta en la escritura retornante, la 

construcción gramatical que utiliza Borges, el 

tiempo, decíamos, termina reafirmando su 

propia esencia destructiva: es un sueño que se 

resuelve en el sueño, en el humo, en la nada. El 

tiempo, en “Las ruinas circulares”, es el símbolo 

y metáfora de la inconsistencia de la existencia 

humana. 

El mismo tiempo que sirvió para crear sirve para 

destruir lo creado, porque el hombre no es más 

que una ilusión, la existencia es una ilusión, y 

tan pronto surge como capricho de un dios 

inconsistente, como tan pronto desparece casi 

por azar, que es el destino de todo aquello que 

no llega a lograr la divinidad a la cual aspiraba. 

El ciclo de creaciones y destrucciones es 

concéntrico e incalculable como la misma 

estructura laberíntica sobre la cual se estructura 

este relato. 



Ágora UNLaR, vol.10, núm. 25, 2025 pp. 27-47 
 
 
 

 
37 

En Emma Zunz, en cambio, el tiempo se 

presenta como la cronología indispensable para 

la venganza. Los hechos en Emma Zunz deben 

ser inevitablemente cronológicos, y sin embargo 

hay un futuro creado, inventado, como si la 

voluntad humana por una vez hubiera logrado 

manipular al tiempo. La protagonista vive en la 

pesadilla de un recuerdo doloroso que ha 

determinado su vida, hasta que una carta le 

indica que ha llegado el momento de utilizar ese 

tiempo pasado para construir un futuro 

reivindicatorio, y desde ese momento en 

adelante el tiempo es un instrumento con el cual 

la protagonista va a construir, paso a paso, los 

escalones de una venganza que no sólo va a 

restañar el pasado, sino que va a justificar la 

muerte misma. La venganza de Emma Zunz 

determina el tiempo futuro, y escribe un porvenir 

falso pero creíble. Lo que no dice el autor es 

cómo la protagonista va a proseguir en ese 

futuro que sólo ella sabe que es falso, y si ese 

tiempo inventado le va a permitir recuperar la 

felicidad. De todos modos, la felicidad no es una 

meta de este personaje inusitadamente fuerte, 

sino la venganza, que va a dar sentido al 

pasado, y va a determinar un presente en el 

cual el crimen ha sido vengado. 

La escritura del dios, quizás uno de los relatos 

más misteriosos y metafísicos de este conjunto 

que hemos seleccionado para analizar la 

narrativa borgiana, nos presenta un tiempo 

interior, filosófico, que crece y da frutos por sí 

mismo. Descifrar lo que lleva escrito el lomo del 

jaguar, en esa celda que es esférica como el 

mundo, como el universo, coloca al tiempo en 

una posición lúdica, a la vez de clave y a la vez 

de adivinanza, pero íntimamente ligado al 

destino. Descifrar el texto que el jaguar lleva 

escrito en sus manchas es pronunciar el 

nombre de dios, la palabra creadora, la sílaba 

capaz de fundir y hacer estallar nuevamente el 

cosmos. Pero esas catorce palabras (número 

que ya fue presentado como el símbolo del 

infinito por el autor, en relatos como La casa de 

Asterión), se olvidan, se confunden, porque 

pronunciarlas significaría reconstruir un pasado 

que es inicuo, cuya existencia insultaría al 

mismo cosmos. Por eso el narrador prefiere, o 

debe, olvidar esa fórmula que le ha llevado tanto 

descifrar. El orden de las cosas, ha 

comprendido, es el paso del tiempo. Y alterar 

ese paso del tiempo sería, en definitiva, destruir, 

a través del caos, lo que conforma la esencia 

humana, que no es otra cosa que la espera de 

la muerte.  

En Historia de los dos que soñaron el tiempo es 

un camino que une la vigilia con el sueño, 

reconstruyendo una lógica que atraviesa 

consciente e inconsciente de manera mágica, 

sobrenatural. Borges utiliza el estilo 

orientalizante de Las Mil y una Noches para 

esta fábula en la cual el tiempo es el proceso de 

toma de conciencia de un hombre que debe 

comprender que su fortuna se encuentra en su 

propia casa, y no en un país extranjero. Pero el 

viaje de iniciación es indispensable para 



Ágora UNLaR, vol.10, núm. 25, 2025 pp. 27-47 
 
 
 

 
38 

comprender esta verdad. Este viaje, sin 

embargo, puede ser simbólico, metafórico, se 

podría decir que el camino hacia sí mismo es el 

único que lo va a llevar a su propio encuentro. 

Los dos reyes y los dos laberintos es un relato 

que nos muestra dos concepciones del tiempo 

como espacio. O sea, los dos protagonistas de 

esta historia, también escrita en estilo 

arabizante, juegan con un laberinto, símbolo de 

la búsqueda de sí mismo, y por lo tanto del 

tiempo de la existencia, que para cada uno de 

ellos se construye de manera diferente. El 

tiempo que emplea el primer rey en salir del 

laberinto de piedra donde lo encierra su 

contrincante es el tiempo de la humillación, el 

mismo tiempo de Emma Zunz en preparación y 

espera de la venganza. En cambio, el tiempo 

del segundo laberinto, el desierto donde es 

abandonado el segundo rey, es la existencia 

vacía, la vida misma sin rumbo y sin sentido, sin 

tiempo.  

El Aleph es uno de los más complejos de estos 

relatos, porque aúna de un modo singular los 

dos elementos que en este breve análisis 

debemos afrontar: tiempo y espacio. El Aleph es 

un objeto desde el cual se ve todo el universo. 

Como el universo es tiempo, porque es 

movimiento, sin duda el Aleph es una máquina 

del tiempo. Como máquina, debería ser 

manipulable, o sea, quien estuviera en posesión 

de este dispositivo extraordinario, tendría la 

posibilidad de ver, y por lo tanto modificar, en 

cierto modo, el andar del universo. Una vez más 

el tiempo nos es mostrado por Borges como un 

elemento en sí mismo, separado del hombre, 

pero determinante, unido a su destino y sin 

embargo a veces amigo y a veces enemigo. Se 

puede tratar de ignorarlo, pero gravita sobre 

cada uno porque es, en definitiva, el común 

destino. El Aleph extraviado o perdido es la 

metáfora misma del olvido, que en este relato 

también tiene los rasgos del amor. Es imposible 

poseer durante mucho tiempo el Aleph, porque 

la memoria se borra, y con ella el universo, que 

no es más que aquello que hemos visto y 

amado, aunque fuere fugazmente. Poseer el 

Aleph sería dominar esa memoria, detener el 

olvido, conjurar la muerte; y todas esas cosas 

son imposibles. 

Funes el memorioso representa un poco el 

epítome y síntesis de todos estos relatos, ya 

que se trata de un hombre que no puede olvidar. 

El tiempo, sin el don del olvido, es letal. Funes 

deberá morir, aunque a sus diecinueve años 

parezca ya de cientos de años. Su incapacidad 

de olvidar nada, ningún mínimo detalle, la más 

pequeña sílaba escuchada o leída, van a 

destruirlo como se autodestruiría un reloj que, 

en lugar de recomenzar siempre después de 

marcar doce horas, acumulase esas horas, 

minutos y segundos hasta convertirse en la 

materia sagrada y densa que dio origen al 

universo, ese magma esencial que estalló 

llevando la expansión de sus fragmentos al 

nacimiento del cosmos, a través de la distancia 

que produjo, justamente, el tiempo. Funes es 



Ágora UNLaR, vol.10, núm. 25, 2025 pp. 27-47 
 
 
 

 
39 

símbolo, metáfora, clave, síntesis de este 

análisis breve e incompleto sobre el tratamiento 

del tiempo en algunos relatos de Borges. Este 

personaje confirma la existencia del tiempo 

como materia, como veneno en el caso de 

acumulación sin olvido, como existencia 

humana en el caso de la posibilidad de la 

pérdida y por lo tanto del olvido. 

Por último, en El idioma analítico de John 

Wilkins, Borges presenta el límite de la razón en 

su uso analítico, ya que toda clasificación es 

arbitraria y lo que hacemos en este uso de razón 

es intentar la unificación de la diversidad del 

universo. Por eso mismo, la palabra emerge 

empobrecida e insuficiente sin posibilidad de 

mostrar verdad alguna y ni siquiera describir 

cabalmente lo existente. De allí la importancia 

de llevar al límite lo pronunciable y pensable. De 

este modo muestra que todo intento por analizar 

y argumentar respecto de lo que es, se 

desvanece y es una ficción, tal como la hace la 

literatura. El texto ficcional y el texto de la 

ciencia no se encuentran tan lejos, ambos 

intentan asir lo inasequible de la existencia 

humana. Tradicionalmente el lenguaje se ha 

considerado como una herramienta mediante la 

cual se podía describir el mundo, es decir como 

representación de lo que es. En este cuento se 

patentiza que el lenguaje no es un mero 

descriptor de la realidad (en el sentido de 

entidad acabada inmodificable y con existencia 

absolutamente separada del sujeto), ni que la 

razón lógica/analítica es la única que abre lo 

pensable. 

 

3- Reflexión sobre Foucault/Borges 

Michel Foucault no sólo fue un lector de Borges, 

sino que también reconoce la importancia del 

autor argentino en la conformación de su 

pensamiento. Así leemos en el primer párrafo 

del Prefacio de Las palabras y las cosas: 

Este libro nació de un texto de Borges. 

De la risa que sacude, al leerlo, todo lo 

familiar al pensamiento –al nuestro: al 

que tiene nuestra edad y nuestra 

geografía-, trastornando todas las 

superficies ordenadas y todos los planos 

que ajustan la abundancia de seres, 

provocando una larga vacilación e 

inquietud en nuestra práctica milenaria 

de lo Mismo y lo Otro. Este texto cita 

“cierta enciclopedia china” donde está 

escrito que 

Los animales se dividen en 

a]pertenecientes al Emperador, b] 

embalsamados, c] amaestrados, d] 

lechones, e] sirenas, f] fabulosos, g] 

perros sueltos, h]incluidos en esta 

clasificación. i] innumerables, k] 

dibujados con un pincel finísimo de pelo 

de camello, l]etcétera. m] que acaban de 

romper el jarrón, n]que de lejos parecen 

moscas,” (Foucault, 2008: 9) 

La lectura de Foucault de El idioma analítico de 

John Wilkins está puesta sobre la distinción de 



Ágora UNLaR, vol.10, núm. 25, 2025 pp. 27-47 
 
 
 

 
40 

lo mismo y lo otro como práctica milenaria, 

según el mismo Foucault afirma. Para el filósofo 

la taxonomía que presenta el escritor argentino 

nos lanza hacia lo impensable. Por ello se 

pregunta sobre la posibilidad o imposibilidad de 

lo pensable: 

No son los animales “fabulosos” los que 

son imposibles, ya que están 

designados como tales, sin la escasa 

distancia en que están yuxtapuestos a 

los perros sueltos o a aquellos que de 

lejos parecen moscas. Lo que viola 

cualquier imaginación, cualquier 

pensamiento posible, es simplemente la 

serie alfabética (a, b, c, d) que liga con 

todas las demás cada una de estas 

categorías. (p. 10) 

La otra cuestión que destaca Foucault respecto 

a la clasificación de los animales es el 

impedimento que poseen en un espacio y en un 

tiempo determinado, de encontrarse o de 

yuxtaponerse. Solamente pueden hacerlo en la 

“voz inmaterial que pronuncia su enumeración” 

(ibídem), y sólo se yuxtaponen en el no-lugar 

del lenguaje. “pero éste, al desplegarlos, no 

abre nunca sino un espacio impensable” 

(ibídem). El hilo conductor de esta clasificación 

se encuentra en el uso de letras ordenadas 

según nuestro alfabeto, que lleva al abismo 

mismo del lenguaje, es decir, de lo pensable.  

De este modo, Borges es la llave que le permite 

ingresar al campo filosófico y repensar la 

posibilidad de otras construcciones de lo real: 

(…) el lenguaje escapa al modo de ser 

del discurso –es decir, a la dinastía de la 

representación-, y la palabra literaria se 

desarrolla a partir de sí misma, formando 

una red en la que cada punto, distinto de 

los demás, a distancia incluso de los 

más próximos, se sitúa por la relación a 

todos los otros en un espacio que los 

contiene y los separa al mismo tiempo. 

(Foucault, 2004, p. 12) 

La cuestión aquí es la apertura hacia la infinitud 

que se encuentra en la misma palabra, en el 

mismo discurso, en sí mismo como un 

entramado (¿rizoma?) que puede expandirse 

(¿extraterritorializarse?) sin un vector principal 

ordenador. 

Foucault afirma en Las palabras y las cosas, 

que, a partir de Borges, nació la sospecha de 

que hay un desorden peor que el de lo 

incongruente y el acercamiento de lo que no se 

conviene; sería el desorden que hace centellar 

los fragmentos de un gran número de posibles 

órdenes en la dimensión, sin ley ni geometría, 

de lo heteróclito (p.11). Luego continúa 

afirmando que las heterotopías inquietan 

porque minan el lenguaje, porque impiden 

nombrar esto y aquello, porque rompen los 

nombres comunes o los enmarañan, porque 

arruinan de antemano la sintaxis, no sólo de la 

que construye frases, sino también la sintaxis 

que hace mantenerse “juntas” a las palabras y 

las cosas (ibidem).  



Ágora UNLaR, vol.10, núm. 25, 2025 pp. 27-47 
 
 
 

 
41 

Los términos heteróclitos, (que significa 

apartase de las reglas y de lo habitual) y 

heteropía (que se refiere a la heterogeneidad 

del espacio), nos obligan a repensar la 

jerarquización que estamos acostumbrados a 

aplicar a lo pensable. Como así también nos 

obliga a repensar si el orden dado a las cosas 

posee un espacio homogéneo y si tal orden es 

neutro. También replantearnos si las cosas 

poseen un orden continuo de identidad y si 

mantienen identidad en el campo semántico de 

su denominación. Girar nuestro modo de asir 

todo lo pensable nos coloca en el nudo de los 

cuentos de Borges, como así también nos 

posibilita vislumbrar que frente a lo mismo hay 

otro; frente a lo discursivo existe lo no 

discursivo. 

Aquí cabe citar El nacimiento de la clínica, cuya 

primera frase es: “Este libro trata del espacio, 

del lenguaje y de la muerte; trata de la mirada.” 

(p. 9). En esta obra el autor señala el momento 

en que se produce un cambio del discurso 

médico de descriptivo hacia uno estrictamente 

racional. Dicho momento se produce cuando se 

separan las cosas de las palabras: 

(…) sin duda es menester interrogar algo 

más que los contenidos temáticos o las 

modalidades lógicas, y recurrir a esta 

región en la cual las “cosas” y las 

“palabras” no están aún separadas, allá 

donde aún se pertenecen, en el plano 

del lenguaje, manera de ser y manera de 

decir. (p.12) 

Foucault considera que se debe cuestionar la 

división entre lo visible y lo invisible, ya que se 

encuentra directamente relacionado con lo 

enunciable y lo no enunciable. Para poder 

repensar lo visible y lo invisible; lo enunciable y 

lo no enunciable es necesario revisar la 

espacialización y la verbalización: 

Será menester poner en duda la 

distribución originaria de lo visible y de lo 

invisible, en la medida en que ésta está 

ligada a la división de lo que se enuncia y 

de lo que se calla (…) Es menester 

colocarse y, de una vez por todas, 

mantenerse en el nivel de la 

espacialización y de la verbalización 

fundamentales de lo patológico, allá 

donde surge la mirada locuaz que el 

médico posa sobre el corazón venenoso 

de las cosas (…) De hecho, este supuesto 

empirismo no descansa en un nuevo 

descubrimiento de los valores absolutos 

de lo visible, ni en el abandono resuelto de 

los sistemas y de sus quimeras, sino en 

una reorganización de este espacio 

manifiesto y secreto que se abrió cuando 

una mirada milenaria se detuvo en el 

sufrimiento de los hombres” (ibidem) 

Foucault, al igual que la tradición de 

pensamiento occidental, presenta la relación 

dicotómica o contradictoria que Parménides 

presentó como ser y no ser, pero a diferencia de 

aquella, la relación del binomio, tal como la 

piensa Foucault, no es estática, sino que 



Ágora UNLaR, vol.10, núm. 25, 2025 pp. 27-47 
 
 
 

 
42 

depende del orden de lo discursivo. Esto 

significa que existe una concepción de lo real, 

de la verdad y también del sujeto 

construyéndose mutuamente. Asimismo, la 

cuestión de los discursivo/no discursivo no solo 

se circunscribe al lenguaje (palabra), sino que, 

en las objetivaciones, también entra el plano de 

lo discursivo en tanto expresiones de 

experiencias (vivencias). Las que a veces no 

pueden enunciarse a través de la palabra, en 

general, ni de la palabra en su uso 

argumentativo, en particular. Desde esta última 

perspectiva queda incluía la filosofía y demás 

campos del conocimiento.  

La relación entre palabra y cosa es una cuestión 

que a fines del siglo XIX Nietzsche lo plantea y 

que retoma Foucault (entre otros) ¿las palabras 

muestran realmente lo que las cosas son? ¿las 

palabras son meras apariencias? ¿las palabras 

muestran lo real o construyen lo real? ¿qué 

relación existe entre palabra y cosa? ¿las 

palabras muestran un solo modo posible de 

organizar lo real? ¿lo real existe de una sola 

forma posible o es factible otra organización? La 

insuficiencia del lenguaje para capturar la 

totalidad de lo real se evidencia en cuentos 

borgeanos, ya que allí se muestra la 

imposibilidad de que las palabras muestren la 

multiplicidad de lo real. Toda 

descripción/concepción de lo real 

necesariamente es sesgada (en términos de 

Foucault ningún discurso es neutro). En El 

idioma analítico de John Wilkins se afirma que 

no hay clasificación del universo que no sea 

arbitraria y conjetural. Foucault toma de Borges 

la idea que el lenguaje no designa a la realidad. 

En términos de Romero Muñoz (2018): 

Ambos autores aceptan la arbitrariedad 

con la cual está constituido el lenguaje. 

Esto implica el carácter contingente del 

mismo, tanto en el espacio como en el 

tiempo. Es decir, queda descartada la 

intención de un lenguaje lógico-universal 

de las cosas, y claramente se dibuja una 

distancia radical de la filosofía analítica. 

(p. 150) 

En cada uno de los cuentos que se leyeron de 

Borges encontramos vectores que se 

constituyen en cimientos para la filosofía de 

Foucault: el tiempo (múltiple, multiforme, 

inabarcable) vinculado al espacio. Pero el 

sentido del espacio borgeano no tiene que ver 

con un espacio limitado, sino es una 

espacialidad expansiva, por ello no es posible 

encasillarlo en una definición, pues abarca 

desde el ámbito en el cual el tiempo desarrolla 

las existencias humanas, a la existencia 

humana misma, tal como ya explicamos más 

arriba. De este modo el tiempo excede 

ampliamente a una medición cronológica, e 

incluso a una sensación íntima y subjetiva del 

sucederse de los acontecimientos. El tiempo 

pensado cronológicamente remite a la 

matematización del mismo, el cual es medible 

en porciones divisibles y lineales, las que son 



Ágora UNLaR, vol.10, núm. 25, 2025 pp. 27-47 
 
 
 

 
43 

completamente insuficientes para comprender 

la temporalidad como experiencia humana.  

Algo similar sucede con el espacio, ya que hay 

una separación/negación del espacio limitado y 

como entidad externa e inmodificable fuera del 

sujeto. Así, se produce una fusión o síntesis 

entre espacio y tiempo, es decir, se presentan 

como una unidad discursiva, cuya separación 

en el marco de los cuentos de Borges es más 

bien analítica. En este punto las palabras que 

describen las situaciones se curvan de lo 

conceptual representativo de cosas al límite 

mismo de su significación. Por ello se dificultan 

las identificaciones conceptuales, espaciales y 

temporales tal como estamos acostumbrados a 

concebirlas. La identidad se rompe y con ella 

desaparece la causalidad, el orden y la verdad 

como expresión de objetividad y de este modo 

nos permite re pensar un nuevo ordenamiento 

tanto de las palabras como de las cosas, del 

ordenamiento espacial y temporal. Por esta 

complejidad para describir e incluso pensar el 

espacio y tiempo borgeano, es que la palabra 

es deficiente y pobre. Estas consideraciones 

sobre los cuentos, también se pueden aplicar 

como características a la noción de heterotopía, 

ya que, tal como indicamos, se refiere a la 

heterogeneidad del espacio. Como 

consecuencia, si es posible pensar en un 

espacio heterogéneo, entonces se puede 

cuestionar la jerarquización organizada del 

mismo. Por otro lado, este razonamiento no solo 

es aplicable a nuestra noción de espacio físico, 

sino también a la noción de espacio virtual. Nos 

encontramos en una espacie de vacío, signado 

por redes de relaciones atemporales que no 

designan lugares ni es importante localizarnos 

como individuos. 

Cabe mencionar la lectura que realiza Cristina 

Bulacio (2016) respecto de los vectores 

constitutivos de la obra de Borges, que se 

encuentran entrelazadas con la posibilidad 

misma del pensamiento filosófico de Foucault. 

Para ella, por debajo opera la noción de 

experiencia por sobre la finitud y los límites de 

la existencia humana. Tal experiencia se 

objetiva en la lengua y la escritura. Por ello, los 

límites del lenguaje son también los límites de 

la existencia misma y los límites del 

conocimiento (p.8). La visión de Bulacio nos 

abre un abanico de posibilidades, ya que este 

anudamiento con la noción de experiencia, nos 

ubica en la misma posibilidad de realizar una 

reflexión filosófica, dado que existe la 

posibilidad de pensar a la filosofía desde la 

noción de experiencia. 

El lenguaje y los límites del lenguaje, desde la 

concepción foucaultiana son también los límites 

de la existencia misma y los límites del 

conocimiento. “Lugar donde se funden la 

filosofía y la literatura” (Ibidem). Según esta 

autora se produce un desdibujamiento de los 

límites entre realidad y ficción, filosofía y 

literatura y por ello Borges realiza reflexiones 

filosóficas desde la ficción. (p.140) 

 



Ágora UNLaR, vol.10, núm. 25, 2025 pp. 27-47 
 
 
 

 
44 

Consideraciones finales 

Desde el punto de vista de la metodología en el 

campo de la Filosofía y de las Ciencias sociales 

en general, está claro que la misma obra de 

Foucault propone una innovación metodológica, 

como un modo de hacer filosofía fuera de las 

metodologías dialécticas, fenomenológicas y/o 

analíticas puras.  

Foucault, toma a la filosofía de Nietzsche, que 

ya había abordado una crítica a la modernidad 

en general, y en particular a la construcción del 

sujeto moderno que pasaba por el buen uso de 

la razón (en palabas de Descartes) y por la 

construcción del conocimiento, también 

edificado solo de forma racional antropomórfica 

(en palabras del mismo Nietzsche). De aquí es 

que el filósofo recurre al “arte, la pintura y la 

literatura, en lugar de utilizar las teorías 

científicas o filosóficas” (Romero Muñoz, p.148) 

De este modo, el uso explícito de la literatura 

como clave para la reflexión filosófica abre la 

puerta a la innovación en la utilización de 

diversas expresiones culturales a modo de 

textos fuente. Asimismo, emerge la obra de arte 

como expresión de diversas experiencias 

sociales que también amplían los márgenes 

desde donde repensarnos o reconstruir nuestro 

pasado,  

Por otro lado, queda claramente expresado el 

nudo lingüístico de todo lo que concebimos 

como real.  En este sentido, Romero Muñoz 

(2018) afirma que Foucault encuentra en El 

idioma analítico de John Wilkins la cuestión de 

la relación entre lenguaje y realidad. Así para 

este autor la poética borgeana se comprendió 

como un dispositivo desestabilizador de los 

paradigmas de la cultura occidental. 

“Podríamos afirmar que Foucault utiliza la obra 

borgeana como una manera de incidir 

críticamente en una de las tesis más 

importantes para la cultura occidental moderna: 

el papel del sujeto frente al lenguaje.” (p.149) 

También es importante destacar el 

cuestionamiento a la visión que se impuso 

desde Parménides a esta parte, en relación a la 

concepción binaria fijada desde siempre y para 

siempre, de todo lo pensable, existente y por lo 

tanto enunciable Tal cuestionamiento, abre 

posibilidades desde hace algún tiempo; por un 

lado, repensar en el campo de las ciencias 

sociales y humanas la misma noción de sujeto 

que estaba encorsetada en solo dos 

posibilidades y que concebía al sujeto 

determinado previamente y no como una 

construcción histórica, inmerso en las mismas 

construcciones discursivas. La noción de 

sociedad ahora pensada desde diversos modos 

posibles de edificación, no solo ejerce una 

nueva perspectiva respecto a la misma 

sociedad, sino también al momento de pensar 

en otras sociedades distintas a las nuestras. Por 

otro lado, repensar la cuestión de la relación de 

lo uno y lo otro, como un binomio fijo, desde 

donde emerge lo verdadero y lo falso (plano 

lógico) y lo bueno y lo malo (plano ético). 



Ágora UNLaR, vol.10, núm. 25, 2025 pp. 27-47 
 
 
 

 
45 

Tales binomios que fueron constructores de 

occidente como sus piedras fundacionales, 

quedan en juego, ya que desde la perspectiva 

de nuestro filósofo los binomios son epocales, 

es decir históricos. Pero no la Historia con 

mayúscula, universal que evoluciona de menor 

determinación a mayor determinación racional; 

se trata de la multiplicidad de posibles historias 

que no implican evolución.  

 

  



Ágora UNLaR, vol.10, núm. 25, 2025 pp. 27-47 
 
 
 

 
46 

Referencias 

Beuchot, M. (1999). Heurística y hermeneútica. 

Universidad Autónoma de México. 

Beuchot, M. (2013). Compendio de la 

hermenéutica analógica. En: Coca, J.R 

(comp.) Impacto de la Hermenéutica 

Analógica en las Ciencias Humanas y 

Sociales. Hergué  

Beuchot, M. (2015). Elementos esenciales de 

una hermenéutica analógica.  En: 

Diánoia, 60(74), 127-145 

Borges, J L. (2001). Antología personal. 

Editorial Sol. 

Borges, J L.“El idioma analítico de John 

Wilkins”. Recuperado de 

http://aracnologia.macn.gov.ar/st/biblio/Borg

es%201952%20El%20idioma%20analitico%

20de%20John%20Wilkins.pdf. Fecha: 

7/08/18. 

Borges, J L.(2013). Ficciones. Debolsillo. 

Bulacio, C. (2016). Jorge Luis Borges: entre el 

tiempo y la eternidad.  EDUNT. 

Deleuze, G; Guattari, F. (2004). Mil mesetas: 

capitalismo y esquizofrenia.  Pre-textos. 

Díaz, E.  (2014). La Filosofía de Michel 

Foucault. Biblos. 

Fortanet Fernandez, J. (2015). Foucault: no hay 

más verdad que la que establece el poder. 

RBA 

Foucault, M. 1996. El orden del discurso. La 

piqueta. 

Foucault, M. 2002. La arqueología del saber. 

Siglo XXI. 

Foucault, M.  2008a.  Las palabras y las cosas: 

una arqueología de las ciencias humana.  

Siglo XXI. 

Foucault, M.  2008b. El nacimiento de la clínica. 

Siglo XXI. 

Foucault, M.  2009. Historia de la locura en la 

época clásica. Buenos Aires: FCE. 

Frex Aguirre, H. El espacio bibliotecario del 

saber. De Foucault a Borges. En Asthesis n° 59 

Santiago jul. 2016. http://dx.doi.org/ Versión On-

line ISSN0718-7181. Fecha captura: 

30/03/2020. 

Garcia Alonso, M. Los territorios de los otros: 

memoria y heterotopía. En: Cuicuiclo vol 

21n° 61 México sep./dic. 2014 

Nietzsche, F. Sobre verdad y mentira en sentido 

extramoral. En: 

https://www.lacavernadeplaton.com/articulo

sbis/verdadymentira.pdf. Fecha captura: 

30/03/2019 

Romero Muñoz, Francisco. De Borges a 

Foucault: la literatura en la crítica a la filosofía 

del sujeto. Les Ateliers du SAL 12 (2018) : 145-

156. 

 

María Cecilia Acosta es Lic. en Filosofía por la 

Universidad Nacional de Cuyo, Mendoza, 

Argentina (UNCu), y Dra. en Filosofía por la 

Universidad Nacional de Córdoba, Córdoba, 

Argentina (UNC). Se desempeña en la 

Universidad Nacional de La Rioja, La Rioja, 

Argentina (UNLaR). 

Correo electrónico: mcaunlar@gmail.com 

http://aracnologia.macn.gov.ar/st/biblio/Borges%201952%20El%20idioma%20analitico%20de%20John%20Wilkins.pdf
http://aracnologia.macn.gov.ar/st/biblio/Borges%201952%20El%20idioma%20analitico%20de%20John%20Wilkins.pdf
http://aracnologia.macn.gov.ar/st/biblio/Borges%201952%20El%20idioma%20analitico%20de%20John%20Wilkins.pdf
https://www.lacavernadeplaton.com/articulosbis/verdadymentira.pdf
https://www.lacavernadeplaton.com/articulosbis/verdadymentira.pdf
mailto:mcaunlar@gmail.com


Ágora UNLaR, vol.10, núm. 25, 2025 pp. 27-47 
 
 
 

 
47 

María Cecilia Acosta es Lic. en Filosofía por la 

Universidad Nacional de Cuyo (Argentina); Dra. 

en Filosofía por la Universidad Nacional de 

Córdoba. Actualmente se desempeña como 

docente investigadora en la Universidad 

Nacional de La Rioja  

Correo electrónico: mcaunlar@gmail.com/ 

mcacosta@unlar.edu.ar 

 

Daniel Horacio Fermani González es Profesor 

y Licenciado en Letras por la Universidad 

Nacional de Cuyo. Dramaturgo; escritor y 

director de teatro. Fundador de la compañía de 

Teatro Los Toritos  

Correo electrónico: 

danielfermanigonzalez@gmail.com 

 

Susana del Carmen Rizzo es Lic. en 

Comunicación Social por la Universidad 

Nacional de La Rioja. Actualmente se 

desempeña como docente investigadora en la 

misma Universidad. 

Correo electrónico: rizzo.carmen@gmail.com 

 

Rolando Javier Wilson Rivero es Lic. en 

Comunicación Social   otorgado por la   

Universidad Nacional de La Rioja. Actualmente 

se desempeña como docente investigador en la 

misma Universidad. 

Correo electrónico: jawilson40@gmail.com / 

rwilson@unlar.edu.ar 


