
 

Representaciones de la multitud en el cruce entre política y literatura: 
esbozos de una estética popular y una estética antipopular 

 

Representations of the crowd at the intersection of politics and literature: 
outlines of a popular aesthetic and an anti-popular aesthetic 

 

Juan Ezequiel Rogna  
Universidad Nacional de Córdoba 

 

 

Recibido: 20 de abril de 2025 
Aceptado: 5 de agosto de 2025 
 

Resumen 
El artículo explora distintas formas de representar las multitudes y sus implicancias en las dimensiones estética 
y política. Aunque su enfoque va más allá del peronismo, tiene en su seno la percepción y construcción de la 
muchedumbre que se manifestó el 17 de octubre de 1945. En una primera instancia, se analizan relatos 
fundamentales como “El hombre de la multitud” de Edgar Poe y “El matadero” de Esteban Echeverría. A partir 
de esta base, se contrastan obras como Facundo de Domingo Sarmiento y Martín Fierro de José Hernández 
con Una excursión a los indios ranqueles de Lucio V. Mansilla, sugiriendo que esta última presenta importantes 
novedades en la configuración de la otredad popular. El artículo también aborda la representación de la multitud 
peronista a través de varios testimonios de la época, entre los que se destacan los provistos por Raúl Scalabrini 
Ortiz y Leopoldo Marechal, señalando que en el discurso público de aquel entonces se perciben tensiones 
continuas entre lo popular y lo antipopular. A la vez, se postula que las diferencias entre la estética popular 
—que promueve la interacción con la otredad y la multiplicidad— y la estética antipopular —que la niega y la 
homogeniza— resultan fundamentales para comprender esas tensiones. Finalmente, se mencionan algunas 
líneas de continuidad en la producción literaria del presente y se subraya que toda estética lleva consigo 
implicancias políticas 
Palabras clave: literatura y política, multitud, peronismo, estética popular, estética antipopular 
 

Abstract 
This article explores different ways of representing crowds and their implications in aesthetic and political 
dimensions. While its focus extends beyond Peronism, it inherently considers the perception and construction of 
the multitude that manifested on October 17, 1945. Initially, it analyzes fundamental narratives such as Edgar 
Allan Poe's "The Man of the Crowd" and Esteban Echeverría's "The Slaughterhouse." Building on this 
foundation, it contrasts works like Domingo Sarmiento's Facundo and José Hernández's Martín Fierro with Lucio 
V. Mansilla's An Excursion to the Ranquel Indians, suggesting that the latter presents significant novelties in the 
configuration of popular otherness. The article also addresses the representation of the Peronist crowd through 
various testimonies from the period, including those provided by Raúl Scalabrini Ortiz and Leopoldo Marechal, 
noting that the public discourse of the time reveals continuous tensions between the popular and the 
anti-popular. Simultaneously, it posits that the differences between popular aesthetics—which promotes 
interaction with otherness and multiplicity—and anti-popular aesthetics—which denies and homogenizes it—are 
fundamental to understanding these tensions. Finally, it mentions some lines of continuity in contemporary 
literary production and emphasizes that all aesthetics carry political implications. 
Keywords: literature and politics, crowd, Peronism, popular aesthetics, anti-popular aesthetics 
 
 

 



Ágora UNLaR, vol.10, núm. 26, 2025 pp. 58-77 
 
 

Introducción 
El presente artículo tiene como objetivo 

contrastar diferentes modos de representar la 

multitud a los fines de discernir sus respectivos 

alcances estéticos y políticos. Si bien el 

recorrido propuesto trasciende lo referido 

estrictamente al peronismo, la indagación 

sobre los modos de percibir y configurar a la 

muchedumbre corporizada el 17 de octubre de 

1945 ocupará un sitio nodal. Comenzaremos 

abordando “El hombre de la multitud” de Edgar 

Poe y “El matadero” de Esteban Echeverría, 

dos relatos que desde diferentes procedencias 

resultan imprescindibles para comprender 

algunas operaciones puestas en juego al 

momento de representar la otredad popular. 

Posteriormente, contrastaremos el Facundo de 

Domingo Sarmiento y el Martín Fierro de José 

Hernández con Una excursión a los indios 

ranqueles a los fines de señalar las novedades 

presentadas por la obra de Lucio V. Mansilla. 

Acto seguido, nos centraremos en las 

representaciones de la multitud peronista 

contrastando diferentes testimonios de la 

época para, finalmente, trazar algunas 

proyecciones sobre los discursos 

contemporáneos. El análisis se estructurará, 

además, a partir de un eje transversal 

consistente en el esbozo de ciertos principios 

de lo que denominaremos estética popular y 

estética antipopular.  

 

Primera parte: dos posibles orígenes 
literarios para la multitud 
a) El vector Poe 
En la breve nota acompaña su traducción del 

cuento “El hombre de la multitud”, Julio 

Cortázar destaca “la gran habilidad técnica de 

su factura”, especialmente, en el “ensayo de 

caracterización de una multitud —que tanto 

obsesionará a muchos novelistas 

contemporáneos—” (2002, p. 563). En efecto, 

este relato publicado por Edgar Poe en el 

Burton’s Gentleman’s Magazine a finales de 

1840 se eslabona con otras operaciones 

inaugurales urdidas por su genio a lo largo de 

esa década, desde la estructura del cuento 

moderno hasta la fundación de subgéneros 

narrativos como el policial o el terror. En lo que 

aquí concierne, el escenario es la ciudad de 

Londres, la más poblada del mundo por 

entonces, y el narrador y protagonista es un 

hombre que, sentado en una mesa de café, 

escruta a la multitud que pasa frente a la 

vidriera. En una primera instancia, acusa la 

“deliciosa sensación de novedad” procurada 

por “el tumultuoso mar de cabezas” que 

discurre al caer la noche (Poe, 2002, p. 132); 

es decir, desde el inicio del cuento se pone de 

relieve el descubrimiento de un nuevo sujeto 

multitudinario en las grandes urbes modernas. 

Sin embargo, esa visión general es 

reemplazada raudamente por la descripción 

pormenorizada de los grupos y subgrupos que 

va identificando. Este pasaje es subrayado por 

el mismo narrador cuando dice: 

59 
 



Ágora UNLaR, vol.10, núm. 26, 2025 pp. 58-77 
 
 

Miraba a los viandantes en masa y 

pensaba en ellos desde el punto de vista 

de su relación colectiva. Pronto, sin 

embargo, pasé a los detalles, examinando 

con minucioso interés las innumerables 

variedades de figuras, vestimentas, 

apariencias, actitudes, rostros y 

expresiones. (p. 132) 

Adoptando la valoración de Cortázar, 

podríamos afirmar que en este salto desde lo 

general hacia lo particular es donde anida, en 

buena medida, la maestría técnica exhibida por 

el relato. A partir de entonces, su primera mitad 

consiste en la descripción de las alteridades 

que integran esa multitud, a priori percibida 

como un todo uniforme: el “aire tan serio como 

satisfecho” de la mayor parte concentrada en 

“abrirse paso en el apiñamiento” (p. 132) da 

paso a otros que se mueven inquietos y 

parecen gesticular para sí mismos, pero en 

ambos casos se trata de un mismo grupo de 

gente “decente” (p. 133) que no llama 

especialmente la atención del protagonista; 

aparece luego el “grupo de los amanuenses” 

que, a su vez, alberga dos divisiones: “los 

empleados menores de las casas ostentosas” 

y “los empleados superiores de las firmas 

sólidas” (p. 133); siguen “esa especie de 

carteristas elegantes que infesta todas las 

grandes ciudades”, “los jugadores 

profesionales” y “los caballeros que viven de su 

ingenio” discriminados en dos bandos: “el de 

los dandis y el de los militares” (p. 133). La 

enumeración de alteridades no se agota aquí, 

sino que, por el contrario, “bajando por la 

escala de lo que da en llamarse superioridad 

social”, van haciendo su aparición los 

“buhoneros judíos”, los “mendigos” (p. 133), las 

“modestas jóvenes” que vuelven tarde, los 

“rufianes”, las “rameras de toda clase y edad” 

(p. 134). La maestría técnica se observa 

igualmente en los breves y a menudo 

mordaces trazos con los que el narrador 

describe tanto las características visibles como 

la idiosincrasia de los grupos y subgrupos que 

va identificando, haciendo foco en detalles 

aparentemente insignificantes como el tono de 

la voz o las posiciones adoptadas por los 

dedos de las personas auscultadas. A su vez, 

dicha maestría se manifiesta en la aceleración 

del ritmo que adquiere la enumeración antes 

de la aparición del anciano cuya “absoluta 

singularidad de (…) expresión” (p. 134) 

absorberá la atención del narrador, quien 

atraviesa la segunda mitad del cuento 

siguiéndolo en un deambular frenético durante 

dos jornadas. Reproducimos el pasaje que da 

cierre a la descripción de la muchedumbre 

efectuada por el protagonista, inmediatamente 

antes de salir del café: 

pasteleros, mozos de cordel, acarreadores 

de carbón, deshollinadores, organilleros, 

exhibidores de monos amaestrados, 

cantores callejeros, los que venden 

mientras los otros cantan, artesanos 

desastrados, obreros de todas clases, 

vencidos por la fatiga, y todo ese conjunto 

estaba lleno de una ruidosa y desordenada 

60 
 



Ágora UNLaR, vol.10, núm. 26, 2025 pp. 58-77 
 
 

vivacidad, que resonaba discordante en los 

oídos y creaba en los ojos una sensación 

dolorosa. (p. 134) 

Como se puede apreciar, las valoraciones 

negativas que el narrador hace sobre la 

multitud se derivan de sus efectos nocivos 

sobre los sentidos (el oído y la vista, en este 

caso), y ello remarca la distancia infranqueable 

entre la singularidad del protagonista y el 

desmesurado sujeto colectivo que retrata. Por 

tal motivo, se establece también un vínculo 

paradójico entre el argumento del cuento y su 

título, ya que “el hombre de la multitud” no 

hace referencia ni al narrador ni al viejo que 

persigue con desesperación cualquier 

aglomeración: ninguno de los dos se integra al 

conjunto, ninguno siquiera interactúa con un 

otro. 

 

b) El vector Echeverría 
Desde la operación forjada por David Viñas en 

Literatura argentina y realidad política (1971), 

el lugar común de la crítica literaria argentina 

sitúa al relato “El matadero” como el origen de 

la literatura argentina. Rebatimos esta 

afirmación por el simple hecho de que nuestras 

literaturas preceden en mucho al relato de 

Esteban Echeverría. Pero, aunque no sea 

fundacional, sí resulta fundamental. Sobre 

todo, porque en sus páginas se modelizan los 

sujetos populares que integran “la chusma” 

federal en contrapunto con el joven unitario. Se 

diferencia así de otros textos clásicos como los 

Diálogos patrióticos (1821-1822) de Bartolomé 

Hidalgo, donde la escena y la palabra resultan 

acaparadas por los gauchos Chano y 

Contreras y los sujetos “civilizados” son 

referidos in absentia. “El matadero”, en cambio, 

presenta dos fuerzas antagónicas encarnadas, 

respectivamente, en los cuerpos, las voces y 

las acciones del unitario y de los rosistas 

residentes en la “bárbara” periferia; y a partir 

de ese contraste, condensa un puñado de 

sedimentos del universo simbólico argentino 

revisitado constantemente por escritoras/es de 

distintas épocas y procedencias. 

Decíamos que el cuento de Echeverría no es 

fundacional porque fue escrito entre 1838 y 

1840 y Juan María Gutiérrez lo publicó recién 

en 1871; es decir, lejos de la Revolución de 

Mayo de 1810 y más lejos, aún, de la 

insoslayable experiencia colonial. Su fecha de 

creación coincide, sugestivamente, con la del 

cuento de Poe, y también coinciden en la 

contraposición entre el individuo y la multitud; 

aunque en este caso sí se produce la 

interacción entre ambos “polos” y cada uno 

encarna una fuerza política (unitario vs. 

federales) a la vez que un paradigma cultural 

(civilización vs. barbarie). Otra curiosa 

coincidencia radica en el hecho de que 

Echeverría, haciendo gala de una pericia 

técnica semejante a la de Poe, dedica buena 

parte de la primera parte del cuento a la 

descripción de la multitud que se agolpa en el 

matadero para faenar las reses cuando la lluvia 

por fin ha cedido: 

61 
 



Ágora UNLaR, vol.10, núm. 26, 2025 pp. 58-77 
 
 

El espectáculo que ofrecía entonces era 

animado y pintoresco, aunque reunía todo 

lo horriblemente feo, inmundo y deforme 

de una pequeña clase proletaria peculiar 

del Río de la Plata. Pero para que el lector 

pueda percibirlo a un golpe de ojo preciso 

es hacer un croquis de la localidad. 

(Echeverría, 1979, pp. 75-76) 

El escenario de la acción, en este caso, no la 

populosa Londres sino la periferia de Buenos 

Aires donde convergen el campo y la ciudad. 

El narrador y el protagonista se encuentran 

aquí disgregados, pero sólo para subrayar por 

una doble vía el mismo desprecio hacia la 

muchedumbre del matadero. Por eso, la voz 

narradora no ahorra epítetos en su descripción. 

Primero señala que “la perspectiva del 

matadero a la distancia era grotesca, llena de 

animación” (p. 77) y de inmediato pasa a 

detallar esa acción desvariada. Desfilan 

entonces “cerca de doscientas personas” 

hollando el suelo de lodo regado con la sangre 

de “cuarenta y nueve reses”, “un grupo de 

figuras humanas de tez y raza distintas” que 

resalta en torno de cada res, los carniceros 

como las figuras más prominentes de cada 

grupo, “una comparsa de muchachos, de 

negras y mulatas achuradoras” 

entremezclados con “enormes mastines” y 

“algunos jinetes” (p. 77). En este punto se 

produce un movimiento de aproximación que 

permite al narrador observar con mayor detalle 

la caótica muchedumbre: “Pero a medida que 

adelantaba, la perspectiva variaba; los grupos 

se deshacían, venían a formarse tomando 

diversas aptitudes y se desparramaban 

corriendo como si en medio de ellos cayese 

alguna bala perdida o asomase la quijada de 

algún encolerizado mastín” (pp. 77-78). Este 

acercamiento se asemeja al efectuado por el 

narrador del cuento de Poe y permite, de igual 

modo, la detección de detalles significativos (la 

“mugrienta mano” del carnicero) y la 

identificación de individualidades (“dos 

africanas”, “una mulata” –p. 78-), más allá de 

que siempre se sostiene la visión del conjunto 

(“cuatrocientas negras”, “varios muchachos 

gambeteando a pie y a caballo” –p. 78-). A 

diferencia de “El hombre de la multitud”, en “El 

matadero” la mirada del narrador omnisciente 

sobrevuela la escena, desciende y vuelve a 

elevarse, con el objetivo de proveer mayores 

detalles sobre la “chusma”.1 

 Esta perspectiva en tensión viene a 

traducir el efecto de atracción y rechazo 

simultáneos que el “monstruo popular” 

1 Cabe aquí una apostilla surgida del contrapunto entre el 
desplazamiento de perspectivas urdido por Echeverría y 
el modo de representar la multitud que un autor 
naturalista como Émile Zola realizaría algunas décadas 
más tarde. Por ejemplo, si comparamos “El matadero” 
con la novela Germinal (1885), haciendo una remisión al 
lenguaje cinematográfico notaremos que el “zoom” 
presentado por el primero contrasta con la “yuxtaposición 
de planos” de la segunda. De tal modo, en la obra de 
Zola la multitud resulta configurada desde la mirada de un 
narrador omnisciente cuya voluntad omnímoda articula 
las diferentes distancias sin efectuar movimiento alguno, 
mientras que el narrador de “El matadero” funge como el 
ojo de una cámara que se aproxima o toma distancia del 
punto de observación. Recomendamos la lectura del 
capítulo VII de Germinal a los fines de comprobar que no 
hay solución de continuidad entre las descripciones de 
los individuos y de la multitud, ya que tanto lo bajo como 
lo alto parecen situarse en una misma dimensión. 

62 
 



Ágora UNLaR, vol.10, núm. 26, 2025 pp. 58-77 
 
 
genera en el propio narrador y debería 

generar en los lectores.2 Por eso, cuando 

el acercamiento habilite la introducción 

de la voz del otro en el propio relato 

(frontera que nunca es franqueada en el 

cuento de Poe), el narrador volverá a 

tomar distancia para hablar de las 

“vociferaciones preñadas de todo el 

cinismo bestial que caracteriza a la 

chusma de nuestros mataderos, con las 

cuales no quiero regalar a los lectores” 

(pp. 78-79). Sin embargo, para entonces 

la lengua popular ya habrá irrumpido en 

el “salón literario”; algo que no sucedía 

en “La cautiva” (1837), poema del mismo 

autor cuyo lirismo seguía a pie juntillas el 

esteticismo romántico liberal de la 

Generación del ’37. “El matadero”, en 

efecto, condensa la disputa política 

también en el plano verbal, a la vez que 

metaforiza la violencia 

física-sexual-política ejercida sobre una 

otredad cercana (y por eso mismo 

amenazante) como ritual fratricida con el 

que toda comunidad se inicia. En otras 

palabras, aunque no sea fundacional, 

este relato permite comprender que la 

literatura nacional no habría sido posible 

2 De las siete tesis que Jeffrey Jerome Cohen 
(1996) creó respecto de lo monstruoso, rescatamos 
aquí la sexta: “Fear of the Monster Is Really a Kind 
of Desire” (“el miedo hacia el monstruo es en 
verdad una especie de deseo”) (p. 16). A propósito, 
ese sentimiento que oscila entre la atracción y la 
repulsión es uno de los ejes axiales de la literatura 
argentina. 

sin este primigenio ritual de sangre; 

sencillamente, porque sin él tampoco 

habría sido posible la conformación de 

una comunidad nacional.3 

A la vez, al cotejarlo con “El hombre de la 

multitud”, se abre una dimensión política 

asociada con la estratificación social que 

allí no figuraba; por este motivo, 

entendemos que la operación efectuada 

por Poe no carga las tintas sobre alguna 

de las facciones que disputaban el poder 

en la Inglaterra de su tiempo, sino que se 

circunscribe a retratar el imaginario 

propio de su época, de modo que sus 

alcances estético-políticos (a pesar de 

las coincidencias) resultan diferentes. 

Dicho esto, en el siguiente apartado 

ahondaremos en las diferentes 

operaciones discursivas que modelaron 

la Argentina en el cruce permanente 

entre literatura y política. 

 
Segunda parte: Sarmiento, Hernández, 
Mansilla. Orígenes de la Argentina 
¿Orígenes de una estética popular? 
En los primeros ensayos de Facundo o Martín 

Fierro. Los libros que inventaron la Argentina 

3 Resuena aquí la conclusión a la que arriba 
Roberto Espósito luego de recorrer algunos 
fratricidios míticos (Caín y Abel, Etéocles y 
Polinices, Rómulo y Remo) y dar cuenta del 
carácter “intrínseco” de “la conexión entre 
comunidad y violencia” (2009, p. 72). Señala 
Espósito: “En la representación mítica del origen, la 
violencia no sacude a la comunidad desde el 
exterior, sino desde su interior, desde el corazón 
mismo de eso que es ‘común’.” (p. 72) 

63 
 



Ágora UNLaR, vol.10, núm. 26, 2025 pp. 58-77 
 
 
(2015), Carlos Gamerro contrapone las obras 

de Domingo Sarmiento y José Hernández bajo 

la hipótesis de que la primera creó las reglas 

de un juego que la segunda acabó ganando. El 

postulado se basa en la vitalidad que el 

personaje de Hernández aún detenta y en las 

producciones artísticas disímiles (e incluso 

contradictorias) que alumbró y sigue 

alumbrando, pertenecientes a autores tan 

variados como Leopoldo Lugones, Alberto 

Ghiraldo, Jorge Luis Borges, Fernando 

Solanas y, en años más próximos -añadimos-, 

Oscar Fariña, Gabriela Cabezón Cámara o 

Pablo Katchadjian. No es nuestra intención 

rebatir la hipótesis gamerriana y sostener, 

verbigracia, que, si las reglas del juego cifradas 

en la fórmula civilización/barbarie son de cuño 

sarmientino, tanto el Martín Fierro (1872-1879) 

como sus posteriores revisiones son 

indefectibles derivaciones del Facundo (1845); 

o, en otras palabras, que la supuesta victoria 

del poema de Hernández no sería otra cosa 

que una simple extensión de la victoria de 

Sarmiento. Lo que sí pretendemos es subrayar 

una condición inherente a su ejercicio crítico, 

consistente en la imposibilidad de ubicar a Una 

excursión a los indios ranqueles (1870) de 

Lucio V. Mansilla como una de las candidatas a 

dirimir la contienda. Efectivamente, al momento 

de “inventar la Argentina” bajo el influjo 

positivista, era preciso establecer ciertos 

parámetros de comprensión analítica de la 

realidad; y sobre esa necesidad se aprecia el 

éxito de la dicotomía instaurada por Sarmiento, 

aunque (como señala Gamerro) dentro de su 

obra los términos asociados con la civilización 

y con la barbarie no demoren en 

entremezclarse. Sin embargo, frente a la 

disyuntiva entre Facundo o Martín Fierro, la 

novela de Mansilla vendría a encarnar una 

suerte de “tercera posición” que escapa a los 

principios compartidos por aquellas obras. 

Revisemos este punto. 

Por un lado, hacia 1845 Sarmiento apenas 

conocía la pampa merced a las descripciones 

de viajeros extranjeros, de modo que su 

pretensión demiúrgica se mueve efectivamente 

desde la idea hacia la realidad. Por otra parte, 

y siguiendo a Gamerro, la obra de Hernández 

modeló una “realidad superpuesta” a la pampa 

y al gaucho, generando un “ida y vuelta” entre 

la literatura y la realidad que llevaría a Lugones 

a contraponer la “irrealidad” de la gauchesca 

con la “realidad” del Martín Fierro (Gamerro, 

2015, pp. 55-56). Una excursión a los indios 

ranqueles, en cambio, repone la experiencia en 

primera persona del autor a partir del 

encuentro con la otredad aborigen y “la 

infiltración de las voces de los otros” (Lojo, 

2013, p. 350) dentro de la propia escritura y el 

reconocimiento de los códigos culturales 

vigentes “tierra adentro”. Esto permite elaborar, 

bajo la pátina irónica distintiva de Mansilla, una 

crítica a la civilización occidental que no se 

halla en las obras de Sarmiento o Hernández. 

Al mismo tiempo (de manera similar a lo 

señalado respecto de los relatos de Poe y 

Echeverría), posibilita una configuración de 

64 
 



Ágora UNLaR, vol.10, núm. 26, 2025 pp. 58-77 
 
 
alteridades que incluso contemplan la 

multiplicidad de caracteres identificados hacia 

el interior de esa otredad (en este caso 

indígena). Dicho con otras palabras, en Una 

excursión… las alteridades rebasan cualquier 

molde clasificatorio y en sus páginas vemos 

desfilar “indios Blancos” (Mansilla, 1980, p. 62), 

indios cautivos (pp. 212-213), indios cristianos 

(p. 213), indios “en extremo” aseados (p. 104) 

o mujeres cautivas que gozan de la libertad 

conferida por esa condición (p. 180). De 

manera concomitante, esa proliferación de 

alteridades advertidas en carne propia desde la 

experiencia directa se traduce en las 

modulaciones del habla popular. En el Facundo 

la voz nunca es cedida a la otredad indígena y 

en la primera parte Martín Fierro se muestra a 

un único indio que al hablar desconoce las 

conjugaciones verbales y las relaciones de 

concordancia del castellano.4 En la obra de 

Mansilla, por el contrario, se despliega un 

abanico de posibilidades que van desde la 

apelación a verboides hasta el sólido manejo 

de la lengua castellana por parte de los 

ranqueles. Pero además se muestra la 

prodigiosa diplomacia puesta en juego por los 

supuestos “salvajes”, cuyos oradores exhiben 

una descomunal capacidad para desplegar 

4 La siguiente sextina es el único pasaje de El gaucho 
Martín Fierro que emplea el estilo directo para darle la 
voz al indio: “Y pa mejor de la fiesta / en esa aflición tan 
suma, / vino un indio echando espuma / y con la lanza en 
la mano / gritando: ‘Acabau cristiano, / metau el “lanza” 
hasta el “pluma”. (Hernández, 1999, p. 19). Por su parte, 
en La vuelta de Martín Fierro su voz nunca se deja “oír”, 
de modo que el logos del indio parece haber quedado, al 
igual que su presencia física, del otro lado de la frontera. 

numerosas “razones” a partir de la exhibición 

de una maestría sintáctica en lengua 

araucana.5 Esta situación paradojal atenta 

contra los estereotipos y las clasificaciones 

estancas, se traduce en diferentes planos de la 

obra y resulta subrayada por la voz narradora 

en pasajes como los siguientes: “La civilización 

y la barbarie se dan la mano; la humanidad se 

salvará porque los extremos se tocan” (p. 136); 

“(…) nuestra pretendida civilización no es 

muchas veces más que un estado de barbarie 

refinada” (p. 214).  

En suma, Una excursión a los indios ranqueles 

presenta una aproximación diferente a esa 

otredad popular cuyo intento de 

representación, en términos de Ricardo Piglia 

(1993, p. 5), dio nacimiento a la literatura 

argentina. Postulamos, a la vez, que esa 

tercera posición encarnada por la obra Mansilla 

contiene los principios de lo que aquí 

comenzaremos a esbozar como una estética 

popular, cuyo rasgo primordial implica una 

interacción con la otredad que no sólo permite 

identificar la multiplicidad contenida en su 

interior, sino también identificar allí un orden. 

5 El propio Mansilla explica del siguiente modo en qué 
consiste el procedimiento para crear “razones”: 
convertir una razón en dos, en cuatro o más razones, 
quiere decir, dar vuelta la frase por activa y por pasiva, 
poner lo de atrás adelante, lo del medio al principio, o al 
fin; en dos palabras, dar vuelta la frase de todos lados. El 
mérito del interlocutor en parlamento, su habilidad, su 
talento, consiste en el mayor número de veces que da 
vuelta cada una de sus frases o razones; ya sea 
valiéndose de los mismos vocablos o de otros; sin alterar 
el sentido claro y preciso de aquéllas. De modo que los 
oradores de la pampa son tan fuertes en retórica, como el 
maestro de gramática de Moliére (…). (Mansilla, 1980, p. 
133) 

65 
 



Ágora UNLaR, vol.10, núm. 26, 2025 pp. 58-77 
 
 
Por este motivo, las implicancias 

estético-políticas de la obra de Mansilla son 

muy diferentes si la cotejamos con los relatos 

de Poe o Echeverría, más allá de que en estos 

dos textos también se identifiquen alteridades 

hacia el interior de una turbulenta otredad. 

Asimismo, a partir de esta premisa es posible 

suponer que, de haber participado Una 

excursión… en la contienda con Facundo y 

Martín Fierro, probablemente se hubiese 

alumbrado otro modo de “inventar la 

Argentina”. Esta hipótesis es, desde luego, 

contrafáctica y, de hecho, viene a demostrar su 

inaplicabilidad en un contexto histórico y 

político en el cual los textos literarios fungían 

como forjadores del imaginario civilizatorio. En 

este sentido, para los pioneros de nuestra 

literatura, así como también para los 

hacedores del Estado argentino (recordemos 

que durante el siglo XIX los campos político y 

cultural no estaban claramente disgregados), 

los sujetos populares se identificaron 

unidireccionalmente con la barbarie. A raíz de 

esta asimilación, el afán civilizatorio de las 

élites gobernantes tendió a suprimirlos 

físicamente, a asimilarlos culturalmente y/o a 

negarlos simbólicamente; y para que esta 

última alternativa se impusiese, fue necesario 

desde un principio el trabajo discursivo, por lo 

que nuestra incipiente literatura vino a cumplir 

allí un rol destacado. Sin embargo, la 

conciencia letrada y su brazo militar no 

consiguieron imponer la voluntad de erradicar 

esa “bárbara” otredad y las multitudes 

populares reemergieron de manera periódica, 

demandando nuevas configuraciones literarias. 

Una de sus reapariciones más significativas se 

produjo el 17 de octubre de 1945, fecha que 

marca el hito fundacional del peronismo. Si 

repasamos algunos testimonios y producciones 

literarias que refieren a este acontecimiento, 

podremos identificar -y quizás complejizar- los 

principios de la estética popular advertidos en 

la obra de Mansilla. A la vez, será posible 

establecer un contrapunto con otra manera de 

configurar a aquellos sujetos populares que 

constituyeron la base social del peronismo 

naciente. 

 
Tercera parte. Scalabrini Ortiz, Marechal: la 
multitud y sus alteridades en el origen del 
peronismo 
Con el surgimiento del peronismo hacia 

mediados de la década de 1940 se produjo un 

indiscutido giro en la dinámica histórica 

argentina a través de la emergencia de 

alteridades socioculturales y la generación de 

una polarización política que tuvo su correlato 

en la esfera cultural. El peronismo nació el 17 

de octubre de 1945 con la visibilización de los 

“cabecitas negras”, mote que recibieron 

aquellos criollos emigrados del campo a la 

ciudad durante los años precedentes. Sus 

cuerpos marchando desde los suburbios hacia 

el centro del poder político, sus torsos 

“descamisados”, sus “patas en la fuente”, 

constituyeron una presencia material que ya no 

pudo ser obliterada por el discurso 

66 
 



Ágora UNLaR, vol.10, núm. 26, 2025 pp. 58-77 
 
 
hegemónico. Adoptando “los muchos 

diferentes” que, según Marc Augé (1993), 

puede ser el otro, en el seno de la sociedad 

argentina se presentó a partir de entonces una 

permanente tensión entre la división taxativa 

“ellos” / “nosotros” y “el otro interno a la cultura” 

que instituye un sistema de diferencias que 

puede ser sexual, de clase, económico, 

político, cultural, etc. (cfr. Barei, 2008, p. 13). 

En el caso del peronismo, esta tensión se 

cristalizó en la dicotomía libros/alpargatas 

(actualización de la fórmula 

civilización/barbarie) y la reacción principal 

frente a la otredad, dentro de este marco de 

polarización primigenia, fue la de empatizar o 

confrontar, quedando definitivamente 

clausurada la posibilidad de ignorarse.6  

Con la multitud peronista confluyendo hacia la 

Plaza, el sentimiento de “invasión” a la poli 

oligárquica efectuada por una “bárbara 

otredad” no hizo más que actualizarse. Entre 

los antecedentes figuraban el malón indio, 

táctica militar predilecta de los pueblos 

originarios pampeanos, chaqueños y 

patagónicos durante buena parte del siglo XIX, 

o la “anarquía del año 20” encabezada por 

6 El número 7-8 de la revista Contorno publicado en julio 
de 1956 incluía una nota de Juan José Sebreli titulada 
“Aventura y revolución peronista” que daba cuenta del 
trastrocamiento en las dinámicas sociales generado por 
la irrupción del peronismo: 
En el país del individualismo, de la indiferencia, del ‘no te 
metás’, de la disponibilidad espiritual, el peronismo nos 
obligó por primera vez a afirmar nuestras propias vidas, 
con nuestros semejantes, con nuestros compañeros, aun 
con nuestros enemigos, por medio del amor o del odio, 
de la ayuda o de la hostilidad, de la complicidad o de la 
delación, pero nunca de la indiferencia... (p. 48) 

Estanislao López y Francisco Ramírez. Las 

asociaciones fueron explicitadas en el discurso 

público de la época. Sin embargo, el carácter 

festivo de esa manifestación dislocaba aquella 

percepción instauradora de genealogías. Los 

ejemplos que así lo manifestaron son variados 

y se enlazan con los relatos analizados en la 

primera parte de este artículo a partir de las 

mismas preguntas subyacentes: ¿Cómo 

representar a la multitud peronista? ¿Qué 

implicancias estético-políticas se derivan de las 

diferentes percepciones de esa 

muchedumbre? A dichos ejemplos nos 

remitiremos, con el objeto de establecer 

algunos cotejos y desarrollar una interpretación 

de carácter más general.  

En Peronismo y pensamiento nacional. 

1955-1973 (1997), Pablo José Hernández 

recogió las reacciones de diferentes 

organizaciones políticas y representantes de 

los sectores hegemónicos frente a esa 

manifestación popular. En un artículo 

aparecido el 24 de octubre en Orientación, 

órgano ligado al Partido Comunista, podían 

leerse las siguientes líneas: “también se ha 

visto otro espectáculo, el de las hordas de 

desclasados haciendo de vanguardia del 

presunto orden peronista. Los pequeños 

clanes con aspecto de murga que recorrieron 

la ciudad no representan ninguna clase de la 

sociedad argentina” (p. 21). Por su parte, a 

través de un trabajo de archivo similar, 

Guillermo Korn recuperaba el testimonio de 

María Rosa Oliver, escritora de filiación 

67 
 



Ágora UNLaR, vol.10, núm. 26, 2025 pp. 58-77 
 
 
patricia, quien legó una semblanza de ese 

“extraño desfile” que resulta coincidente, en 

esencia, con la de los comunistas: “no solo por 

los bombos, platillos triángulos y otros 

improvisados instrumentos de percusión que, 

de trecho en trecho, los preceden, me 

recuerdan las murgas de carnaval, sino 

también por su indumentaria: parecen 

disfrazados de menesterosos” (2007, p. 12). 

Si nos detenemos por un momento en estas 

citas notaremos que la multitud peronista, es 

decir, ese sujeto político emergido a la arena 

pública aquel 17 de octubre, resulta percibido 

como una masa homogénea. Son “murgas de 

carnaval”, “hordas de desclasados”. No hay 

alteridades reconocidas en el seno de ese 

sujeto colectivo observado desde la 

perspectiva de quien se asoma al balcón o a la 

terraza y, guarecido en esa distancia, ve pasar 

al torrente de “cabecitas negras” que discurre 

por las calles. Apelando a una de las tantas 

nociones aportadas por Arturo Jauretche, 

podríamos afirmar que tanto en el testimonio 

comunista como en el oligárquico subyace un 

mismo “subconsciente de élite” (2010, p. 132) 

que solo advierte la unidad en la multiplicidad. 

Este tipo de percepción constituye el cimiento 

de lo que caracterizaremos, en contrapunto 

con el breve análisis de la obra de Mansilla 

desarrollado en el apartado anterior, como una 

estética antipopular. 

Sin embargo, este tipo de configuración no 

agota el repertorio de representaciones que 

aquella jornada alumbró. Por el contrario, si 

revisamos los testimonios de Raúl Scalabrini 

Ortiz o Leopoldo Marechal será posible 

retomar y complejizar las posibles 

caracterizaciones de la multitud que 

analizamos en el primer apartado. En Tierra sin 

nada, tierra de profetas, libro de poesías y 

ensayos publicado por Scalabrini en 1946, 

figuraba una remembranza del 17 de octubre. 

Se titula “Emoción para aprender a 

comprender” y la citamos in extenso: 

Corría el mes de octubre de 1945. El sol 

caía a plomo sobre la Plaza de Mayo, 

cuando inesperadamente enormes 

columnas de obreros comenzaron a llegar. 

Venían con su traje de fajina, porque 

acudían directamente de sus fábricas y 

talleres. No era esa muchedumbre un poco 

envarada que los domingos invade los 

parques de diversiones con hábito de 

burgués barato. Frente a mis ojos 

desfilaban rostros atezados, brazos 

membrudos, torsos fornidos, con las 

greñas al aire y las vestiduras escasas 

cubiertas de pringues, de restos de breas, 

grasas y aceites. Llegaban cantando y 

vociferando unidos en una sola fe. Era la 

muchedumbre más heteróclita que la 

imaginación puede concebir. Los rastros de 

sus orígenes se traslucían en sus 

fisonomías. Descendientes de 

meridionales europeos iban junto al rubio 

de trazos nórdicos y al trigueño de pelo 

duro en que la sangre de un indio lejano 

sobrevivía aún. (…) Hermanados en el 

68 
 



Ágora UNLaR, vol.10, núm. 26, 2025 pp. 58-77 
 
 

mismo grito y en la misma fe iban el peón 

de campo de Cañuelas y el tornero de 

precisión, el fundidor, el mecánico de 

automóviles, la hilandera y el empleado de 

comercio. Era el subsuelo de la Patria 

sublevado. Era el cimiento básico de la 

Nación que asomaba, como asoman las 

épocas pretéritas de la tierra en la 

conmoción del terremoto. Era el substrato 

de nueva idiosincrasia y de nuestras 

posibilidades colectivas allí presente en su 

primordialidad sin reatos y sin disimulos. 

Era el de nadie y el sin nada en una 

multiplicidad casi infinita de gamas y 

matices humanos, aglutinados por el 

mismo estremecimiento y el mismo 

impulso, sostenidos por una misma verdad 

que una sola palabra traducía. (1973, pp. 

33-34) 

Por otra parte, en un fragmento de la entrevista 

“Palabras con Leopoldo Marechal” realizada 

por Alfredo Andrés en 1968 y rescatada por 

Fermín Chávez en su libro La Jornada del 17 

de Octubre por cuarentaicinco autores (1996), 

el autor de Adán Buenosayres contaba lo 

siguiente: 

Era muy de mañana, y yo acababa de 

ponerle a mi mujer una inyección de 

morfina (sus dolores lo hacían necesario 

cada tres horas). El coronel Perón había 

sido traído ya desde Martín García. Mi 

domicilio era este mismo departamento de 

calle Rivadavia. De pronto me llegó desde 

el oeste un rumor como de multitudes que 

avanzaban gritando y cantando por la calle 

Rivadavia: el rumor fue creciendo y 

agigantándose hasta que reconocí primero 

la música de una canción popular y, 

enseguida, su letra: ‘Yo te daré/ te daré, 

Patria hermosa/ te daré una cosa/ una 

cosa que empieza con P./ Perooón’. Y 

aquel ‘Perón’ resonaba periódicamente 

como un cañonazo. 

Me vestí apresuradamente, bajé a la calle 

y me uní a la multitud que avanzaba rumbo 

a la Plaza de Mayo. Vi, reconocí, y amé los 

miles de rostros que la integraban, no 

había rencor en ellos, sino la alegría de 

salir a la visibilidad en reclamo de su líder. 

Era la Argentina ‘invisible’ que algunos 

habían anunciado literariamente, sin 

conocer ni amar sus millones de caras 

concretas, y que no bien las conocieron les 

dieron la espalda. (p. 35) 

Al igual que en las representaciones 

anteriores, Scalabrini y Marechal dan cuenta 

del carácter festivo de la manifestación 

peronista, al tiempo que aluden al sujeto 

colectivo que ocupa repentinamente el centro 

de la escena. Pero a la vez, evidencian un 

sesgo completamente diferente en lo que 

respecta al punto de vista del observador y sus 

implicancias estético-políticas. Marechal lo 

explicita en su relato cuando dice que bajó a la 

calle para unirse a la multitud. Al abandonar, 

literalmente, su posición inicial de 

“superioridad”, consigue identificar a las 

múltiples alteridades que confluyen hacia Plaza 

69 
 



Ágora UNLaR, vol.10, núm. 26, 2025 pp. 58-77 
 
 
de Mayo. Al ras del suelo, esa Argentina hasta 

entonces “invisible” pasa a componerse de 

“miles de rostros” a los que “el poeta 

depuesto", apelando al asíndeton, dice haber 

visto, reconocido y amado sin solución de 

continuidad. 

En el testimonio de Scalabrini Ortiz, esta 

apertura del ojo observador ante la presencia 

de alteridades inusitadas resulta todavía más 

explícita. Las “columnas de obreros” pasan a 

ser de inmediato rostros, brazos, torsos, 

vestiduras y greñas de peones, torneros, 

fundidores, hilanderas y empleados de 

comercio. Scalabrini inclusive recurre a la 

hipérbole para graficar la asombrosa 

multiformidad de esa presencia colectiva: 

percibe entonces a “la muchedumbre más 

heteróclita que la imaginación puede concebir”, 

a “una multiplicidad casi infinita de gamas y 

matices humanos”. Si contrastamos el modo 

de ver de estos autores con el de la estética 

antipopular, veremos que mientras aquélla solo 

advierte la unidad en la multiplicidad, éste 

también identifica a la multiplicidad en la 

unidad. En tal sentido y considerando que sus 

descripciones derivan de la experiencia 

personal, Scalabrini y Marechal se muestran 

herederos de la estética popular presente en 

Una excursión a los indios ranqueles. A la vez, 

si recordamos la operación efectuada por Poe, 

notaremos que, aunque la perspectiva del 

narrador se mantenía siempre al ras del suelo, 

el “descenso” en la escala social resultaba 

directamente proporcional al aumento del 

caos.7 Por su parte, la perspectiva desarrollada 

por Echeverría resultaba ambivalente, ya que 

descendía para recuperar luego una distancia 

que le confiriera su inicial “superioridad”. Por 

eso, aunque compartan con Scalabrini y 

Marechal la identificación de diferentes 

alteridades en el seno de la multitud, difieren 

en el principio estético-político, dado que, 

como señalamos al referirnos a Una excursión 

a los indios ranqueles, la estética popular no 

solo detecta la multiplicidad en la unidad, sino 

que también reconoce rasgos positivos en ella. 

Esto no sucede en “El hombre de la multitud”, 

donde las marcas del desprecio frente a la 

otredad popular lo asemejan a las 

representaciones efectuadas por los cultores 

de lo que llamamos estética antipopular; y 

tampoco sucede en “El matadero”, ya que la 

voz narradora comprende a todas las 

alteridades como simples modulaciones de una 

misma monstruosidad. Algo similar sucede con 

el joven unitario que, al interactuar con esa 

otredad, la percibe como una totalidad sin 

fisuras; por eso se dirige a sus interlocutores 

con epítetos genéricos como “infames 

sayones”, “esclavos” o “infame canalla”, y 

cuando dialoga con el juez, parece dirigirse sin 

miramientos a la barbarie que, según su 

percepción, el funcionario encarna. En 

Scalabrini y Marechal, en cambio, la multitud 

7 Esta percepción desdeñosa se encuentra remarcada 
dentro del relato cuando el viejo se dirige de madrugada 
hacia los barrios del suburbio y estos son apreciados 
como una anarquía total por parte del narrador, quien los 
califica como “la más horrible inmundicia” (Poe, 2002, p. 
136). 

70 
 



Ágora UNLaR, vol.10, núm. 26, 2025 pp. 58-77 
 
 
no es mero sinónimo de caos; por el contrario, 

su “ademán de siglos” y su canto colectivo 

connotan un orden diferente donde los 

individuos pueden integrarse alrededor de un 

objetivo común que los trasciende. Ya en 1923, 

en su primer libro, Scalabrini Ortiz había 

prefigurado esa organización empleando la 

metáfora de la manga de langostas. Allí decía: 

La armonía y orden hacían avanzar al 

mismo tiempo el enorme conjunto, en una 

maravillosa comunidad de instintos. Pensé 

que, si la humanidad trabajara con la 

misma disciplina, sus progresos serían 

más veloces. La manga, que venía a mi 

encuentro, destruyó mi impresión. Reinaba 

en su interior una desordenada confusión. 

Las langostas se detenían, desorientadas, 

volaban azotándose contra los obstáculos. 

Supuse, entonces, que la manga iba a 

detenerse. Pero siempre en confusión, las 

langostas fueron raleando, y al cabo de 

unas horas, las últimas rezagadas se 

fueron también. Y vi de nuevo, en el 

horizonte, alejarse la manga como una 

nube negra, avanzando indiferente a los 

obstáculos, sobre poniéndose al 

agotamiento individual. Y esa manga, que 

cruzó buscando la solución de los enormes 

problemas del hambre, me sugirió la 

marcha de conjunto de la humanidad, por 

sobre todos los intereses, pasiones, 

deseos y fatigas individuales. (Scalabrini 

Ortiz, 2009, p. 115) 

Si nos detenemos en el fragmento transcripto, 

notaremos que el caos detectado desde la 

proximidad al nivel de los individuos se 

subsume en un orden mayor que responde a lo 

que Jorge Torres Roggero define como “la 

fuerza abrumadora del conjunto” (2024, p. 44). 

A esa fuerza se sumaron aquel 17 de octubre 

millares de individuos que, parafraseando a 

Scalabrini, dejaron de estar solos y de esperar. 

En contrapartida, buena parte de quienes 

disputaban la hegemonía del campo literario 

argentino (Ezequiel Martínez Estrada, Jorge 

Luis Borges, Adolfo Bioy Casares, Julio 

Cortázar, Enrique Anderson Imbert) elaboraron 

una “réplica literaria” (Avellaneda, 1983) donde 

primaron la metáfora de la “invasión” y la 

sensación de desconcierto cifrada en la 

pregunta “¿qué es esto?” con la qué Martínez 

Estrada titularía su ensayo dedicado a explicar 

el fenómeno peronista. Las obras producidas 

entonces por buena parte del arco autoral 

pusieron de manifiesto los temores 

depositados en la conciencia simbólica de 

aquellos sectores cuya posición se veía 

amenazada por la presencia de una otredad 

popular que, a diferencia de la representación 

decimonónica de un “desierto” a conquistar, ya 

no podía ser negada de plano. De allí que la 

pesadilla, la fiesta y lo monstruoso se 

instituyeran como las cifras literarias de ese 

periodo: la escritura daba cuenta de la otredad, 

pero la confinaba a una dimensión de 

transitoria irrealidad. 

71 
 



Ágora UNLaR, vol.10, núm. 26, 2025 pp. 58-77 
 
 
Como prefiguraciones de esta respuesta a la 

emergencia del peronismo, podemos identificar 

los suburbios deshabitados en la temprana 

poesía de Borges, operación que complementa 

la percepción de la multitud como una masa 

homogénea característica de la estética 

antipopular; o el testimonio vertido por el 

mismo autor en “Anotación al 23 de agosto de 

1944”, donde asevera que uno de los “tres 

heterogéneos asombros” deparados por “esa 

jornada populosa” fue “el descubrimiento de 

que una emoción colectiva puede no ser 

innoble” (Borges, 1998a, p. 197). Con el 

peronismo consolidado, Borges persistirá en 

esta línea cuando en “Historia del guerrero y la 

cautiva” (1949) la voz narradora sostenga que 

Droctulft (bárbaro que “venía de las selvas 

inextricables” (1998b, p. 57) y “murió 

defendiendo a Roma” –p. 56, -), al ser llevado 

por las guerras a Ravena “ve algo que no ha 

visto jamás, o que no ha visto con plenitud. (…) 

Ve un conjunto, que es múltiple sin desorden 

(…)” (p. 57). Aquí puede apreciarse la 

inversión del cauce perceptivo de la estética 

popular, cuando desliza que lo múltiple y a la 

vez ordenado sólo puede ser producto de la 

civilización, jamás de la barbarie. Llegados a 

este punto, es posible aducir que los modos de 

percepción atribuidos a lo que denominamos 

estética popular y estética antipopular 

conllevan maneras diferentes de concebir y 

abordar la realidad. Profundizaremos sobre 

este punto en el último apartado, 

contemplando la emergencia de la juventud 

que el origen del peronismo también implicó. 

 

Cuarta parte. Origen del peronismo y 
emergencia de la juventud, o la estética 
popular y la estética antipopular como 
claves epistémicas para la praxis política 
En un conocido debate con David Viñas, 

Jauretche acusaba al fubismo de no haber 

comprendido, por “razones ideológicas”, el 

“proceso revolucionario” parido en 1945. En un 

artículo teñido por el habitual tono autocrítico 

de los intelectuales nucleados en la revista 

Contorno, a la vez que por el mismo 

“subconsciente de élite” que señalamos al 

referirnos a los testimonios urdidos desde la 

estética antipopular, Viñas afirmaba que “la 

generación del ’45” se había equivocado en su 

ponderación del peronismo. Ante esta 

arrogación de la representatividad de todos los 

jóvenes de entonces, Jauretche contraponía la 

capacidad para distinguir alteridades propias 

de lo que denominamos estética popular, 

señalando que “la juventud se escindió en 

aquella época en dos fracciones: la letrada y la 

iletrada” y que “también eran generación del 45 

los jóvenes peones, los jóvenes empleados, 

los jóvenes seminaristas y los jóvenes 

cadetes.” Esa generación del 45, afirmaba el 

linqueño, “no se equivocó (y) estuvo en su 

posición” (1973). Según Jauretche, ese 

reconocimiento del papel llamado a cumplir por 

parte de los jóvenes “iletrados” habría sido un 

factor determinante para el triunfo 

72 
 



Ágora UNLaR, vol.10, núm. 26, 2025 pp. 58-77 
 
 
revolucionario. Así lo explicitaba el propio autor 

al comparar las manifestaciones convocadas 

poco tiempo después para proclamar las 

fórmulas Perón-Quijano y Tamborín-Mosca, 

candidatos de la Unión Democrática. Teniendo 

en ambas ocasiones como casual interlocutor 

al teniente coronel Gregorio Pomar, antiguo 

camarada de lucha devenido aguerrido 

antiperonista, Jauretche “puso el ojo” al ras del 

suelo y vaticinó la resolución de esa pulseada 

contrastando el componente juvenil de la 

primera con el “mitin de ‘viudos tristes’” que 

semejaba la segunda: 

Ésa era la sensación que daba la 

proclamación de la Unión Democrática. 

Esa gente se había parado en el tiempo. 

No comprendía que el país daba un salto 

adelante; eso lo comprendían los jóvenes. 

Los jóvenes, excluidos los estudiantes, que 

-creyendo estar mucho más adelantados- 

también estaban parados en el tiempo. 

(1973) 

De manera concomitante, el caso de Darwin 

Ángel Passaponti resulta paradigmático no 

solo para ilustrar la incidencia de los jóvenes 

en el hito fundacional del peronismo sino 

también las consecuencias políticas que 

comporta la estética antipopular. Mezcla 

milagrosa de padre santafecino anarquista y 

escritor polemista y madre entrerriana 

fervientemente católica, nació en Santa Fe en 

noviembre de 1927 y se mudó con su familia a 

Buenos Aires cuando tenía seis años. La 

escasa información disponible nos dice que el 

17 de octubre del ‘45 se sumó como delegado 

de la Unión Nacionalista de Estudiantes 

Secundarios al torrente que fluía exigiendo la 

libertad del líder. Esa noche, cuando la 

manifestación se disgregaba, marchó con su 

columna hacia la redacción del diario Crítica, 

en Avenida de Mayo, ya que desde sus 

páginas habían difamado a Perón el día 

anterior. Los jóvenes apedrearon los vidrios del 

edificio y desde la terraza comenzaron a 

disparar. En algún momento impreciso, durante 

las primeras horas de la madrugada del jueves 

18, Darwin recibió un disparo en la cabeza y 

quedó tendido en la calle. Fue trasladado al 

Hospital Durand junto con otros heridos, pero 

ya era tarde: el antiperonismo hacía su 

bautismo de fuego cobrándose la vida de un 

joven de diecisiete años. No es casual que el 

asesino haya hecho fuego al bulto guarecido 

en la distancia que le daba su posición de 

“superioridad”: se trata de la misma 

perspectiva sostenida por esa estética 

antipopular que, lejos de percibir la 

singularidad en la multiplicidad, calificó de 

“cabecitas negras” a quienes integraban esa 

multitud peronista. Por este motivo, existe una 

parábola que va desde la muerte de Darwin 

Passaponti hasta el bombardeo a la Plaza de 

Mayo pergeñado por miembros de la Armada 

Argentina y la Fuerza Aérea, junto a comandos 

civiles, en junio del ’55. En efecto, este inédito 

atentado a la población civil del propio país 

trasuntaba la restauración de un statu quo que 

se había invertido con el advenimiento del 

73 
 



Ágora UNLaR, vol.10, núm. 26, 2025 pp. 58-77 
 
 
peronismo; de modo que el ataque aéreo 

significó la restitución de una “superioridad” (a 

la vez física y simbólica) detentada 

previamente.8 

En su novela La lengua del malón (2003), 

Guillermo Saccomanno supo establecer la 

relación entre ambas dimensiones desde el 

derrotero atravesado por el Profesor Gómez. El 

protagonista es uno de los tantos que migraron 

desde los pueblos del interior hacia Buenos 

Aires y, al mismo tiempo que se desempeña 

como profesor de literatura inglesa, se 

identifica con la cultura de masas y con el 

pueblo peronista. Asumiéndose 

simultáneamente como “cabecita negra” (2003, 

p. 28) y “perfecto hombre letras” (p. 26), hace 

confluir en su subjetividad dos fuerzas políticas 

y culturales que, durante esos años, se 

tradujeron en la antinomia 

peronistas/antiperonistas. Sobre el final de la 

novela, el significado y la dimensión de esa 

8 A su vez, el asesinato de Claudio “Pocho” Lepratti, la 
víctima más tristemente célebre de la represión desatada 
el 19 de diciembre de 2001, podría concebirse como un 
espejo invertido del asesinato de Passaponti. Entrerriano 
mudado a la provincia de Santa Fe, Lepratti fue ultimado 
cuando les gritaba a los policías para que dejaran de 
disparar. Al escuchar los disparos, había decidido subir al 
techo de la escuela rosarina donde trabajaba como 
auxiliar de cocina, de modo que su voz provenía de una 
posición “superior” frente a la perspectiva policial. En 
esas circunstancias, el agente Esteban Velásquez lo bajó 
asestándole un escopetazo en la tráquea (cfr. Albani, 
2007). De ese modo, tal vez motivado por un impulso 
atávico, el representante de “las fuerzas del orden” 
buscaba reestablecer un statu quo que sólo demoraría 
algunas horas en terminar de derrumbarse. Años 
después, el discurso artístico repondrá a “Pocho” Lepratti 
en su posición “superior” cuando Luis Gurevich 
componga y León Gieco interprete junto a Pibes Chorros 
“El ángel de la bicicleta”, canción incluida en el disco Por 
favor, perdón y gracias (2005).  

batalla se dirimen para Gómez el 16 de junio 

de 1955, cuando el bombardeo a Plaza de 

Mayo lo “despabile”. A partir de esa 

experiencia, recordará años después: 

Yo me daba cuenta: había en mí una 

dualidad. Por un lado, esa cultura de 

Victoria y su séquito, era cierto que me 

tiraba. Me gustaba especialmente esa 

ligereza para sobrevolar los grandes 

asuntos existenciales con la levedad 

zumbona de quien está de vuelta. Lo 

europeo, me decía, era eso. Pero después 

me salía el resentido. 

No digo que no hubiera valores en 

esa cultura. Pero de qué clase eran 

estos valores. Si me acuerdo de las 

bombas, las víctimas, la sangre 

derramada, leo desde otro lugar. 

Desde la Plaza bombardeada, leo. 

Quisiera ser civilizado, y lo intento 

no pocas veces. Pero abro sus 

libros y entre sus páginas empiezo a 

oír el rugido de los aviones, el 

silbido de las bombas, las 

explosiones. Esas palabras son 

asesinas. (pp. 33-34) 

Si prestamos atención, notaremos que la 

confesión del personaje establece el 

contrapunto entre las estéticas popular y 

antipopular: se trata, una vez más, de 

“sobrevolar” o de “leer desde la plaza”. 

 

Conclusión 

74 
 



Ágora UNLaR, vol.10, núm. 26, 2025 pp. 58-77 
 
 
La novela de Saccomanno no es un caso 

aislado. Por el contrario, después de 1945, la 

estética popular y la estética antipopular fueron 

proyectándose en un rosario de obras que 

establecieron un jugoso contrapunto hasta el 

presente. Por un lado, observamos un arco 

que va desde el tándem Borges-Bioy hasta 

Marcos Aguinis; por el otro, una serie narrativa 

en la que participan Rodolfo Walsh, Pedro 

Orgambide o Juan Diego Incardona, cuyas 

obras registran aquellas alteridades que 

convergen, parafraseando a Jorge Torres 

Roggero, en el “sujeto transindividual” llamado 

pueblo (2014, p. 24). A su vez, el principio 

constitutivo de la estética popular también 

participa en obras de Leonardo Oyola como 

Kryptonita (2011) o Ultra Tumba (2020), cuya 

configuración de alteridades se centra en el 

sujeto colectivo que habita el vasto territorio 

situado “más allá” de la legalidad, motivo por el 

cual diferentes facciones se disputan 

recurrentemente la hegemonía; o la tensión 

entre ambas estéticas alimenta relatos como 

“El onceavo dorado” de Gabriela Cabezón 

Cámara (2016), donde la alternancia entre 

perspectivas opuestas (“de abajo” / “de arriba”) 

resulta tematizada y ese “mirar desde la 

distancia” se explicita en la situación de su 

protagonista, un “rubio villero” que observa a 

su villa natal desde el piso once de un hotel, 

decidido a entregarla a cambio del dinero 

prometido por una corporación inmobiliaria, 

antes de activar una serie de dispositivos que 

acabarán destruyéndola por completo. 

Aquellos principios de lo que aquí esbozamos 

en los términos de una estética popular y una 

estética antipopular siguen repercutiendo en el 

presente. De manera sucinta y a través del 

recorrido propuesto en el presente artículo, 

diremos que algunos de los principios de la 

estética popular consisten en: a) la elaboración 

de un discurso originado en la interacción 

efectiva con una otredad; b) el reconocimiento 

de los códigos culturales de esa otredad; c) la 

inserción de la voz del otro en la propia 

escritura; d) las variaciones en la perspectiva 

(lejos/cerca - arriba/abajo) frente a la otredad; 

e) la tipificación de diferentes alteridades que 

integran el sujeto colectivo; f) la identificación 

de un orden inherente a ese sujeto colectivo. 

En contrapartida, la estética antipopular se 

regiría por: a) la elaboración de un discurso 

que prescinde de la interacción efectiva con 

una otredad; b) la negación de códigos 

culturales pertenecientes a esa otredad; c) la 

monopolización de la palabra por parte del 

sujeto letrado; d) la mantención de una 

perspectiva distante (lejos – arriba) frente a la 

otredad; e) la percepción del sujeto colectivo 

como un todo homogéneo; f) la asignación de 

un carácter invariablemente caótico a dicho 

sujeto colectivo. 

Hasta aquí llega este esbozo para una estética 

popular y una estética antipopular, a partir de 

las diferentes representaciones de la multitud 

dentro de las cuales resultaron fundamentales 

aquellas que suscitó la emergencia del 

peronismo. Quedan pendientes para futuros 

75 
 



Ágora UNLaR, vol.10, núm. 26, 2025 pp. 58-77 
 
 
análisis la revisión de los principios propuestos, 

su posible ampliación, complejización o 

refutación, sin perder de vista el hecho 

fundamental de que toda estética es, en última 

instancia, política. 

 

Referencias 
Albani, L. (2007). “Por los caminos de Pocho”. 

Disponible en 

https://web.archive.org/web/200703122333

04/http://www.madres.org/asp/contenido.as

p?clave=1241  

Augé, M. (1993). Los no lugares. Espacios del 

anonimato, Editorial Gedisa. 

Avellaneda, A. (1983). El habla de la 

ideología, Sudamericana. 

Barei, S. (2008). “El otro en clave retórica”. En 

Barei, S. y Leunda, A. I. Pensar la cultura 

III. Retóricas de la alteridad (pp. 7-18), 

Grupos de Estudios de Retórica. 

Baschetti, R. (s.f.). “Passaponti, Darwin 

Ángel”. Disponible en 

https://robertobaschetti.com/passaponti-dar

win-angel/   

Borges, J. L. (1998a). Otras inquisiciones, 

Alianza Editorial. 

Borges, J. L. (1998b). El Aleph, Alianza 

Editorial. 

Cabezón Cámara, G. (2016). “El onceavo 

dorado”.  En Mallo, E. (ed.), Buenos Aires 

noir (pp. 89-101), Alfaguara. 

Chávez, F. (comp.) (1996). La jornada del 17 

de Octubre por 45 autores, Corregidor. 

Cohen, J. J. (1996). Monster Culture (Seven 

Theses), U of Minnessota.  

Echeverría, E. (1979). La cautiva. El 

matadero. Ojeada retrospectiva, Centro 

Editor de América Latina. 

Espósito, R. (2009). “Comunidad y violencia”. 

Minerva, N° 12, 72-76. Disponible en 

https://www.circulobellasartes.com/fich_min

erva_articulos/Comunidad__y__violencia_

%287392%29.pdf  

Gamerro, C. (2015). Facundo o Martín Fierro: 

los libros que inventaron la Argentina, 

Sudamericana. 

Hernández, J. (1999). El gaucho Martín Fierro, 

Bureau Editor. 

Hernández, P. J. (1997). Peronismo y 

pensamiento nacional. 1955-1973. Editorial 

Biblos. 

Muñoz, O. (2024). “El primer mártir del 

peronismo”. Caras y Caretas. Disponible en 

https://carasycaretas.org.ar/2024/10/17/el-p

rimer-martir-del-peronismo/  

Jauretche, A. (1973). “Reflexiones sobre la 

victoria”. Revista Cuestionario, Año 1, N° 3. 

Disponible en 

https://www.elhistoriador.com.ar/jauretche-r

eflexiones-sobre-la-victoria/ 

Jauretche, A. (2010). Los profetas del odio y la 

yapa, Corregidor.  

Korn, G. (comp.). (2007). El peronismo clásico 

(1945-1955). Descamisados, gorilas y 

contreras, Ediciones Fundación Crónica 

General. 

76 
 

https://web.archive.org/web/20070312233304/http://www.madres.org/asp/contenido.asp?clave=1241
https://web.archive.org/web/20070312233304/http://www.madres.org/asp/contenido.asp?clave=1241
https://web.archive.org/web/20070312233304/http://www.madres.org/asp/contenido.asp?clave=1241
https://robertobaschetti.com/passaponti-darwin-angel/
https://robertobaschetti.com/passaponti-darwin-angel/
https://www.circulobellasartes.com/fich_minerva_articulos/Comunidad__y__violencia_%287392%29.pdf
https://www.circulobellasartes.com/fich_minerva_articulos/Comunidad__y__violencia_%287392%29.pdf
https://www.circulobellasartes.com/fich_minerva_articulos/Comunidad__y__violencia_%287392%29.pdf
https://carasycaretas.org.ar/2024/10/17/el-primer-martir-del-peronismo/
https://carasycaretas.org.ar/2024/10/17/el-primer-martir-del-peronismo/
https://www.elhistoriador.com.ar/jauretche-reflexiones-sobre-la-victoria/
https://www.elhistoriador.com.ar/jauretche-reflexiones-sobre-la-victoria/


Ágora UNLaR, vol.10, núm. 26, 2025 pp. 58-77 
 
 
Lojo, M. R. (1996): “La frontera en la narrativa 

argentina”. Revista Hispamérica, año XXV, 

N° 75, 125-136.   

Mansilla, L. V. (1980). Una excursión a los 

indios ranqueles. Tomo I, Centro Editor de 

América Latina. 

Piglia, R. (1993). La Argentina en pedazos, 

Ediciones de la Urraca. 

Poe, E. A. (2002). Cuentos. (Traducción de 

Julio Cortázar), Alianza Editorial. 

Saccomanno, G. (2003). La lengua del malón, 

Planeta. 

Sarmiento, D. F. (1979). Facundo, Centro 

Editor de América Latina.  

Scalabrini Ortiz, R. (1973). Tierra sin nada, 

tierra de profetas. Editorial Plus Ultra. 

Scalabrini Ortiz, R.  (2009). La manga, 

Editorial Lancelot. 

Sebreli, J. J. (1956). “Aventura y revolución 

peronista”. Contorno N° 7-8, 48. 

Torres Roggero, J. (2014). Un santo populista, 

Babel Editorial. 

Torres Roggero, J.  (2024). La cuerda vital del 

sentimiento, Ediciones del Callejón. 

Viñas, D. (1971). Literatura argentina y 

realidad política. De Sarmiento a Cortázar, 

Siglo XX. 

Zola, É. (2019). Germinal, Alianza Editorial. 

 

Juan Ezequiel Rogna es Licenciado en 

Letras Modernas y Doctor en Letras (Facultad 

de Filosofía y Humanidades, Universidad 

Nacional de Córdoba). Profesor Asistente de 

la Cátedra Literatura Argentina II (Escuela de 

Letras, FFyH, UNC) y miembro de la Red 

Interuniversitaria de Estudios de Literaturas de 

Argentina (RELA). Obtuvo beca doctoral y 

postdoctoral del CONICET para realizar sus 

investigaciones. Ha participado en jornadas, 

simposios y congresos nacionales e 

internacionales y es autor o coautor de libros y 

artículos publicados en revistas especializadas 

de Argentina y el extranjero. Integra el 

Proyecto “Literatura y política: configuraciones 

identitarias de las otredades monstruosas en 

la narrativa argentina contemporánea” (Centro 

de Investigaciones de la Facultad de Filosofía 

y Humanidades -UNC-). 

Correo electrónico: jerogna@ffyh.unc.edu.ar 

 

77 
 


