Dossier
Conceptos de Filosofia Politica.

K .‘ = \‘
ME LRy
5;'. ‘gp;/a B

/ C S/M ‘\ 3 )
Direccion web: https://revistaelectronica.unlar.edu.ar/index.php/agoraunlar

Av. Luis M. de la Fuen

H U M AN AS Correo electronico: agora@unlar.edu.ar l!.a_N Universidad Naciona

101 i de La Rioj
La Rioja - Argentina 1§ de La Rioja


https://revistaelectronica.unlar.edu.ar/index.php/agoraunlar
mailto:agora@unlar.edu.ar

I\ CORA...

REVISTA CIEN TIFICA DEL DEPARTAMENTO
ACADEMICO DE CIENCIAS HUMANAS
Y DE LA EDUCACION

Vol. 9. Nam. 23 — 2024
Nuamero especial

Dossier Conceptos de Filosofia Politica.
ISSN: 2545-6024

Directora:
Elena Camisassa

Coordinador:
Maximiliano Bron



AUTORIDADES

UNLaR

Rector: Daniel Quiroga
Vicerrectora: Maria Corzo

Departamento Ciencias Humanas
y de la Educacion

Decana: Mercedes Caceres
Secretario Académico: Raual Barrionuevo




Comité Académico Asesora de Arte de Tapa

o Safire Abdala Leiva, Universidad Nacional e Marta Salina, Universidad Nacional de La
de Santiago del Estero, Argentina Rioja, Argentina y Universidad de San
o Paulina Antacli, Universidad Nacional de Pablo, Tucuman - Argentina

La Rioja, Argentina

e Roberto Gerardo Bianchetti, Universidad
Nacional de Salta, Argentina Coordinacion

o Mirta Bonnin, Universidad Nacional de

Cordoba, Argentina « Jose Jatuff, Universidad Nacional de La
e Ménica Caballero, Universidad Nacional de Rioja, Argentina

La Plata, Argentina « Livio Mattarollo, Universidad Nacional de
 Viviana Edith Conti, Universidad Nacional La Plata, Argentina

de Jujuy, Argentina « Mariano Troiano, Universidad Nacional de
o Alicia Beatriz Gutiérrez, Universidad La Rioja, Argentina

Nacional de Cérdoba, Argentina

o Sara Emilia Mata, Universidad Nacional de
Salta, Argentina

¢ Herminio Elio Navarro, Universidad
Nacional de Catamarca, Argentina

o Maria Cecilia Perea, Universidad Nacional
de la Patagonia San Juan Bosco, Argentina

o Cecilia Piehl, Universidad de Alabama,
United States

« Maria de los Angeles Rueda, Universidad
Nacional de La Plata, Argentina

« Pablo Quintanilla, Pontificia Universidad
Catélica del Peru, Peru

Comité Editorial

o Adriana Avila, Universidad Nacional de La
Rioja, Argentina

o Lucia Alvarez, Universidad Nacional de La
Rioja Argentina

e Mariano Fiore, Universidad Nacional de
Cuyo y Universidad Nacional de La Rioja,
Argentina

o Geroénimo Reinoso, Universidad Nacional
de La Rioja, Argentina — CONICET

¢ Florencia Bracamonte, Universidad
Nacional de La Rioja, Argentina

Informatica y Diseiio

o Ariel Giménez, Universidad Nacional de La
Rioja, Argentina




AGORA UNLaR

Volumen 9. Nimero 23 - 2024 - Dossier Conceptos de Filosofia Politica.
ISSN: 2545-6024

Periodicidad: semestral

Entidad editora: Universidad Nacional de La Rioja

Dependencia: Departamento Académico de Ciencias Humanas y de la Educacion
Av. Luis M. de la Fuente s/n. (5300) La Rioja. Argentina.

Direccion web: https://revistaelectronica.unlar.edu.ar/index.php/agoraunlar
Correo electronico: agora@unlar.edu.ar

Indexaciones:

latindex

Imagen de tapa: Cartel publicitario de 1880, anunciando diversos nimeros de funambulismo del artista francés Charles
Brlondin.
Disefio: Ariel Giménez

Esta publicacion esta bajo una Licencia Creative Commons Atribucion
Creative Commons Atribucidn -
Compartirlqual 3.0 Unported.

©Nole



mailto:agora@unlar.edu.ar
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/3.0/deed.es
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/3.0/deed.es
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/3.0/deed.es
https://www.latindex.org/latindex/ficha?folio=29000
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/3.0/deed.es

Contenidos

Editorial 7

A modo de presentacion: ensenar filosofia 12

Articulos de investigacion

Ciudadania

Sebastian Torres 25
Conflicto

Elsa Ponce 54
Consenso

Diego Ocampo 73
Cultura politica

Alejandro Aut 88
Democracia

Federico Lopez 95
Derecho

Daniel Busdygan 119
Estado

Carlos Balzi 139
Feminismos

Aldana Cuello y Macarena Mercado Mott 161
Filosofia

Livio Mattarollo 176
Nacion

Guillermo Véazquez 199
Poder

Oscar Madoery 21
Politica

Eduardo Rinesi 237

Pautas de presentacion para autores 260



Editorial

El primer articulo de este dossier opera como
preambulo y contiene tanto una aproximacién
al motivo de la publicacibn como una
descripcion de lo que puede encontrarse a
nivel conceptual en ella. Entonces, la opcion
para esta presentacion es la de articular con
el presente histérico el trabajo realizado. Un
presente inédito. Desde la consolidacién de
los métodos de la critica historica en el siglo
XIX sabemos que todo fendmeno cultural se
encuentra tejido por sus antecedentes, y el
presente politico y cultural de la Argentina no
es una excepcion. Desde el punto de vista de
la continuidad se podria afirmar, sin faltar a la
verdad, que lo que se esta viviendo bajo el
régimen politico de la presidencia de Milei ya
se vivid antes. En efecto, Argentina posee una
extensa experiencia historica de gobiernos
neoliberales tanto en lo econdmico como en
los procesos de subijetivacion. Pero lo que
aparece como distintivo es el maridaje que
encontramos en el mileismo entre politicas
econdmicas neoliberales extremas, el
combate digital cotidiano y un discurso que
reivindica valores conservadores (antigay,
antifeminismo, antiigualitario, pro familia
tradicional, pro vida, etc.). Las experiencias
neoliberales anteriores utilizaron el terror, el
farandulismo o el marquetin como dispositivos
de dominacién, mientras que esta nueva
experiencia accede al gobierno a través de un
consenso que ha logrado diciendo la verdad,
a la vez que ejerce el poder desde el marco

ideolégico planteado en camparfa a pesar de

las concesiones pragmaticas que tuvo que
hacer.

Se han enunciado diversos factores para dar
cuenta del ascenso del gobierno actual: ocho
afios de corrosion de los salarios, los efectos
psiquicos de las pandemias, la incapacidad de
los partidos tradicionales de conectar con sus
bases, un mejor manejo territorial de la
condicion digital y un contexto cultural global
transido por diversas derechas, entre otros.
Tampoco habria que desestimar el profundo
descontento que tuvieron que digerir en
silencio quienes, adhiriendo auténticamente a
valores de derecha, no se vieron
representados verdaderamente en los ultimos
veinte anos. Podria pensarse que estan
viviendo una primavera aquellos que
convirtieron en bestseller en el 2004 el libro La
otra parte de la verdad: la respuesta a los que
han ocultado y deformado la verdad histérica
sobre la década del '70 y el terrorismo de
Nicolas Marquez, algunos de los cuales, de
seguro, participaron en la multitudinaria
marcha denominada 8N en 2012.

Pero lo que viene a constituir las condiciones
que posibilitan un fenédmeno dice poco sobre
su naturaleza y nada sobre su destino. Esto
significa que mientras una pregunta legitima
es ¢ por qué llegd Javier Milei al poder? Otra
distinta es ¢ cuanto comparte con el avance de
las nuevas derechas en el mundo occidental?
Y finalmente otra distinta es ¢con qué
herramientas mantiene el consenso necesario
para ejercerlo? Por supuesto, estas son

preguntas complejas que exigen estudio y



espacio, pero podriamos detenernos en
algunos factores claramente identificables
que aparecen en la orbita de la segunda
pregunta y que se vinculan con el presente
dossier.

En primer lugar, se puede afirmar que el
actual gobierno posee una verdadera
maquina de guerra digital. Siguiendo una
tendencia mundial (el ejemplo inmediato es
Donald Trump), llevo la discusion politica a un
nuevo ecosistema cuya légica de redes
apenas estan empezando a comprender
quienes tienen preocupaciones publicas y que
ademas encierra un dificil dilema ético-
politico. A saber, no es lo mismo, en términos
de libertad existencial y politica, el verse
convencido por razones y argumentos que el
hallarse agitado en las pasiones mas tristes.
Desde el punto de vista de los resultados
electorales quiza si lo sea, sin embargo, la
evidente diferencia cualitativa que existe entre
uno y otro caso deja a uno de los adversarios
con una ventaja ética y una desventaja
instrumental. La politica debe querer sujetos
emancipados, no sujetos enojados. Si esto no
fuese asi, no se explica por qué el arco politico
de la Argentina no se volco por completo a la
construccion de granja de troles, de cuentas
falsas, a la creacion de fake news, a los
discursos de odio y a la desinformacion
sistematica, etc.

No habria que desechar que estas técnicas
crezcan cada vez mas en la politica
profesional mundial en un futuro préximo.
Como indica Enzo Traverso en Las nuevas
caras de la derecha (2021), el cuidado de la

imagen, las consignas y el estilo es

proporcional al modo en que se desdibujan los
marcos partidarios y los anclajes en la
sociedad civil tipicos de los viejos partidos de
masas. Esto resulta absolutamente
consistente con el modo en que, en nuestro
pais, se replicoé y consolidé tanto un “otro” a
quien combatir como una posicién desde la
cual hacerlo a través de foros, redes e
influencers -algunos de los cuales tienen
ahora cargos oficiales en el gobierno para
disefar e implementar las estrategias
comunicativas digitales. Lo interesante, y
seguimos aqui las ideas de Ezequiel
Saferstein en su capitulo del libro Esta entre
nosotros, coordinado por Seman (2023), es
que estas nuevas dinamicas no reemplazan,
sino que se retroalimentan con las
modalidades mas tradicionales de actos
politicos, eventos en fundaciones vy
publicacion de libros de circulacién masiva
con referencias intelectuales varias, desde
Foucault y Gramsci hasta Hayek y von Mises.
Asi, apalancado en pensadores prestigiosos
que, insdlitamente, confluyen en diagndsticos
simplificadores sobre actores amorfos cual “la
casta” o “los zurdos” como responsables de
todos los males (términos que incluyen
indistintamente a “los politicos” profesionales
pero también a quienes trabajan en
dependencias del Estado y a periodistas,
empresarios e intelectuales), el mileismo ha
logrado atraer al menos temporalmente a un
amplio conjunto de individuos atomizados y
aislados, precarizados y empobrecidos, con
una sorprendente capacidad de atravesar

todas las capas sociales.



En segundo término, este gobierno de claro
corte economicista no sélo se compone de
disparos digitales de odio, sino que ha hecho
suya la agenda de la Nueva Derecha mundial
que, sin ser un movimiento homogéneo, viene
dando la batalla cultural desde los afios
sesenta. En efecto, la tarea explicita que
como intelectual lleva a cabo Alain de Benoist,
fundador destacado de la Nouvelle Droite, es
la de rearmar intelectualmente la derecha en
Francia para hacer frente a la hegemonia que
la izquierda tiene en la cultura. En su texto La
nueva derecha, una respuesta clara, profunda
e inteligente, publicado por primera vez 1979,
sostiene que ya desde mediados de los
sesenta conforma junto a otros intelectuales
un conjunto informal de grupos de estudios
cuya vocacion es la de convertir en doctrina
una nueva perspectiva de derecha, con una
nueva sensibilidad, alejada de las viejas
crispaciones tradicionales como lo son el
totalitarismo, el colonialismo, el nacionalismo,
el racismo y el orden moral. Estaban
convencidos de que los problemas clave eran,
ante todo, culturales, y que el choque de las
ideologias era mas decisivo que el de los
partidos. En este sentido, resulta interesante
observar la denominacion de este fendmeno
propuesta por el ya referido Traverso, no en
términos de neofascismos, es decir, de
movimientos que aun en su heterogeneidad
reivindican cierta filiaciéon con el fascismo
clasico, sino de posfascismos, dados los
intentos de  desmarcarse de tales
continuidades y de las vinculaciones
partidarias mas clasicas. Desde los sesenta

tanto la nueva derecha como la nueva

izquierda prestaron especial atencion a la
cuestién cultural bajo la premisa de que la
construccion de una hegemonia podria
conformar un sujeto politico activo vy
eventualmente dominante no relacionado
necesariamente a su condicion de clase. En
esto quiza siguieron la leccién que brinda La
Enciclopedia de Denis Diderot y Jean le Rond
d'Alembert (1751- 1772) que ejercid una
enorme influencia sobre la Revolucién
Francesa y sobre las élites ilustradas que se
pusieron al frente de las Revoluciones
latinoamericanas del siglo XIX.

Con antecedentes como estos quizd no
deberia causar sorpresa que Agustin Laje,
politdlogo, influencer, escritor referente de la
nueva derecha argentina y consultor del
presidente Milei, sostenga en su trabajo de
2022, La Batalla Cultural: Reflexiones Criticas
Para una Nueva Derecha, que la batalla
cultural es la batalla politica en tanto que tal.
Asevera, también, que su trabajo debe
entenderse como una practica politica que
sirva a las derechas en general y cierra su
libro proponiendo una articulacion entre
distintas corrientes de derechas que, mas alla
de sus diferencias, pongan en el centro un
nuevo “nosotros” politico, con sus objetivos y
medios estratégicos. Usando la jerga de
Ernesto Laclau, propone la consolidacion de
una cadena de equivalencias en donde los
eslabones diferenciales queden unidos por un
significante que los contiene en lo que tienen
de comun; este significante es “Nueva
Derecha”. En este marco, Laje (también Axel
Kaiser y Alvaro Zicarelli otros jévenes

escritores) construye un escenario en el cual



el sentido comun de las sociedades
occidentales seria de “izquierda”, “marxista”,
“socialista”, y en donde la alternativa pasaria
por hacerse de sus herramientas discursivas
para derrotarlo primero en el plano cultural y
luego en la contienda politica institucional.
Llama la atencion de cualquier lector atento
que Laje, por falta de rigor o deseo de
originalidad, no repase en un libro de
quinientas paginas ni brevemente el esfuerzo
analogo que de Benoist viene haciendo desde
1966. Como sea, ya no es una opcién no
tomarlo en serio porque su libro fue de los mas
vendidos en diversas ferias del libro de
latinoamérica, incluida la de Buenos Aires y
porque termina sus concurridas
presentaciones invitando a las/los jovenes a
formarse activa y dedicadamente para dar la
batalla cultural.

En tercer lugar, y a la luz de algunas
caracteristicas generales como su presunta
orientacion antisistema o ciertos rasgos de
efectivamente

mesianismo, el mileismo

parece inscribirse en ese conjunto

heterogéneo de expresiones que se
distinguen como la Nueva Derecha. Con todo,
hay algunos rasgos que le darian un estatuto
sui generis: poco énfasis, al menos por ahora,
en la cuestion de la identidad nacional (sin
desatender que el sujeto a quien se dirigen los
discursos de Milei son “los argentinos de
bien”, |léase varones, blancos, urbanos, clase
media); una reivindicacién al accionar militar
durante la dictadura de 1976-1983 anclada de
minima en el cuestionamiento al numero de
personas detenidas-desaparecidas pero

también en un ataque sistematico a los

organismos de derechos humanos y a todo lo
que denominan “subversivo”; una adscripcion
abierta a los postulados ideoldgicos del
liberalismo-libertarianismo y del anarco-
capitalismo, que pretende encontrar anclaje
en ideas de algunos préceres nacionales; y
una lectura cuasiescolar de la politica
internacional, aun atada a viejas dicotomias
entre capitalistas y comunistas, productivos y
empobrecedores, buenos y malos. Asi, el
mileismo adquiere algunos matices peculiares
que, como adelantamos, permiten distinguir
esta nueva oleada neoliberal de las otras que
hemos experimentado durante los ultimos 35
afios.

En este orden, apenas esbozado, la
relevancia del presente dossier se encuentra
en que ofrece de un modo critico, pero con un
lenguaje abierto, una serie de conceptos
claves de la filosofia politica que en su
irreductible diversidad poseen el rasgo comun
de compartir, como base, una epistemologia
de vocaciébn democratica, igualitaria,
participativa, inclusiva y de ampliacién de
derechos. Y permitasenos afiadir un aspecto
clave: el presente volumen esta realizado
desde, por y para las Universidad Nacionales
de todo el pais, las mismas que distinguen a
Argentina a nivel internacional en materia de
politicas educativas, que fortalecen (mas alla
de todas las limitaciones bien conocidas) los
procesos de movilidad social ascendente y
que, como era de esperar, han sido objeto de
criticas indiscriminadas por parte de |la
derecha local, en sus multiples variantes. En
la radicalizacion de la  experiencia

democratica que puede discutir todos los

10



valores y transformar histéricamente todas las
instituciones, en su vocacién de igualdad
social e identitaria se construye un terreno
social de extensas dimensiones en donde los
colectivos y las singularidades pueden ejercer
sus libertades. La tarea no es sencilla, pues
supone dar una pelea en un campo que hoy
se presenta ajeno: la estrategia de la nueva
derecha de hacerse del concepto de libertad
(limitado a su versidon negativa, siempre
libertad de y nunca libertad para, y llevado
hasta el ridiculo extremo de plantear que
podemos ser libres de elegir, si quisiéramos,
morir de hambre) ha sido uno de los mas
discursivos de esas

grandes aciertos

expresiones politicas. Pues ¢quién no
quisiera ser libre? El problema no es qué
queremos, el problema es como y con quién.
Si la alternativa es el individualismo a ultranza,
no hay libertad posible. La nueva derecha
representa la dependencia, en todas sus
dimensiones. Representa la ruptura de los
lazos comunitarios, el salvese quien pueda.
No debemos confundir el diagndstico ni el

camino: nosotros representamos la libertad.

Livio Mattarollo
José Jatuff
La Rioja, agosto de 2024

11



Agora UNLaR, vol. 9, nim. 23, ago. 2024, Argentina, ISSN: 2545-6024, pp. 12-24

A modo de presentacion: enseiar filosofia

Hermetismo y caricatura

La presente publicacion nace de un dialogo
motivado por un problema pedagogico. Le
consultamos a una colega y amiga que se
dedica a los “modernos” sobre bibliografia que
aborde un segmento especifico de la filosofia
de Kant, que respete la complejidad del planteo,
pero que, asimismo, sea un tanto mas
abordable que la fuente. A lo que nos contesto
que, segun su experiencia, el nuestro era un
problema comun de los profesores de filosofia,
en las universidades y en los ultimos afios del
colegio secundario, que vacilan entre la
necesidad de abrir los problemas a la
comprension general y el riesgo de caer en la
caricatura. La pregunta que siempre nos
inquieta es, pues, la siguiente: Es necesario
menoscabar los problemas filoséficos para
poder plantearlos en el marco de los limites y
posibilidades del aula? Por momentos
pensamos que si, por momentos, que no.
Chevallard nos dice que determinados
conocimientos van a sufrir una serie de

“transformaciones adaptativas” que los vuelven

L Quisiéramos recomendar dos textos breves que nos
introducen de lleno al problema de la ensefianza de la
filosofia: Obiols (2008) y Cerletti (2008).

José Jatuff
Universidad Nacional de La Rioja

aptos para ser ensefiados y que a tal trabajo lo
denomina “transposicion didactica® (1997, p.
45). Nuestra pregunta, entonces, es sobre el
estatuto de la traduccién que resulta de la
transformacion. Sin embargo, estamos seguros
de que hacer filosofia permite la construccion de
un tipo de disposicion que nos parece
importante afirmar, por lo que, a continuacion y
a manera de presentacion del presente dossier,
bosquejaremos algunas notas generales sobre
la dificil relacion entre la filosofia y las
instituciones educativas, sobre ciertas
herramientas que tenemos para enfrentar tal
dificultad, sobre las condiciones generales que
limitan la posibilidad del ejercicio filoséfico y
sobre porque, en ultima instancia, este ejercicio
posee valor y debe ser defendido."

A lo largo del siglo XIX se da un debate sobre la
relacion entre la cultura y la sociedad en el que
intervienen figuras intelectuales del humanismo
romantico que, a pesar de sus diferencias
ideoldgicas, observan con preocupacion la vida

mecanizada bajo el efecto de la civilizacién



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 12-24

moderna (Urtegara, 2009). En Sobre el futuro
de nuestras instituciones educativas, un joven 'y
romantico Nietzsche aborda la pregunta que
acabamos de hacer. Se propone, a través de
una serie de conferencias que quedaron
inconclusas, criticar todo el sistema de
educacion prusiano acusandolo de dafar la
cultura clasica y por ello, la posibilidad de la
moderna. Una compleja red teje el contexto de
las conferencias nietzscheanas que incluye la
emergencia de la sociedad de masas, el
ascenso del consumismo, la modernizacién del
trabajo académico y como dato politico clave, la
solidificacién del Estado prusiano que poseia un
proyecto pedagdgico determinado: lograr que
un porcentaje importante de la poblacién posea
un titulo, con lo que creciod la especializacion y
la profesionalizacion. Muchos intelectuales,
aparte de Nietzsche, vieron el problema de
reducir la educacién a las necesidades de la
modernizacion industrial de la época. (Reitter y
Wellmon, 2016)

Las conferencias tienen la forma de un dialogo
que Nietzsche y un viejo compafiero de estudio
habrian escuchado entre un filésofo y su viejo
discipulo. El discipulo es quien desarrolla lo que
aparece como la tesis principal y que hace
resonancia en nuestro problema. Sostiene: “En
el momento actual, nuestras escuelas estan
dominadas por dos corrientes aparentemente
contrarias, pero de accién igualmente
destructiva, y cuyos resultados confluyen, en

definitiva: por un lado, la tendencia a ampliar y

a difundir 1o mas posible la cultura, y, por otro
lado, la tendencia a restringir y a debilitar la
misma cultura® (Nietzsche, 2000, p. 10).
Advierte en la educacion esfuerzos que se
oponen: por un lado, observa la ampliacion de
la formacion a través de la expansion
institucional y, por el otro, la reduccién de ésta
por la especializacion y la subordinacién a los
fines estatales de modernizacién de la época.
Volviendo a nuestros términos, el joven
Nietzsche diria: ampliar es rebajar. La
transposicion didactica, por lo menos en
filosofia, es vista como un dafio. Deberiamos
preguntarnos siempre, en tanto profesores que
trabajan en  condiciones pedagogicas
especificas, sobre cédmo lograr la lectura de un
texto o la reconstruccién de argumentos dificiles
de modo tal que estos conserven su posibilidad
de hacer crisis e imaginar horizontes. En el
dialogo, el viejo filésofo estd de acuerdo con
esta evaluacion de su compafiero, pero enfatiza
aun mas el proceso de maquinizacion de la vida
ligada a las necesidades de la sociedad. En
oposicién directa al proceso pedagoégico de
ampliacibn descrito se encuentran las
cavilaciones sobre la grandeza, un tema de la
época, pero que en el joven Nietzsche (bajo el
influjo de Jacob Burckhardt, Richard Wagner y
Arthur Schopenhauer) tiene caracteristicas
especificas. La idea central es que la educacién
deberia tener como finalidad posibilitar el

acaecimiento del genio que es quien puede

13



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 12-24

colaborar en la construccion de una cultura de
gran relieve (Chaves, 2000).

En efecto, la vinculacion entre politica,
economia y educacion se nos ofrece como una
evidencia; sin embargo, siempre debemos
preguntarnos qué tipo de balance exige, como
manejar estas esferas siempre en tension.
Nietzsche vio que Ilo que consideraba
importante a nivel formativo estaba siendo
eliminado. Hoy los asedios toman nuevas
formas. Su apuesta, retocada, conserva su
potencia. En términos generales la figura del
héroe en el siglo XIX es un intento, quiza
dudoso, de hacerle frente a la mediocridad
burguesa naciente, vinculada al trabajo y al
consumo —también de bienes culturales
moldeados para la nueva légica social. De
nuestra parte compartimos la preocupacion por
la maquinizacion y entendemos que la filosofia
es dificil, pero tomamos otro carril porque
entendemos que los mejores productos de la
cultura —a pesar del grado de complejidad que
puedan poseer— deberian ser los que ejercen
una influencia formadora en la sociedad. Por
momentos resulta imposible el logro, pero
nunca lo es el anhelo. En efecto, Matthew
Arnold, en el mismo contexto que Nietzsche,
disefid reformas educativas para propagar la
cultura de un extremo a otro de la sociedad
quitdandole lo que tiene de inaccesible con el
objetivo de disputarle a los “filisteos”, que solo
conocen fines de lucro, el modelo de vida social.

(Arnold, 2010).

Como profesores, siempre al limite de
vulgarizar los planteos a causa de nuestras
propias limitaciones, del marco pedagogico en
el que estamos inscriptos —que posibilita y
limita— y de la dificultad misma de la filosofia,
pensamos en la posibilidad de generar una
experiencia filosoéfica genuina, sin concesiones
faciles, pero con vocacion de apertura. Para ello
hay que cambiar de lugar la desopilante figura
del genio redentor y ubicar en su sitio la
adquisicion, en la medida que fuera, de la
pasion y la técnica de pensar, del gusto por dar
y recibir razones. Conversando se puede
avanzar en el enmarafado mundo del
pensamiento, se puede ir construyendo un lente
mas pulido, capaz de diferenciar los matices de
los problemas. Nos hacemos asi, en el aula, un

poquito dialécticos.

Dialéctica
Es dificil ensenar filosofia porque es dificil no
vulgarizar sus problemas que son, en gran
medida, los problemas de la vida individual y
colectiva que se resuelven, la mayoria de las
veces, de modo automatico, o mejor dicho,
consuetudinariamente. La herramienta de
ensefianza que quisiéramos presentar para
enfrentar este problema es un tipo de
conversacion denominada por la tradicion
filosofica, “dialéctica”.

En el siglo V a. C., el conjunto de conflictos
enmarcados en la

bélicos guerra del

Peloponeso produjo una serie de calamidades

14



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 12-24

que no solo disminuyé materialmente a los
estados griegos, sino que corroy6 parte de los
fundamentos de su cultura. El mal calaba hondo
y parte de la confianza y espontaneidad del
pasado quedaron resquebrajadas. La tarea de
los atenienses fue la de reconstruir el estado y
la vida sobre cimientos solidos. Luego de la
experiencia politica de los “Treinta Tiranos” se
reinstaurd la democracia, cuyos fines no eran
claros. En la disputa sobre el fin mismo de la
reconstruccion de Atenas que implicaba la
formacion humana y la conexién del “individuo”
con la colectividad, surgieron las academias y
las escuelas superiores —de nuevo y en otro
contexto observamos el andamiaje que se
forma entre educacién y politica. Era necesario
la elaboracibn y explicitacion de los
fundamentos sobre los cuales sostener la polis.
Puede pensarse la tarea de los sofistas, de
Sécrates y de Platobn como empenada
conscientemente en “formar” al ser humano
para esta nueva situacién. Diversos proyectos
de formacién que intentan dar forma a una vida
deseable se encuentran en disputa (Jaeger,
2001, V I, pp. 42-69; VIII, pp. 5- 215).

Entre aquellos métodos de formacion se
identifica el que nos interesa, la dialéctica, cuya
extension es casi la misma que la de la propia

filosofia. Genera vértigo vislumbrar lo que se

2 Sobre Sécrates se ha escrito muchisimo,

recomendamos dos lecturas sugerentes que se
encuentran disponibles en castellano: la primera
mitad del libro de Nehamas (2005) y el breve texto
de Taylor (2017).

encuentra implicado filosoficamente en el
concepto sélo en la obra de Platéon. Pero se
puede definir, de entrada, nuestro interés y
especificar un modo de acceso. Retomamos
rasgos de la dialéctica porque queremos
sostener que tenemos una chance de volver
comprensible en el aula los dificiles problemas
filosoficos. EI maestro de este arte de la
conversacion es Sdcrates, de quien algun dato
historico se dispone, pero que, como personaje
literario, ejercid una enorme influencia.? Nos
interesa, en esta ocasion, rescatar los dialogos
en los que se aborda la cuestion de la virtud.
Son los primeros escritos por Platon y
encontramos en ellos una caracteristica de lo
mas significativa: terminan en un gran
interrogante.®

Gregory Vlastos, en su introduccién al
Protagoras, que ha sido influyente en el modo
en que se entiende el método socratico, afirma
que Sdcrates no busca cerrar el dialogo con una
certeza final y que su practica, por lo menos en
los dialogos vinculados a la busqueda de la
virtud, es compatible con la suspension del
juicio respecto al objeto de la extensa
conversacion que se lleva adelante (1956). Esto
significa que la interrogacion socratica suele
terminar negativamente. Es comun ver como
varias definiciones

Socrates refuta

3 Los dialogos de juventud de Platon a los que se
hace aqui referencia son: Apologia de Sécrates,
Critén, Laques, Lisis, Eutifrén, 16n, Protagoras
(1985)

15



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 12-24

demostrando que no son consistentes con
algunas otras ideas que él suscita en sus
interlocutores. En el transcurso del dialogo, el
interlocutor se da cuenta que de la definiciéon en
la que al comienzo creia se siguen otras
creencias inconsistentes o0 que no esta, en
dltima instancia, dispuesto a aceptar.* Nos
encontramos aqui, nos parece, con algo muy
importante, con un ejercicio de depuracién, de
aclaracion de lo que muchas veces se
encuentra comprendido en nosotros, pero a la
manera de un parasito que no sobrevive a la
explicitacion dialéctica. No todos los dialogos
siguen este patron, pero en muchos casos la
creencia que se afirma como verdadera al inicio,
resulta no ser consistente con otras creencias
que también son entendidas como verdaderas,
esto quiebra la certeza y deja, al menos al
lector, en crisis —muchos de los interlocutores
de los didlogos, en cambio, continian con su
creencia inicial o sencillamente abandonan la
escena. Socrates parece estar diciéndonos que
no se trata de que sus creencias sean
verdaderas y las de sus interlocutores falsas,

sino que piensa avanzar para descubrir qué

4 En el texto citado, Vlastos sefiala que, aunque la
forma de los dialogos Socraticos es muy variada, se
puede afirmar que muchos de ellos siguen un
método que va en la direccion de constatar si existe
una relacién consistente entre las creencias que se
someten a examen. El orden légico es mucho mas
complejo, pero nos servira aqui el siguiente
esquema reducido. Sécrates te pregunta ¢ p o no p?
Tu respondes: p. El pregunta de nuevo ¢p implica
que q? Respondes: si. Y q implica que r no? Si,

otras creencias se encuentran necesariamente
concatenadas con las inicialmente postuladas.
En términos bien simples, trabajamos sobre la
pregunta ;,qué es lo que se encuentra implicado
en lo que creo y afirmo? De tal modo, vamos en
la direccion de volvernos conscientes de los
cCompromisos que asumimos cuando
suponemos la verdad de una creencia. Y esto,
aunque no parezca mucho, se nos presenta
como el inicio de un recorrido siempre en
marcha hacia una subijetividad con una relativa
autonomia. Lo que es también, en nuestra
opinion, una forma de resistencia. Porque la
“bestia negra”’ de la filosofia asi concebida se
encuentra en gran medida en el entramado de
creencias inmediatas de un sentido comun
reforzado hoy por las viejas y nuevas
tecnologias de comunicacién. Lo que creemos
y afirmamos se expande miméticamente. Como
regla, las creencias sobre el mundo que circulan
y nos habitan no poseen su fuente en un
ejercicio como el descrito 0 en algo analogo,

sino en una especie de contagio.

respondes. Ademas, dice él, al principio has
afirmado s. Respondes, si, lo hice. Y s implicat o
no es eso claro. Respondes: si Sdocrates, es claro.
Ahora bien, si ponemos en relacion t y r ; Podemos
afirmar que son creencias consistentes? A lo que
respondes: no, no lo son, en efecto son
contradictorias. Entonces si t es verdad, r debe ser
falso ¢no? Y dado que acordamos que r se sigue de
p, si r es falso también lo es p. Entonces p y s no
pueden ser ambas creencias verdaderas ¢ con cual
de ellas te quedaras? pregunta al final Sécrates...

16



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 12-24

Mimesis

Sostenemos que abordar problemas filosoficos
y construir un criterio relativamente auténomo
son actividades conjuntas. El didlogo en el aula
y con las diversas tradiciones es destructivo y
constructivo a la vez. Puliendo nuestro criterio
desestabilizamos “nuestras” creencias previas,
en mayor medida constituidas por imitacion.
Introduzcamos algunos datos y teorias para ser
un tanto mas precisos.

Se puede afirmar que las ciencias cognitivas
son un campo interdisciplinario que se dedica al
estudio de los procesos de adquisicion,
elaboracion y utilizacion de informacién para
resolver problemas. Dichas ciencias se fueron
conformando en Estados Unidos desde mitad
del siglo XX y desde los afios setenta ya forman
parte de programas de ensefianza universitaria
y de lineas de investigacion en diversos centros.
A grandes rasgos, conviven hoy dos grandes
perspectivas: por un lado, esta la estrategia
funcionalista que entiende que los procesos
mentales pueden ser estudiados prescindiendo
de su soporte fisico, su implementacion o
componente material, pues lo importante es el
estudio de la organizacién funcional de los
procesos y no la materialidad que los realiza. En
esta corriente encontramos una fuerte
presencia de la filosofia de la mente.® Y por el
otro, el paradigma de las neurociencias que

estudia la estructura y la organizacion funcional

> La bibliografia ~es abundante, pero
recomendariamos dos textos para introducirnos a la

del sistema nervioso y su correlacion cerebral,
como se viene haciendo desde el siglo XIX,
pero desde enfoques y programas de
investigacion  interdisciplinarios de  alta
complejidad tecnologica que involucran los
niveles molecular, neuronal, conductual vy
cognitivo (Garcia Garcia, 2007). En este marco,
brevemente trazado, hay que inscribir la
investigacion que viene a continuacién y que, a
pesar de su especificidad, arroja luz sobre un
tipo de problema al que se enfrenta la
ensefianza de la filosofia como tratamos de
delinearla.

En 2020 un grupo de psicologos cognitivos
public6 un articulo sobre un trabajo
experimental puntual que combina trabajo de
laboratorio y analisis de datos en redes (Twitter)
y que muestra como las palabras morales y
emocionales son particularmente efectivas en
capturar nuestra atencion primero y en volverse
virales, luego. Los resultados dan cuenta del
grado de inmediatez y cohesion de un amplio
numero de creencias con las que nos topamos
cotidianamente. A estos psicologos se les
ocurrié que la forma en que las personas se
desplazan por sus redes sociales es muy similar
a un método clasico que vienen utilizando los
psicologos de laboratorio durante décadas para
medir la capacidad que las personas tienen de
prestar atencion. Les muestran a los sujetos

una rapida sucesion de palabras, una tras otra,

psicologia cognitiva desde la filosofia de la mente,
Dennet (1999) y del mismo autor (1995).

17



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 12-24

en un abrir y cerrar de ojos. Se les pide que
distingan una palabra “clave” entre una
coleccion de otras palabras. Una vez que la han
encontrado, hay una corta ventana de tiempo
en la cual esta palabra captura su atencién. Si
hay una segunda palabra “clave” en la misma
ventana de tiempo, la mayor parte de la gente
no llega a verla a no ser que esta segunda
palabra “clave” sea emocionalmente
significativa para el espectador. Al parecer,
algunas palabras son tan importantes para
nosotros que son capaces de capturar nuestra
atencién, aunque estemos prestando atencion
a otra cosa. En las redes sucederia algo
semejante, navegamos a través de un flujo
verbal hasta que palabras que apelan a nuestra
moralidad-emocionalidad sobresalen y detienen
la corriente que nos arrastra. Estos términos
son significativos, segun estos psicologos,
porque son motivacionales. Nosotros diriamos,
mas bien, que las emociones y los valores nos
guian y que todo lo que resulta valioso para el
sujeto se encuentra cargado de afecto.

El caso es que, para probar esta idea,
realizaron un par de experimentos que no viene
al caso detallar, pero si sefalar que encontraron
que las palabras morales (como crimen, piedad,
derecho), las palabras emocionales (como
miedo, amor, llorar) y las palabras morales-
emocionales (como abuso, honor, despecho)
capturaron mas atencidn que las neutrales
(como costa, novela, laberinto). Es decir, estas

palabras morales y emocionales se abrieron

paso sobre un cumulo de informacion. Luego,
examinaron cdmo este hallazgo se relaciona
con el acto de compartir en Twitter y
encontraron que los mensajes con palabras
morales 'y emocionales tenian mas
probabilidades de ser compartidos. Tal vez
como resultado de tanto contenido moral-
emocional que demanda nuestra atencién en
Twitter, muchos de nosotros asociamos la
plataforma con experiencias de indignacion,
pero estos psicologos sostienen que existen
hashtags positivos que se convierten en
dispositivos de “conversacion” en los que se
comparte la alegria. A su vez, hay estudios que
sugieren que las personas interactian mas con
el contenido una vez que observan que es
masivo. Con lo cual, la atencion y el intercambio
en linea se afectarian mutuamente para
producir una relacion que se asemeja a un bucle
de retroalimentacién, de modo tal que mas
atencion lleva a compartir mas, y compartir mas,
lleva a mas atencién. (Brady, Gantman y Van
Bavel, 2020)

Sabemos que nuestra cultura esta signada
por la presencia determinante de tecnologias
digitales de la informacion que ocupan un lugar
central en la conformacion de creencias en
masa. Es justamente por ello que creemos
encontrar aqui lo opuesto del trabajo de
mediacion dialéctica. En efecto, eso que llaman
bucle de retroalimentacién, es un proceso
histérico de conformacién de subjetividades

homogéneas. Desde nuestro punto de vista, es

18



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 12-24

incluso irrelevante si el contenido viral es
negativo o positivo. Lo que resulta de gran
interés es el tipo de inmediatez y cohesién que
hacen de fuente de las creencias que nos
orientan. Lo que confirma este estudio nos
resulta evidente a nivel intuitivo. Podriamos
sostener la conjetura, basandonos en muchos
estudios como estos —y sin comprometernos
demasiado con los presupuestos que
manejan— que, a grandes rasgos, nuestros
compromisos subjetivos proceden de un alto
grado de inmediatez que nos vuelve
drasticamente vulnerables a procesos de
homogeneizacion y  manipulacion  que
disminuyen la posibilidad de orientarnos por
nosotros mismos, es decir, a través del
pensamiento.

El fendmeno, sin embargo, no se encuentra
estrictamente vinculado a nuestra “condicion
digital”. Los aportes de Gabriel Tarde pueden
sernos de mucha utilidad para darle espesor al
planteo. Su pensamiento, desarrollado en
multiples articulos y reunido en grandes
volumenes —comprometido con los debates
acerca de la sociedad de masas del siglo XIX y
la disputa por la construccion de un método
sociolégico cientifico— es complejo y esta
colmado de aclaraciones y de ejemplos.
Ademas, ha sido objeto de multiples lecturas en
teoria social y filosofia contemporanea. A
nosotros solo nos interesa destacar su
concepto principal que el propio Tarde se

encargo de delimitar en una pequefa obra que,

segun sus propios dichos, contiene la
“quintaesencia de su pensamiento” (Tarde, s/a,
3), aunque también visitaremos muy
puntualmente alguna otra referencia. Tarde
sostiene que lo que Durkheim llama “hecho
social”, ya sea el caso de la gramatica hasta el
fendmeno mas laxo de la moda, se explican por
el fenémeno de la imitacion. Para explicar como
es que se expande lo que él llama “irradiacion
imitativa” y qué es lo que le da cuerpo a la
homogeneizacion social que percibimos hay
afirma, “hechos

que tener en cuenta,

cerebrales” infinitamente delicados (hoy
diriamos relaciones interpsicolégicas), con lo
cual la sociologia hunde sus raices en la
psicologia —por supuesto de su época. Existe
una relacion elemental “de cerebro a cerebro”
que, por la compleja red de conexiones que
conforman la vida social, no puede observarse,
pero es, no obstante, en esa relacién en donde
se da la imitacién ;De qué? Sostiene Tarde:
“...la sustancia, la fuerza, transmitida de
cerebro a cerebro por imitacion, es una creencia
o un deseo.” (Tarde, 2006 p. 536). Tarde deja
ver por momentos que lo que llamamos sujeto
no es mas que la zona en donde estas
relaciones de imitacion se inscriben y dan paso
a creencias y deseos. Es asi que las leyes de la
imitacion parecen regir no la imitacion de
individuos sino de creencias y deseos que los
transitan de un modo, en gran medida,
inconsciente. Con el Ilenguaje de Ila

psicopatologia francesa de su tiempo sostiene

19



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 12-24

esta sugestiva idea: “No me pierdo en ninguna
fantasia al ver al hombre social como un
verdadero sonambulo” (Tarde, 2011, p. 53).

Entonces, suponiendo que en la vida social nos
inmersos en un

encontramos  siempre

entramado de “irradiaciones imitativas”,
podemos conjeturar que estas relaciones
mimeticas en un mundo digital global
hiperconectado direccionan la subjetividad
desde una fuerte inmediatez. Nos encontramos
con un panorama complejo en donde resulta
problematica la afirmacion del pensamiento
autonomo. Muchas veces no nos encontramos
con opiniones diversas, en alguna medida
falsas o verdaderas, sino con prejuicios
compartidos gregariamente o, para ponerlo en
términos digitales, con trending topics, con
palabras y contenidos vinculados a tendencias
del momento. Gran parte de los temas que
llegan a tener interés social poseen este
caracter. El bucle de retroalimentacion
sefalado es una fabrica que genera creencias y
preferencias inmediatas y homogéneas.
Nuestra tarea como profesores de filosofia es la
de colaborar, a través de un ejercicio que por
momentos resulta frustrante, en la construccién
de una subjetividad que decida sobre lo que
considera importante para su vida individual y
colectiva, luego de un proceso mediado por el
pensamiento. Las constricciones siempre
estaran alli, pero podemos ganarles terreno. El

desafio es construir una orientacién cuya

direccion no se deje atropellar por creencias

homogéneas no examinadas.

Oriente

Toda idea tiene una génesis y, si nos ajustamos
al detalle, muy probablemente no encontremos
nada en nosotros mismos que no sea una
herencia. Sin embargo, existe la posibilidad de
la apropiacion y de la destruccion. El sujeto
todavia tiene algo que hacer. Un hermoso vy
breve texto de Kant nos servira para sefalar la
finalidad de nuestra apuesta. El opusculo ;Qué
significa orientarse en el pensamiento? forma
parte de lo que se dio a llamar La polémica del
spinozismo, un evento filoséfico de gran
alcance en el mundo intelectual aleman del
siglo XVIIl. El punto es que Lessing, un
influyente fildsofo de la época, habria
confesado, en una conversacion privada con
Jacobi, que él era un spinoziano. Esto constituia
un verdadero escandalo porque, para la
recepcion temprana de la obra de Spinoza en
Alemania, su posicion filosofica, vinculada a la
defensa de la libertad de pensamiento, de la
tolerancia religiosa y de la democracia, asi
como también su critica a la religion
supersticiosa y al despotismo monarquico, se
oponia a los cimientos del orden social
prusiano. Desde las universidades alemanas se
lo atac6 a través de multiples escritos que lo
retrataban como un ateo malvado y sedicioso.
Si Lessing, quien fue uno de los principales

exponentes de la ilustracion, resultase ser

20



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 12-24

spinozista, la apuesta ilustrada parecia
desembocar en un ataque a la religion, la moral
y la politica. Entonces, lo que tenemos como
marco histérico es una discusion sobre las
posibilidades y los limites de la razén para dar
cuenta de los fundamentos de la religiéon y del
orden publico, en contraposicion con la
posibilidad que pueda tener, sobre esto mismo,
la fe. La polémica se inicia con el texto de
Jacobi, quien es claro en rechazar la posibilidad
de un acceso demostrativo a la esencia y
existencia de Dios y la necesidad de la
revelacion. Su contrincante dialéctico, Moses
Mendelssohn, sostuvo, por el contrario, como
buen racionalista, que todos los dogmas
fundamentales de la religibn pueden ser
demostrados y que, en ultima instancia, esta
religion racional resulta univoca para toda la
humanidad que logra, de este modo, dejar de
lado las disputas y la intolerancia. Como ya se
dijo, la disputa tiene muchos niveles, pero,
reducida a nuestros fines, se puede afirmar que
trata de la posibilidad o no de conocer lo
trascendente con plena conciencia de que este
conocimiento se constituye en el fundamento
que direcciona la vida individual y la politica. Lo
que nos interesa aqui es el modo en el que
interviene Kant, quien rechaza por igual la
pretension racionalista de ir mas alla de la
experiencia y el teismo irracionalista (Solé,

2013). La imagen que Kant usa para definir la

® Hay un articulo breve que nos gustaria

recomendar; Jaramillo (2016)

idea de orientarse en lo trascendente puede
usarse legitimamente, a nuestro entender, para
un orientarse en el mundo en cuanto tal. En
efecto, no se tiene experiencia del mundo en su
totalidad, asi como no se tiene experiencia de
Dios.® Kant adopta una particular disposicion
frente a la oscuridad y el extravio que contienen,
en su opinion, la posibilidad del “delirio”. La
imagen en cuestion es la siguiente: “Orientarse
significa, en el propio sentido de la palabra:
encontrar a partir de una regién celeste dada
(dividimos el horizonte en cuatro regiones) las
demas regiones y sobre todo el Oriente"” (Kant,
2019, p. 37). Si coloco mi derecha del lado por
donde aparece el sol puedo localizar sin
problema el resto de los puntos cardinales,
pero, para hacer esto, dice Kant: "necesito
absolutamente el sentimiento de una diferencia
en mi propio sujeto, a saber, la diferencia entre
la mano derecha y la mano izquierda". Con lo
cual, introduce en el debate un fundamento
subjetivo de la orientacion. A continuacion,
afirma que, si estuviésemos en medio de una
habitacion conocida completamente oscura, “mi
facultad de determinar la situacién segun un
fundamento subjetivo de diferenciacion” (Kant,
2019, p. 41) de los lados izquierdo y derecho me
orientaria a pesar de la oscuridad. Este principio
subjetivo orientador en Kant combate el
dogmatismo y el misticismo, pero lo traemos a

colacién porque entendemos que la tarea de

21



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 12-24

ensefar filosofia puede ayudar en Ila
construccion de una orientacion propia, esto es,
no completamente direccionada por corrientes
de creencias que circulan a nuestro rededor.
Preguntarnos por la orientacion del sujeto y la
accion es una tarea filoséfica y si la pregunta ni
siquiera aparece es porque la orientacion ya ha
sido dada de un modo inconsciente. Sin
embargo, es legitima la pregunta ¢;qué tan
justificado es hoy hablar de una razodn
autébnoma y subjetiva como principio de la
orientacion? En efecto, de aquel tiempo a esta
parte, hemos logrado conocer multiples factores
que, desde atras, por asi decir, orientan el
pensamiento y la accion del sujeto, llevandose
por delante la pretension de un fundamento
auténomo en sentido fuerte. Kant escribi6 antes
que Darwin, Marx, Nietzsche y Freud, con todo
lo que ello significa, y puntualmente hemos
sefalado desde una lectura psico-socioldgica
cémo actuan en las condiciones actuales las
fuerzas que direccionan la subjetividad. A pesar
de ello, o0 mas bien, porque sabemos el poder
que tienen estas fuerzas, creemos que se trata
de ganarle terreno a constricciones que son
irreductibles en términos absolutos. De lo que
se trata es de la construccién histérica de
esquemas cada vez mas sofisticados de
orientacion subjetiva a traveés de la dialéctica,
entendida como un tipo especifico de

conversacion que puede darse en el aula.

Una caja de herramientas

Al fin y al cabo, luego de unas cuantas vueltas,
hemos llegado a conclusiones mas o menos
sabidas; sin embargo, cuando este recorrido
nos quedoé tentativamente claro fue que se
volvio apremiante la necesidad de volver
comprensible los problemas fundamentales de
la filosofia politica a quienes inician su proceso
educativo en el nivel superior —especialmente
en nuestro norte grande—. Con tal finalidad,
disefiamos este dossier entre distintas/os
filbsofas/os de la Argentina (integrantes,
algunos, de la Red de filosofia del norte grande)
que articula un momento de dialogo, uno
pedagdgico y uno de escritura. Dichos

momentos se espejan y  enriquecen
mutuamente. Las primeras versiones de los
textos fueron escritas luego de discutir con los
autores el problema pedagdgico de contar con
textos que sean a la vez comprensibles y que
dialoguen con los complejos matices del campo
y la historia de la filosofia politica. En un
segundo momento, los textos fueron ensefiados
y discutidos en condiciones especificas por
nosotros en la catedra Filosofia Politica de la
Licenciatura en Ciencias Politicas de la UNLaR.
A partir de dicha experiencia pedagdgica,
teniendo en cuenta la irrupcién de las/los
lectoras/es-estudiantes, se ha vuelto a calibrar
los manuscritos de cara a una publicacion que
recoja toda la dinamica y se constituya en una
herramienta en otros contextos. El resultado

final lo componen el dossier, nuestra version de

22



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 12-24

la transposicion didactica que se compone por
textos claros, informativos, problematicos, con
un aparato critico casi por entero en castellano,
que no sustituye a las fuentes, sino que las
acerca, que puede ser usado para la
ensefianza, pero que constituye una lectura de
relieve para quienes se interesen en la filosofia,

la politica y los asuntos publicos.

23



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 12-24

Referencias

Arnold, Matthew (2010). Cultura y anarquia,
Madrid, Catedra.

Cerletti, Alejandro (2008). La ensefianza de la
filosofia como problema filoséfico, Zorzal.
Chaves, Ernani (2000) “Cultura e politica: o
jovem Nietzsche e Jakob Burckhardt.

Cadernos Nietzsche 9, p. 41-66.

Chevallard, Ives. (1997). La transposicion
didactica. Aique.

Dennet, D. (1995). La conciencia explicada.
Paidos.

Dennet, D. (1999). La peligrosa idea de Darwin.
Galaxia Gutenberg.

Eguzki Urteaga (2009). “Origenes e inicios de
los estudios culturales”. Gazeta de
Antropologia 25. 1. pp. 1-18.

Garcia Garcia, E. (2007) “Nuevas perspectivas
cientificas vy filosdéficas sobre el ser humano”
en Nuevas perspectivas cientificas y

filosoficas del ser humano, Universidad

Pontificia Comillas.

Eduardo (2016).
“Orientacion y excentricidad”. Universitas
Philosophica, Vol. 2 Num. 3.

Kant, |.
pensamiento. Ed. Leviatan.

(2005). EI arte de Vvivir.

Reflexiones socraticas de Platon a Foucault,

Cétedra.

Nietzsche, F. (2000). Sobre el porvenir de

Jaramillo, Luis Hoyos

(1984). Como orientarse en el

Nehamas, A.

nuestras instituciones educativas. Tusquets.

Obiols, Guillermo. (2008). Una introduccion a la
ensefianza filosdfica. Zorzal.

Platon (1985). Dialogos, Vol |, Gredos.

Reitter y Wellmon, “Introduction” en Nietzsche
F. (2016) On the Future of Our Educational
Institutions, New York Review Books.

Solé, Maria Jimena (2013). “La polémica del
spinozismo. Antecedentes, desarrollo y
consecuencias” en El ocaso de la ilustracion.
La polémica del espinosismo. Prometeo.

Tarde, Gabriel (2011). Creencias, deseos,
sociedades. Cactus.

Tarde, G. (s/a). Las leyes sociales. Sopena.

Taylor, A. E. (2017). El pensamiento de
Sécrates, FCE.

Vlastos, G. (1956). “Introduction” en Plato.

Protagoras, Macmillan ED.

José Jatuff es Lic. y Dr. en filosofia por la
Universidad Nacional de Codrdoba (UNC).
Actualmente es Investigador asistente en
proceso de ser efectivizado en el Consejo
Nacional de Investigaciones Cientificas vy
Técnicas (CONICET). Se desempefia como
docente en las catedras Hermenéutica y
Metodologia de la Investigacion en Universidad
Nacional de La Rioja (UNLaR). Ademas, publica
y traduce regularmente en revistas nacionales y
extranjeras. Es director de la carrera Lic. en
Teologia y Religiones Comparadas y del centro
de investigacion CIPTHA

Correo electronico: jjatuff@unlar.edu.ar

24


mailto:jjatuff@unlar.edu.ar

Agora UNLaR, vol. 9, nim. 23, ago. 2024, Argentina, ISSN: 2545-6024, pp. 25-53

Ciudadania

Sebastian Torres
Universidad Nacional de Cérdoba

Recibido: 14 de febrero de 2024
Aceptado: 17 de abril de 2024

Resumen

El presente texto, originalmente pensado como una clase introductoria para estudiantes de grado, se propone un
recorrido sobre el concepto de ciudadania, considerando tres momentos fundamentales: sus origenes en el
mundo clésico, su matriz moderna y un amplio conjunto de perspectivas y problematicas surgidas en las
teorizaciones contemporaneas. En su desarrollo hemos priorizado un enfoque histérico-critico, que permita
comprender los problemas teéricos y politicos implicados en su fundamentacion, institucion y proyeccion frente a
los interrogantes de nuestro presente.

Palabras clave: ciudadania, historia, filosofia, critica, actualidad

Abstract

Originally intended as an introductory class for undergraduate students, this paper proposes an itinerary of the
concept of Citizenship, considering three fundamental moments: its origins at the classic world, its modern matrix,
and a wide set of perspectives and problematizations that have emerged in contemporary theorizations. We have
prioritized an historical-critical perspective, in order to allow the comprehension of the theorical and political
problems involved in the grounding, institution and projection of the citizenship in face of the questions of our
present.

Keywords: citizenship, History, Philosophy, Critique, Topicality

l. Presentacién surgen desfasajes, desacuerdos y conflictos

Ciudadania designa tanto a un conjunto, el de que estaran inscriptos en los mas propios y

los ciudadanos, como a las condiciones que
definen al ciudadano. Asi comienza una
definicion de diccionario y asi comienza una
historia en la que, entre los alcances del

conjunto y la definicion de las condiciones,

multiples sentidos que porta la idea de
ciudadania.

Ciudadania es una palabra que escuchamos
nombrar con cierta regularidad en el discurso

publico, porque es un término central de



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 25-53

nuestras constituciones politicas, que no solo
describe un conjunto de caracteristicas o
cualidades de un individuo o grupo, también fue
depositaria de un muy amplio horizonte de
expectativas e idearios politicos (asi como de
multiples y lucidas criticas, sobre todo, y como
veremos, asociadas a su formalismo abstracto).
Por este motivo, el término ciudadania contiene
una polisemia tan rica y problematica, como
gran parte del lenguaje politico. Y siempre
tenemos que estar atentos a los modos en que
aparece esta palabrita, porque nos dice mucho
de las ideas politicas sobre las que, explicita o
implicitamente, se sostienen los discursos y las
practicas politicas, asi como sobre los
problemas que enuncian u ocultan. Interrogar la
categoria de ciudadania es, como veremos, una
de las maneras mas iluminadoras y necesarias
de interrogarnos por la politica y, en particular,
por nuestras actuales democracias.

Por lo pronto, podemos constatar que en su uso
estan involucradas representaciones politicas
muy diversas, incluso opuestas. Por ejemplo, la
expresion “revolucion ciudadana”, con la que se
caracterizo el proyecto politico de Rafael Correa
en Ecuador a partir de 2006, dista mucho de la
expresion “ciudadano digital”’, que utilizan
muchos gobiernos para designar a un usuario
de una plataforma en la cual se pueden realizar
una multiplicidad de consultas, tramites y
demandas. En el primer caso, la ciudadania
hace referencia a un sujeto activo y colectivo,
sujeto de una transformacion politica y social,

que se hace presente en un momento

determinado, resignificando el espacio publico
democratico. En el segundo caso, ciudadania
hace referencia a un usuario, un sujeto pasivo
que se vincula individualmente y de manera
remota con las instituciones publicas, como un
cliente que espera un buen servicio. Aunque la
comparacion puede parecer demasiado simple,
no deja de decirnos algunas cosas sobre los
diferentes usos de la ciudadania, sobre la alta y
baja intensidad politica que ha acompafado a
este concepto a lo largo de la historia.

Por otra parte, también podemos considerar
otra situacién: la ausencia de la palabra
ciudadania en el discurso publico (mas alla de
sus esporadicas menciones protocolares o
politicamente correctas), que nos tendria que
permitir interrogarnos si existe hoy una disputa
politica, una contienda, una conflictividad, que
pase por su nombre. Por ejemplo, si la
pensamos en comparacion con otros conceptos
politicos, como los de democracia, republica,
pueblo, derechos, representacién, soberania,
igualdad, libertad, por nombrar algunos de los
términos presentes en el centro de los debates
contemporaneos. Por lo pronto, el concepto de
ciudadania esta estrechamente vinculado a
estos conceptos (como con muchos otros,
algunos de los cuales apareceran en este
ensayo) y reflexionar sobre ellos desde el punto
de vista de la ciudadania nos permite trazar una
interesante genealogia critica de la politica,
sobre sus dramas y apuestas, para interrogarla
y buscar aquellos haces de luz que puedan

orientarnos en el presente.

26



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 25-53

Il. Una breve definiciéon y un poquito de
historia
Ciudadano designa, literalmente, a quien es

parte activa de una ciudad. La palabra ha
conservado su origen clasico, porque en la
antigiiedad es la ciudad (denominada también
ciudad-estado) la unidad de organizacién de la
vida colectiva. A partir de la moderna fundacion
del Estado-Nacion, ciudadano designa al
miembro de un Estado, siendo el titular de
derechos civiles y politicos (a los que,
posteriormente se le sumaron otros derechos,
como los sociales y -culturales), que se
encuentra sometido a sus leyes. Ciudadano es
el sujeto de derechos de un Estado. De ese
conjunto de derechos, mas o menos amplios
segun la Constitucion de cada Estado, son los
derechos politicos los que definen las
propiedades fundamentales de la ciudadania:
porque ser una parte activa de la ciudad
significa ser parte del gobierno. Como decia
Aristételes en la Politica, ciudadano es quien
puede y sabe gobernar y ser gobernado (trad.
1994; libro Ill); en términos modernos (y ya
volveremos sobre esto), quien puede
representar y ser representado, quien produce
las leyes y se somete a las leyes que ha
producido.

Comienza a quedar claro por qué, desde sus
origenes, la ciudadania ha sido un concepto
eminentemente politico. De nuevo, esto se
evidencia en su raiz clasica griega comun: polis
(ciudad), politeia (constitucion politica), polites

(ciudadano). Entre el origen griego y nuestro

lenguaje moderno, no deberiamos obviar que
se encuentra presente una mediacion, el latin
clasico, de donde deriva morfolégicamente de
manera mas directa el término ciudadania:
civitas (ciudad), civis (ciudadano). ¢ Y el término
“‘politica”? En la Roma clasica, se podria
traducir por publicae, que introduce otra
dimension, la de lo publico. De alli el término res
publicae, que el castellano traduce por el
término “republica”. la cosa (res) publica
(publicae) es la cosa politica, es decir, los
asuntos que son de interés y decision comun,
que atafien al conjunto de los ciudadanos. Para
una tradicibn griega, como romana, estas
equivalencias entre ciudad, ciudadano y politica
no designan solo la pertenencia de un individuo
a una unidad organizativa, indican también que
esta forma organizativa es una forma de
gobierno diferente a otras (sobre todo, diferente
a la monarquia). Se trata del gobierno mas
propio y mas perfecto para los seres humanos:
la politeia o la respublica, es el gobierno
ciudadano de la comunidad politica, es decir, el
autogobierno. Esto nos muestra ya la estrecha
ligazdn entre la idea de ciudadania y la idea de
libertad, entendida principalmente como libertad
politica: la libertad es constitutiva de una
ciudadania porque es el gobierno de hombres
libres, para hombres libres (y ya diremos algo
mas sobre las nominaciones sexo-genéricas
implicadas en el lenguaje de la ciudadania).

Entonces, la ciudadania implica varias
dimensiones: sociales, juridicas, politicas y

filosoficas (también antropoldgicas, sobre esto

27



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 25-53

volveremos al final). Porque habra que justificar,
frente a otras formas de atribucion y distribucion
del poder, por qué la ciudad esta compuesta por
ciudadanos (aunque parezca una tautologia,
caminando por las calles de la ciudad antigua
uno no ve ciudadanos: uno se encuentra con
varones y mujeres, nifios y adultos, ricos y
pobres, trabajadores de distintos oficios,
campesinos, soldados, aristocratas, extranjeros
y esclavos) y por qué el gobierno de los
ciudadanos es mas natural y superior a otros.
Pero también, habra que responder a la
pregunta sobre quién es ciudadano, quién goza
de esa titularidad o potestad, y como se
organiza esta forma de gobierno en la que el
poder, en principio, se encuentra distribuido
entre muchos (cuestion que no resulta un
problema cuando el gobierno es propiedad de
uno, sea este un monarca o un tirano). Aqui
comienzan toda una serie de complicaciones
que no dudariamos en llamar luchas por la
ciudadania. Luchas, porque histéricamente han
implicado directas confrontaciones con los
poderes de facto, hasta llegar a guerras civiles
(y esta caracterizacion, la de civil, es tan
interesante como preocupante, porque nos
habla de un enfrentamiento violento en el
interior de una comunidad —diferente a las
guerras contra otras comunidades/extranjeros-,
una guerra en la ciudad y entre ciudadanos);

pero también, porque estos conflictos han

! Una interesante lectura sobre esta perspectiva

para leer la filosofia politica la encontramos en Wollin
(1993) y Rinesi (2003).

tenido por campo de batalla al discurso
filosofico, cuya historia se encuentra ligada a las
luchas por la ciudadania.

Digamos, entonces, que la ciudadania, como
concepto politico y como realidad histérica,
nunca dejara de ubicarse en el centro del
conflicto. Pero no podemos olvidar que, en
primera instancia, tanto en el discurso filosofico
como en el institucional (aquel que fija las
formas de organizacion politica), operara como
un dispositivo para ordenar ese conflicto,
produciendo un reparto de prerrogativas,
derechos y poder. Orden y conflicto’, ese gran
nudo en el que se podria pensar la cuestion
politica, es el campo de gravedad al que es
atraido todo discurso sobre la ciudadania. Es
por este motivo que las definiciones
exclusivamente normativas de la ciudadania
(sin duda relevantes para ser pensadas, pero
pobres cuando nos las ensenan ahistérica y
acriticamente) nos saben a poco cuando nos
interrogamos por ¢qué es la ciudadania?, ¢ por
qué ha resultado un concepto tan central para
la politica?, ¢,por qué se han dado tantas luchas
y conflictos en torno a su significado y alcance?,
pero también, ¢por qué motivos, en diferentes
momentos, se ha considerado que debia ser
abandonada, pues arrastraria inherentemente

formas veladas de exclusion y dominacion?

28



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 25-53

lll. Ciudadania: hombres libres, iguales ¢y
democraticos?
Que la ciudadania se encuentra en el corazén

del pensamiento, las instituciones y los
conflictos lo muestra también su inherencia a
dos de los conceptos mas importantes y
persistentes de la politica: la libertad y la
igualdad. En ellos se anuda el qué, el quién y el
cémo de la ciudadania. Porque, en principio, en
la polis clasica, ciudadanos son los hombres
(varones) libres e iguales, que, en cuanto tales,
pueden gobernarse a si mismos, a partir de
formas de deliberacion y decision colectiva, que
establecen lo que es bueno y justo para todxs.
Apretada formulacion aristotélica que, a lo largo
de la historia, adquirirda nuevas formas vy
sentidos segun cémo se entiendan y justifiquen
cada una de las palabritas que son alli
mencionadas, asi como las relaciones de
implicacion entre ellas. Digamoslo con un poco
mas de precision: libres, porque no se
encuentran sometidos a una potestad superior
y porque se encuentran liberados del mundo de
las necesidades materiales de existencia;
iguales en libertad, de manera tal que ninguno

posee por naturaleza una autoridad sobre los

2 El término igualibertad es propuesto por Etienne
Balibar como una proposicién en la que se condensa
una larga historia de los dilemas politicos. Presente
en gran parte de su obra, podemos encontrar una
definicién en el conjunto de ensayos editados bajo
ese titulo: La igualibertad (2017).

3 A ello habria que agregar el particularmente
relevante lugar que ocupé el cristianismo, que entre
otros motivos —si seguimos ese importante escrito
que es La ciudad de Dios, de Agustin de Hipona,
hace de los hijos de Dios peregrinos en este mundo

demas vy, por ello, iguales en la palabra para
expresar y argumentar sobre lo bueno y justo
para la comunidad; libremente iguales para
deliberar y decidir lo que conviene a todos, a
partir de un comun acuerdo; y por ello, libres en
la medida en que aquello que los gobierna, la
ley que ellos han producido es una norma y una
decision que se han dado todos para si mismos:
libres porque autogobernados. Esta
igualibertad?, es la condicion, el medio y el fin
de una politica que hace de la ciudadania uno
de sus fundamentos principales.

En un mundo organizado por formas de
gobierno y relaciones sociales despoticas
(despodticas significa que se trata de formas de
dominacién) esta formulacién es una luz que
brilla solitaria en la antigledad, sobre todo
porque sobrevenida la era de los imperios y
luego de las monarquias®, tardara mas de mil
afos en volver a emerger, como una perla
recuperada del oscuro fondo de la historia de
occidente; primero en las ciudades-estado del
Renacimiento y luego en la modernidad
revolucionaria. Pero no nos apresuremos en el
relato, porque esa luz también trae consigo las

sombras de la exclusion y el dominio, que nos

porque ciudadanos de la ciudad celestial. Pero para
un excelente analisis del pasaje del mundo clasico al
feudalismo, directamente ligado a nuestro tema,
podemos consultar el libro de Meiksins Wood, De
ciudadanos a sefiores feudales (2011) y, ya que la
mencionamos, una continuacién de esa misma
tematica atravesando la modernidad, hasta el
mundo contemporaneo, se puede ver en
Democracia contra capitalismo (1995). En este
ultimo libro, esta lucida historiadora politica marxista
muestra las luchas por la ciudadania como una lucha
de la democracia contra el capitalismo.

29



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 25-53

permiten comprender las luchas por la

ciudadania (sombras que no resultan
comprensibles solo “contextualizando” los
limites del pensamiento y las instituciones del
pasado historico, como si fueran meros reflejos
de una cultura inevitablemente jerarquica,
patriarcal, clasista y racista).

La ciudadania es hija de la democracia, nacen
al mismo tiempo, junto con la filosofia (esa gran
filosofia que, por primera vez, hara de la ética 'y
la politica su objeto) y la tragedia (donde
también encontraremos una maravillosa
reflexion sobre la politica y la ciudadania). En el
mundo clasico, por democracia debe
entenderse el gobierno del pueblo, del demos;
literalmente, del pueblo pobre, de aquellos que
no eran nobles (la aristocracia), ni ricos (la
oligarquia), pero tampoco esclavos. Es el
gobierno de la mayoria (qQue eran campesinos,
artesanos, pequefos comerciantes, marineros,
trabajadores): todos hombres griegos, que no
gozaban de las prerrogativas que daba la
sangre y los bienes (en general, dos atributos
que tendian a coincidir). Mayoria que, sin
poseer esos distinguidos atributos, sostenia
que si compartia otro atributo, uno fundamental
para el gobierno de la ciudad: una igual libertad.
La discusion sobre la definicion de la
ciudadania y, por tanto, del alcance de su
reconocimiento, estuvo ligada desde su origen

a la cuestion de quiénes son ciudadanos: el qué

4 Una de las maneras en que ha sido expuesta la
I6gica del conflicto fundante de la democracia griega
encuentra un original analisis en Ranciére (1996).

y el quiénes, como lo dice Aristoteles, atafie
directamente a su concepto. Y, de esta cuestion
dependia la democracia, pues los demdécratas
no aceptaban (como argumentaban los
filbsofos, que en general eran anti-
democraticos) que su poder dependiera
meramente del nuamero, es decir de un poder
meramente factico, por el hecho de ser mayoria
(como, con otros argumentos, se presentaba el
poder del tirano, como poder de hecho; una idea
que, dicho sea de paso, se encuentra en el
origen de otra idea aparecida en la modernidad:
la “tirania de las masas”), sino que entendia que
su poder era justificado, que se sostenia no por
la fuerza sino con razones. Y la razén
fundamental es la siguiente: si la ciudadania es
el sujeto politico de la polis, aquellos que son
libres, iguales en libertad, iguales en palabra
para razonar y decidir sobre lo conveniente y
justo para todos, nada justifica que del hecho de
no poseer sangre noble o riquezas, se siga que
no posean libertad. Mas aun, aquello de lo que
de hecho carece la mayoria, no es aquello que
define a los ciudadanos, pues si poseen aquello
que es comun a todos*. La democracia no es el
gobierno de quienes son definidos por una falta
(la pobreza, la ignorancia, la dependencia,
como afirmaban los filésofos; sobre esto Platon
y Aristételes no diferian sustantivamente), sino

por una positividad: la libertad y la igualdad, que

30



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 25-53

son las caracteristicas y condiciones para la
ciudadania.

La radicalidad historica de esta experiencia
politica, resultante de una guerra civil (pues los
poderosos no estuvieron dispuestos a ceder
sus privilegios), contuvo muchos efectos por
demas interesantes, en diferentes momentos
de los mas de cien afios que durd la democracia
griega: por ejemplo, que en un momento se
acepto que las mujeres y los esclavos pudieran
hacer uso de la palabra en la asamblea (la
asamblea de ciudadanos es el 6rgano mas
importante de la democracia), aunque no
tuvieran la posibilidad de votar o de ocupar
cargos de gobierno (Rodriguez Adrados, 1997).
Hoy puede parecer poco (y podemos
entenderlo, porque la democracia no implicé
una transformacién radical de las estructuras
patriarcales y raciales de la Grecia clasica),
pero no se puede ignorar la radicalidad de esta
experiencia si, como hemos sostenido, la lucha
por la ciudadania, como lucha por la libertad,
estaba orientada por la idea de igual libertad de
palabra. Pues eso, que parece poco, era un
cuestionamiento frontal a la idea de que la
igualdad de palabra fuera aquel atributo que
definia las prerrogativas de algunos, trazando
una demarcacion en la distribucion del poder en
la polis.

En el mundo romano, la distincion entre populus
y plebs (pueblo y plebeyos) —el primero,
designando al conjunto de los individuos con
derechos de ciudadania y, el segundo, al

pueblo bajo que carecia de tales derechos—

operé como un dique de contencidn frente a las
posibilidades democraticas de entender la
ciudadania. Lo que no impidié que, a partir de
revueltas populares que mantuvieron a Roma
en un constante peligro de guerra civil, se hayan
conquistado dos reformas fundamentales para
la experiencia de la republica romana: los
tribunos de la plebe (institucion que tenia por fin
resguardar los intereses del pueblo bajo frente
a la aristocracia) y la reforma agraria (que
permiti6 ampliar sustantivamente la base
ciudadana a partir de pequenos propietarios,
pues la propiedad era una de las condiciones
para ser reconocido como ciudadano). Vemos,
nuevamente, que las tensiones politicas
implicadas en torno al reconocimiento de la
ciudadania estaban asociadas a un conflicto en
torno al sentido y alcance de la libertad, en
cuanto la autonomia se encontraba
indisolublemente asociada a dos cuestiones:
poder participar en el gobierno y la distribucién
de la propiedad. La idea de democracia no
formé parte de la cultura romana, pero si la idea
de una republica popular, 10 que también nos
dice algo muy interesante sobre el lugar que
ocuparon las luchas por la ciudadania en el
mundo clasico.

De esta manera, a pesar de las diferencias
culturales reconocibles en el lenguaje politico,
las experiencias de la democracia griega y la
republica romana, influyeron decisivamente en
la recuperacion moderna de la idea de
ciudadania (como de tantos otros términos

fundamentales de nuestro repertorio conceptual

31



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 25-53

politico). Pero también, traducidas a nuevos
marcos sociales, culturales y filosoficos, y a
nuevos escenarios conflictivos, que es
necesario relevar para entender las luchas

modernas por la ciudadania.

IV. La declaracion de los derechos del
hombre y el ciudadano. Limites y
posibilidades de la universalidad

La Revolucion Francesa y, en particular, la

Declaracion de los derechos del hombre y el
ciudadano de 1789, es un segundo momento
fundamental para entender algunas de las
caracteristicas distintivas de la centralidad que
adquiere en la modernidad la idea de
ciudadania. Por supuesto, hay experiencias
previas de importancia, como el resurgimiento
de la figura del ciudadano en las denominadas
ciudades-estado del norte de ltalia, entre fines
del siglo XIV y el siglo XVI, propiciado, entre
otras cosas, por la recuperacion de la literatura
griega y latina clasica (eso que se conoce como
el Renacimiento y, como parte de ese periodo,
el denominado “humanismo civico™), en donde
aparece un nombre seguramente conocido: el
de Nicolas Maquiavelo. Pero lo cierto es que las
ideas y debates que anteceden a la Revolucion
francesa y que explican el lenguaje de la

Declaracion proviene de los tedricos modernos

>Enla primera mitad el siglo XX el historiador de las
ideas Hans Baron acufié la expresion “humanismo
civico” para dar cuenta de todo un desarrollo
intelectual y politico surgido a partir del siglo XIV en
las ciudades del norte de Italia, en donde volvian a
ser centrales las ideas de libertad, ciudadania y

del derecho natural y el contractualismo,
principalmente de Thomas Hobbes, John Locke
y Jean-Jacques Rousseau. Son esas ideas y
aquella Declaracion las que nos deja en la
puerta de muchos de los mas importantes
significados actuales de la ciudadania, ya que
se encuentran en el origen de nuestras
modernas constituciones americanas.

Todos los hombres nacen y permanecen libres
e iguales en derechos, el fin de todo gobierno
no es mas que la preservacion de estos
derechos naturales, la soberania radica en la
nacion y todos tienen igual derecho a participar
en cargos publicos. Estos son algunos de los
articulos de la Declaracion de 1789 que
definiran una nueva forma de concebir al ser
humano, el poder, el gobierno y la ciudadania,
revolucionando los principios sobre los que se
sostenia el poder monarquico y la sociedad
estamental feudal. Derechos del hombre,
porque son derechos naturales individuales y
universales, cuya validez no depende de
ninguna autoridad pues son anteriores a todo
poder politico (entendiendo que el poder politico
es un artificio, una invencibn humana);
derechos del ciudadano, porque esos derechos
naturales y universales solo pueden ser

reconocidos y garantizados por una forma de

republica, en general ignoradas por los muy
desarrollados estudios sobre el Renacimiento. Se
trata de uno de los padres del posterior surgimiento
del neo-republicanismo contemporaneo (al que nos
referiremos mas adelante). En espaiol, parte de su
trabajo fue reunido en el libro En busca del
humanismo civico florentino (1993).

32



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 25-53

gobierno republicana, en la que son los mismos
ciudadanos los soberanos, quienes instituyen y
definen la forma y contenido de las leyes que,
acorde con tales derechos, rigen la vida en
comun.

Sintetizando mucho el rasgo sobresaliente de
esta matriz moderna podemos decir que: por
una parte, tenemos una humanidad, cuya
existencia se encuentra igualmente en cada
individuo, que por naturaleza (esencia) es libre.
La antropologia moderna adquiere ya, desde el
inicio, una matriz juridica, pues libertad e
igualdad definen el derecho natural. Pero la
ciudadania es una categoria del derecho
positivo, pues la ciudad (el Estado) no es
natural, es un artificio resultante de un contrato
racional, de una razén que primero conoce y
luego preserva el derecho natural. Asi, el
derecho positivo se funda (se deduce) del
derecho natural y, por ello, es un derecho
individual subjetivo. Pero la ciudadania es una
categoria politica, no natural, que hace
referencia a la pertenencia a una comunidad, a
una institucién comun, a un Estado. Supone al
individuo, su libertad, que es la nueva realidad
moderna, a la vez que supone su pertenencia a
un estado comun vy, por ello, a un derecho
comun, esto es, a una serie de cuestiones
comunes que no parecen deducirse facilmente
de las naturales libertades individuales. La
ciudadania queda asi tensionada entre la
compleja relacion entre el individuo y la

comunidad, entre individuo y Estado.

Derechos individuales y autogobierno de los
pueblos seran los principios del inicio de un
proceso de revolucién permanente, abierto por
un universalismo que definird un nuevo campo
de batalla por la ciudadania. Porque la
Declaraciéon no establecia quiénes, y bajo qué
condiciones, podian ser reconocidos
ciudadanos plenos, es decir, poseer la facultad
de elegir y ser elegidos como representantes de
la nacién. El derecho natural es universal y pre-
politico, por eso nada dice de manera directa
sobre quién puede poseer derechos politicos,
dependientes éstos de una segunda instancia,
ahora artificial porque resultante de un contrato:
la Constituciéon y el Estado (con sus leyes y
codigos). Surge asi un primer limite del
universalismo abstracto, la figura moderna de la
ciudadania censitaria: las condiciones a partir
de las cuales se podia acceder a la ciudadania
considerando que pueden existir distintos tipos
(jerarquizados) de ciudadania, acordes con los
distintos tipos de atribucién de derechos dentro
de un Estado. En esta respuesta, la ciudadania
politica encontrara en el sujeto propietario su
principal nueva figura, bajo el argumento de
que, fundada en el derecho natural de la libertad
y la propiedad, solo un sujeto libre, es decir que
no dependa de otro, representa al sujeto
plenamente autonomo de la ciudadania. Las
mujeres, los campesinos, los artesanos, los
nuevos trabajadores asalariados, los esclavos
de las colonias, no cumplian este requisito, en
la medida en carecian de propiedad en un doble

sentido: la ausencia de propiedad privada sobre

33



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 25-53

el propio cuerpo y de la propiedad sobre los
medios de subsistencia, asi como la propiedad
-en el sentido del “atributo”™ de la razon,
carencias que condicionaban la atribuida
libertad

desigualdades de sexo, raza y clase)®.

natural  (naturalizando asi las
¢ Acaso se repiten aquellas formas de limitacién
y segmentacion de la ciudadania que veiamos
en el mundo clasico? En parte si y en parte no.
Porque la universalidad —figura inexistente en el
pensamiento clasico- plantea otros desafios
para quienes pretendian argumentar
racionalmente, es decir, poder justificar vy
legitimar politicamente, las restricciones propias
de los modelos censitarios. Y este desafio no
solo pasaba por justificar de qué manera la
universalidad del derecho natural podia
trastocarse en la particularidad de una desigual
distribucion del derecho positivo. También,
porque sila nueva libertad e igualdad legitimaba
una revolucién del mundo existente (la
monarquia estamental), ¢por qué aceptar que
esa revolucion debia detenerse ante los demas
poderes también existentes?

Fue el ala jacobina de la Asamblea Nacional,
encabezada por Robespierre, la que, apoyada

en los sectores populares movilizados en la

® Una historia de la ciudadania censitaria, llamada
asi porque es a partir del censo que se determinaba
el origen y posicion social de cada individuo, podria
recorrerse a partir de las luchas por la
universalizacion del voto, a lo largo del siglo XIX y
parte del XX. Un interesante recorrido critico se
encuentra en un libro de Domenico Losurdo titulado
Democracia o bonapartismo. Triunfo y decadencia
del sufragio universal (lamentablemente no hay

lucha contra la monarquia, confronté a la nueva
burguesia -en alianza con la antigua nobleza,
una vez depuesto el rey- para impugnar la
ciudadania censitaria, proponiendo una
universalidad extendida al pueblo y bregando
por un mas amplio conjunto de derechos que
tendiera a eliminar las desigualdades sociales
(que, aunque no cuestiond sistematicamente el
derecho natural a la propiedad, si cuestion6 que
fuese un derecho ilimitado y anterior al bien
comun). La olvidada Declaracion de los
derechos del hombre y el ciudadano de 1793
(que sustituyd por un breve lapso de tiempo a la
de 1789), lograda en el momento de mayor
poder del ala jacobina, reflejara no solo la
centralidad que se le otorga a la idea de
igualdad, sino también la ampliacion de
derechos (como el de la educacion, la abolicion
de la esclavitud, entre otros) y el rol del Estado
en el efectivo cumplimiento de los mismos.

Pero el universalismo no solo establecié una
querella en torno a la cuestion social (que
conviene recordar, también incluyé posiciones
mas radicales que las de los jacobinos, siendo
el germen las revoluciones sociales posteriores,
de 1830, 1848 y 18717), sino también sobre la

“division sexual” y la “division de razas”. La

traduccién en espanol, pero existe una edicion en
portugués que es accesible).

T Al respecto, ademas de Robespierre (2005), seria
importante recordar a Frangoise Babeuf (1760-
1797), que hizo de la igualdad el estandarte de los
principios revolucionarios, postulando incluso que la
idea de “felicidad comun”, que compartia con los
jacobinos, implicaba una igualdad en el goce.
Comandé la llamada “Conspiracién de los iguales” y

34



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 25-53

Declaracion de los derechos de la mujer y la
ciudadana de 1791 redactada por Olympe de
Gouges® y los discursos y correspondencia de
Toussain L'Ouverture®, lider negro de la
Revolucion haitiana de 1791 (la primera
revolucion en América Latina, realizada por los
esclavizados de origen africano en una colonia
francesa) nos permiten ver, desde dos
perspectivas diferentes, de qué manera el
impulso de la Revolucién francesa va a
confrontar con los limites mismos del
universalismo moderno, que quiso poner un
freno a la extension de los derechos humanos y
ciudadanos, y a las fuerzas emancipadoras de
la revolucion, que se extendian por toda la
sociedad, cruzando los océanos hacia los
territorios colonizados. Una idea de revolucion
que significo, en términos generales, la
negacion de cualquier forma de dominacién y
tutelaje de unos sobre otrxs. De alli proviene la
palabra emancipacioén, que conviene recordar
esta intimamente ligada a la de ciudadania. En
ambos casos, con Olympe y L'Ouverture, no
solo aparecera la reivindicacion de iguales
derechos naturales para las mujeres y los
esclavizados, sino también la reivindicacion de
una ciudadania politica que les permitia
participar activamente en el gobierno, porque

emanciparse es autogobernarse.

terminé muerto en la guillotina. Se lo considera uno
de los antecesores del comunismo.

8 La Declaracion de Olympe de Gouges puede
encontrarse facilmente en la web. Pero una edicion,
junto a otros textos histéricos muy relevantes de la
época, se encuentra en Puleo (1993).

Que con el paso del tiempo se fueran
reconociendo derechos humanos basicos, pero
no derechos politicos (y esta distincion es ya de
por si problematica), de acuerdo a una manera
de interpretar esa diferenciacion nacida de la
Declaracion de 1789, en la que la ciudadania
censitaria se impuso en las nuevas republicas
hasta entrado el siglo XX, debiera decirnos algo
sobre la centralidad que tuvo el control politico
sobre la participacion, para las diferentes elites
en cada momento y lugar. Que gran parte de la
humanidad pudiera ser gobernada segun el
derecho, pero no gobernar (incluso hasta las
paraddjicas figuras de un reconocimiento para
algunos grupos sociales de poder ser electores,
pero no elegidos), nos muestra dos cosas muy
importantes: por una parte, una escision
moderna en la idea misma de ciudadania, entre
ser sujeto pasivo y sujeto activo de derechos; y,
por otra parte, la importancia que adquiere la
ciudadania politica como expresién de un poder
politico, social y cultural, determinante para
definir la forma de una sociedad, los principios
de su gobierno y la distribucion de los derechos
y los bienes sociales.

Durante todo el siglo XIX, las luchas
emancipadoras estuvieron muy vinculadas a las
luchas por la ciudadania y en la mayoria de los

casos se concibieron como una continuacion y

% Una recopilacion de los escritos de L'Ouverture,
con un excelente estudio introductorio sobre la
revolucién haitiana, es realizado por Aristides
(2013).

35



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 25-53

radicalizacion del ideario de la revolucién
francesa: en las guerras napolednicas contra
las monarquias europeas, en las guerras de
independencia —sobre todo americanas- contra
el imperialismo colonial europeo, pero también
en las luchas sociales conducidas por los
socialistas, anarquistas y comunistas, que se
conservadores

opusieron a los limites

(aristocraticos, burgueses, patriarcales vy
colonialistas) proclamando la revolucion social,
acentuando la centralidad de la idea de
igualdad social, sin abandonar completamente
el lenguaje politico revolucionario de la
ciudadania. Para el socialismo revolucionario,
‘republica  popular”,

‘republica social” vy

“‘democracia” fueron conceptos casi
equivalentes, que formulaban una idea de
comunidad politica que proclamaba una real
universalidad, una efectiva libertad e igualdad
entre todos los individuos. En los mitines y
asambleas populares, tomar la palabra
presentandose como el ciudadano Blanqui, o la
ciudadana Michel, constituia en si mismo un
acto revolucionario, declarativo, de
reivindicacion de derechos de plena igualdad y
de afirmacion del autogobierno como Unico
modo posible de una vida libre y justa. Este acto
declarativo lleg6 a incluir a los extranjeros, que

se sumaron solidariamente a las luchas

10 Quien ha prestado una esclarecedora atencion a
este concepto es Doménech (2004). Tanto en esta
obra, como en general en los trabajos de Domenech,
se puede encontrar un muy interesante recorrido que
contiene la cuestidon de la ciudadania, reconstruida

revolucionarias en distintos lugares del mundo,
porque otra caracteristica de esta ciudadania
revolucionaria fue el internacionalismo, manera
a partir de la cual consideraban que se ponia en
practica un verdadero y real universalismo
(solidaridad heredera de la idea de ese tercer
término que componia la conocida triada
jacobina: libertad, igualdad y fraternidad'®).

No podemos detenernos en un analisis
detallado de este fundamental periodo histérico
para comprender las luchas por la ciudadania,
que en cada lugar tuvo caracteristicas propias.
Pero basta recorrer los documentos y la
literatura sobre la Comuna de Paris de 1871 (la
ultima revolucidon popular en Europa, antes de
la Revolucion rusa de 1917 y a la que Marx
considerd el primer gobierno proletario de la
historia), para reconocer alli el lenguaje y las
practicas politicas que heredan y transforman el
ideario ciudadano republicano de la Revolucién
francesa''. Volver sobre este intenso periodo
histérico nos permitiria leer con mayor atencion,
desde una perspectiva critica, la
hegemonizacién de dos lecturas que, aunque
contrarias, no nos permiten comprender toda la
complejidad y riqueza de este periodo: por una
parte, la lectura liberal, que redujo la ciudadania
a un principio moral-juridico de atribucion formal

de derechos individuales; y, por otra parte, la

desde el republicanismo democratico clasico hasta
el presente.

' Sobre los antecedentes politicos e ideoldgicos de
la Comuna de Paris, sobre todo en relacion a las
tendencias surgidas de la revolucién francesa, sigue
siendo muy util el libro de Koechlin (2013).

36



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 25-53

caracterizacibn marxista de la revolucion
francesa y sus destellos expansivos durante el
siglo XIX, como “revoluciéon burguesa”, cuyo
unico sentido se encontraria en la legitimacion
del poder de una clase (la burguesia), por sobre
y contra otra (el proletariado). La parte de razén
de estas lecturas la podemos encontrar en la
historia misma de las constituciones creadas
durante el siglo XIX, que de diferentes maneras
fueron vaciando de sentido politico a la idea de
ciudadania como parte del lenguaje
revolucionario y emancipatorio; la parte a la que
debiéramos prestarle atencion, es aquella que,
borrada de la historia oficial, registra las
diversas y radicales luchas por la ciudadania,
por la igualibertad. Una historia de pequefios
triunfos y grandes derrotas que, sin embargo,
no solo inspiraron a las generaciones futuras,
sino también lograron dejar marcas en diversos
momentos de la historia de nuestras
constituciones e instituciones politicas.

Universalismo, revolucion y ciudadania fueron
conceptos estrechamente vinculados, pero los
complejos procesos politicos europeos durante
el siglo XIX'y comienzos del XX paulatinamente
fueron haciendo de la ciudadania un concepto
secundario, hasta practicamente desaparecer
de la escena moderna revolucionaria. Aqui
mencionaremos solo dos motivos: por una
parte, la radicalizacion de los procesos
revolucionarios hizo de la clase obrera (el
proletariado) el nuevo sujeto histérico portador
de la emancipacion; por otra parte, la

constitucion de los Estados-Nacion en sus

violentos procesos de institucion juridica y
territorial, hizo de la idea de pueblo, entendido
como identidad étnico-cultural, el sujeto
portador de las prerrogativas de la ciudadania
(nacionalismos que produjeron pueblos sin
Estado, es decir, sin ciudadania). En este
proceso, se complejizan hasta volverse casi
excluyentes las relaciones entre ciudadania y
clase, por un lado, y ciudadania y pueblo, por
otro lado; tensiones que no dejaran de estar
presentes después de las dos guerras
mundiales, y que se extenderan a lo largo de
todo el siglo XX. No podremos detenernos en
las interesantes y fundamentales cuestiones
implicadas en la constitucion historica de estos
antagonismos, y de qué manera afectaron
dramaticamente a la idea de ciudadania (asi
como, hicieron del proletariado y el pueblo
conceptos fijos y cerrados). Pero, a modo de
indicacion, podrian ser recuperados a partir de
dos de sus mas relevantes e influyentes
diagnésticos criticos: uno, presentando por el
joven Karl Marx en Sobre la cuestion judia
(1994), y en otro, presentado por Hannah
Arendt en el capitulo IX de Los origenes del
totalitarismo, “La decadencia de la Nacion-
Estado y el fin de los derechos del hombre”
(1994). En el primer caso, con el inicio de una
critica que hizo historia: el caracter abstracto de
los derechos individuales presentes en la
Declaracion de 1789, como resultado de la
alienacion que se produce en el Estado, efecto
de las desigualdades presentes en la sociedad

civil burguesa (que posteriormente sera

37



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 25-53

analizada bajo el concepto de capitalismo). Asi,
los individuos eran libres e iguales en la
abstracta esfera de la ciudadania, pero
esclavos y desiguales en la sociedad civil,
dominada por el interés egoista y la propiedad
privada (garantizada por ese mismo derecho).
En el segundo caso, la critica de Arendt a la
Declaracion de 1789, nos presenta una
dramatica paradoja: que los derechos humanos
universales, que debian proteger a los seres
humanos frente a las posibles arbitrariedades
de los Estado, finalmente solo pueden existir
cuando son reconocidos los particulares
derechos ciudadanos dentro de un Estado,
puesto que es el Estado el unico garante de los
derechos. Asi, en la constitucion de los Estado-
nacién europeos, cuando un Estado limitaba la
ciudadania a un pueblo o etnia en particular,
privando a otros de la ciudadania dentro de su
territorio o directamente expulsandolos del
mismo, los privaba a su vez de poseer un
humanos,

garante de sus derechos

produciendo poblaciones deshumanizadas.
Dos criticas, entonces, que desde perspectivas
muy diferentes y sefalando problemas
diferentes (uno, en el naciente capitalismo, la
otra dando cuenta de las condiciones que
hicieron posible el totalitarismo), confluyen en la
denuncia de la irrealidad e ineficacia de la
postulacién abstracta y universalista de los
derechos, como principio y fundamento de la

libertad y la vida de los seres humanos.

V. Entre la ciudadania liberal-social y el
homo economicus
Una tercera estadia en este recorrido que

venimos planteando, podriamos situarla a
mediados del siglo XX, sobre todo a partir del
influyente trabajo de sociologia politica de
Thomas H. Marshall titulado Ciudadania y clase
social (2005), resultado de una serie de
conferencias dictadas en Cambridge en 1949,
recién finalizada la Segunda Guerra Mundial.
Partiendo de un estudio de la historia inglesa,
Marshall recupera el concepto de ciudadania
para establecer tres momentos historicos
progresivos de ampliacion de derechos: los
derechos civiles en el siglo XVIII, los derechos
politicos en el siglo XIX y los derechos sociales
en el siglo XX. La constitucién del concepto de
ciudadania marcaria una universalizacion
extensiva (quiénes son ciudadanos) e intensiva
(qué derechos les son reconocidos) lineal y
evolutiva, que opera como parametro para
comprender y evaluar el desarrollo de las
democracias en funcién de la ampliacion de la
ciudadania, el conjunto de derechos que le son
reconocidos, el ascenso social y Ila
institucionalizacion normativa de los mismos.

Aunque Marshall no propone universalizar este
esquema al desarrollo de todos los Estados, el
lectura si

efecto de su produjo una

generalizacibn que da ~cuenta de su

38



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 25-53

importancia’? en un momento histérico
determinado: el inicio de la reconstruccién de la
Europa de posguerra, el comienzo de la Guerra
fria, el antecedente del New Deal
norteamericano y la reciente “Declaracion
universal de los derechos humanos de 1948".
Marshall permitird anudar la constitucion del
Estado de bienestar y la ciudadania social, a
partir de una modulacion inclusiva, que traduce
los conflictos de clase en luchas por derechos,
que pueden ser democraticamente
incorporados, universalizando prerrogativas y
libertades. Los derechos colectivos no serian
incompatibles con el modelo liberal de los
derechos subjetivos individuales, sino una
evolucion histérica de los mismos. La
perspectiva histérica de Marshall aporta algo
interesante, en la medida en que piensa una
institucion histérica de la ciudadania que no se
fundamenta en el derecho natural o normativo,
pues los derechos de ciudadania no estan
contenidos in nuce en algun espacio o realidad
pre-social o racional, y no pueden ser
enumerados a priori, puesto que responden a la
evolucién de las sociedades. Pero su historia
evolutiva tiende a sedimentar una clara
distincion entre tipos de derechos (civiles,
politicos y sociales) y un orden progresivo, en el
que: por una parte, no parece contemplar la
posible coexistencia, e incluso la reversibilidad,

entre los “tipos” de derechos resultantes de las

12 para una exposicion e interpretacion critica de
Marshall a partir de la historia latinoamericana es

luchas por su conquista (basta recordar que, por
ejemplo, fue en las revoluciones socialistas
donde por primera vez se universalizaron los
derechos civiles y politicos para las mujeres; o,
en Latinoamérica, los derechos sociales fueron
impulsores de derechos politicos); y, por otra
parte, se entrevé una despolitizacion del
concepto de ciudadania, con motivo de que la
“politica” seria una demanda ya satisfecha (con
el derecho al voto, la representacion, etc.), a la
que le sucederia la satisfaccion focalizada de
otras demandas (las sociales), dependientes de
una eficiente administracion e intervencion del
Estado (segun cada situacién, pero dentro del
concierto del desarrollo del capitalismo).

En esta restitucion del concepto de ciudadania,
estrechamente asociado a la idea de derechos,
se restablece un vinculo posible entre
ciudadania y universalidad (extensiva e
intensiva), pero también se lo separa de su
moderno caracter revolucionario (ofreciendo un
dique de contencién, frente al peligro del
avance del comunismo en los paises
industrializados occidentales), ya que es a partir
de reformas, y no de revoluciones, que se hace
posible concebir un progreso de las sociedades
liberal-democraticas. Esta idea, que nosotros
seguimos a partir de Marshall, pero que desde
otras perspectivas podria ubicarse en una
multiplicidad de pensadores de la segunda

mitad del siglo XX, nos deja con una pregunta

muy interesante el analisis propuesto por Nosetto
(2009).

39



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 25-53

fundamental: ¢qué espacio ha quedado para
esa idea fuerte de ciudadania, que veniamos
siguiendo desde el mundo clasico,
fundamentalmente centrada en su caracter
eminentemente politico, como participacion
activa y autogobierno?

Ya mas cerca nuestro, el diagnostico de Michel
Foucault (2007) (que adoptamos por su
claridad, aunque se encuentre alejado de la
preocupacion por la ciudadania) expondra otro
problema de fondo, que permitiria trazar otra
historia. Foucault afirma que existe una
incompatibilidad y una compulsa entre los dos
sujetos emergentes de la modernidad politica,
el homo juridicus y el homo economicus, y es el
segundo el que ha triunfado. El sujeto de
interés, cuya unica regla es la maximizacion de
sus beneficios, en abierta competencia con los
demas miembros de la sociedad, va a triunfar
sobre el sujeto racional, que introyecta las
normas que autolimita sus deseos, en funcion
de una igualdad y una libertad mas o menos
universalizable a partir de la distribucién de
derechos, que justificaria su propio derecho
individual. A la luz de esta perspectiva, y
orientdndonos a nuestro tema (que, conviene
aclarar, no ha sido un motivo directo en los
analisis de Foucault), la ciudadania moderna,
que desde su origen contuvo esa doble faz de
la subjetividad, pareceria haber agotado todos
sus recursos, como freno o equilibrio entre
ambas tendencias. Surge asi una reflexion, ya
no sobre el sujeto (que es un postulado

moderno), sino sobre la subjetivacion, es decir,

los modos en los que devenimos y nos
constituirnos en sujetos de...: el analisis que
mencionamos permite comprender el
surgimiento de la subjetividad neoliberal, para la
cual la idea de ciudadania no parece ofrecer
ningun marco de referencia posible ni deseable
(ya volveremos brevemente sobre esto). La
critica a la subjetividad neoliberal tiene que ir
mas alla de la critica a la “ciudadania burguesa”,
expresion que caracterizé la critica de izquierda
al vinculo moderno entre el individualismo
posesivo y las instituciones politicas liberales,
porque ésta ya no permite comprender las
nuevas tramas subjetivas, que trastocan
radicalmente la historica relacion —siempre
conflictiva, pero en muchos momentos
estabilizada- entre ciudadania, Estado y capital.
Entre el analisis de Marshall y de Foucault
podemos encontrar otra diferencia que nos
permita entender las Vvicisitudes de Ia
ciudadania, ya mas préximas a nuestra escena
Marshall

ciudadania bajo la temporalidad moderna del

actual. continua pensando la
progreso, cuyo indice seria la ampliaciéon y
extensiébn de la ciudadania a partir del
reconocimiento de derechos de distinto tipo.
Mas aun, el mismo esquema marshalliano,
aunque ya distante de su contenido (y,
seguramente, de sus intenciones), nos
permitiria entender, con el fin de la guerra fria,
cdmo esa universalizacion adoptd un sentido
mas optimista en la nueva era de Ila
globalizacion, que alumbra el inicio de un nuevo

siglo, tras la caida del muro de Berlin. Ahora

40



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 25-53

bien, con la denominada globalizacion, aparece
otro campo de tensiones propio al esquema
universalidad-particularidad, y que podemos
asociar a una compleja discusién en torno a los
derechos culturales: el encuentro entre la
identidades

ciudadania universal y las

particulares (de comunidades, pueblos,

culturas). Este encuentro, para nada
armonioso, fue pensado bajo el concepto de
multiculturalismo. No vamos a detenernos en
esta discusion, que produjo y sigue produciendo
una infinita literatura. Si nos interesa senalar
aqui que, en la interpretacion mas optimista de
la globalizacion, una ciudadania multicultural
(Kymlicka 1996) seria la realizacion finalmente
plena que posibilita hacer compatible las
garantias de la democracia liberal extendidas al
globo, con el reconocimiento de su pluralidad
cultural-identitaria (tanto a nivel global, como al
interior de cada Estado): un universalismo
respetuoso de las diferencias, propiciado por la
democracia liberal y el libre mercado. Por
supuesto, esta “evolucion” inmediatamente se
encontr6 con limites que el modelo
marshalliano no contemplaba, en la medida en
que estaba pensado para una sociedad
términos

supuestamente homogénea en

culturales (la occidental anglo-europea),

aunque socialmente heterogénea: pero la

13 Son muchisimas las publicaciones que surgieron
a partir de este debate, que involucré a importantes
tedricos del momento, como John Rawls, Alasdair
Maclintyre, Charles Taylor, Michael Walser, y tuvo
repercusiones en todos los paises, con sus
respectivos tedricos y polémicas. Una pequefa pero

cuestiéon cultural-identitaria puso en cuestion
que lugar podia tener dentro de la matriz liberal-
individual los valores y los proyectos de vida
dependientes de una diversidad de ideas sobre
bien sustantivos o histéricos, existentes en
comunidades determinadas (sociales,
religiosas, étnicas, etcétera). Se desata asi una
polémica que, nacida en la literatura
anglosajona y extendida al resto del mundo, se
conocid6 como el debate entre liberales y
comunitaristas. Un debate que, ademas de
filosoficos

discutir los presupuestos

fundamentales del liberalismo (y el
comunitarismo), se centrd particularmente en la
figura y constitucion normativa e historico-
cultural del sujeto-ciudadano'.
Sin  embargo, las mas hegemonicas
caracterizaciones del nuevo futuro de una
ciudadania globalizada, obturan la identificacion
de ese otro proceso que es el que presentamos
con Foucault: la  mundializacion  del
neoliberalismo como modo de subjetivacion y
del capitalismo transnacional como modo de
apropiacion, que solo incorpora lo diverso en la
medida en que puede ser subsumido a las
l6gicas y deseos del mercado (y lo que no
puede ser subsumido, se enfrenta a diversas
forma de destruccién, incluyendo su mas

directa eliminacién). No podremos presentar

representativa muestra de esta polémica la
encontramos en la revista argentina Agora (1996), y
en la revista espafola La Politica (1997) (alli se
reunen articulos de los pensadores mencionados,
entre otros). También puede verse el libro de
Thiebaut (1998).

41



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 25-53

con mas detenimiento un mapa de esta
transformacion, pero nos basta la mencion para
sefalar que, entre tantos otros factores, aqui el
vaciamiento de la idea de ciudadania también
se produce a partir de una transformacion de la
espacialidad y la temporalidad. Del tiempo, en
la medida en que el futuro deja de aparecer
como un progreso guiado por la
universalizacion, para convertirse en una
extension indeterminada del goce individual
como presente puro; del espacio, que tendra
gue ver menos con una idea de pertenencia a
una comunidad, a un espacio publico o a un
mundo comun, y mas con estrategias de
colonizacién del territorio por el goce (quizas
debiéramos pensar aqui la multiplicacion de las
formas de mercantilizacion de un mundo
heterogéneo, por ejemplo, a partir del sujeto-
turista, una nueva forma de subijetivacion, que
se desplaza por un entorno desconocido como
ciudadano-consumidor y por un entorno
conocido —su propia ciudad, provincia o pais—
como extranjero-consumidor, estableciendo
toda su relacion con el mundo como ganancia
para si, identificando toda experiencia en

términos de capitalizacion y goce).

VI. El retorno de la ciudadania activa

Pero no todo es tan sombrio en este fin del siglo
XX e inicios del nuevo milenio. Un momento
relevante para comprender el concepto de
ciudadania a fines del siglo XX es la aparicion
de nuevas formas de organizacion y activismo

en lo que se dio en llamar “movimientos

sociales”. La categoria es tan amplia que resulta
dificil una definicibn que comprenda los
heterogéneos fenomenos que suele designar,
aunque, por via negativa nos podemos orientar
por una caracterizacion que distingue a estos
movimientos de otras formas de identificacion y
organizacion; de, por ejemplo, las clases, los
sindicatos y los partidos politicos. A su vez, que
cada expresion o0 movimiento tiende a
concentrarse en un tipo de demanda especifica
(aunque en ocasiones pueden transversalizar
demandas); no aspiran a ocupar el lugar del
poder (ni por la fuerza, ni representativamente),
sino intervenir en la escena publica; y su
permanencia en el tiempo no se sostiene mas
que en su capacidad organizativa. Lo que nos
interesa de esta categoria, que concentré la
atencion de las ciencias sociales y la teoria
politica con un significativo grado de
entusiasmo, sobre todo por sus efectos de
repolitizacion de las democracias
contemporaneas (aunque, desde el comienzo,
advirtiendo sus limites en cuanto a la dificultad
de articulacién —dada su heterogeneidad- para
transformar un estado de cosas -—politico,
social, cultural, econdmico- dado), es que estas
nuevas expresiones contribuyeron a reactivar
una idea de ciudadania. Y esto por dos motivos:
por una parte, porque la idea de una ciudadania
participativa es compatible con las maneras en
que los individuos se inscriben y comprometen
en estos movimientos, pues al fin y al cabo la
social no resulta

idea de movimiento

incompatible con las formas de

47



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 25-53

autoorganizacion ciudadana en la sociedad civil
democratica y, por otra parte, porque, por
extension, plantea un cuestionamiento al
modelo liberal de ciudadania, apoyado en el
derecho individual, la canalizacion
exclusivamente juridica de la demanda y la
“‘delegacion”  electoral-partidaria  en la
representaciéon politica. Una sociedad civil
activa y una ciudadania participativa, no
encorsetada en moldes homogeneizadores y
excluyentes como los de la clase o el pueblo (en
los sentidos que antes mencionamos), permite
una repolitizacibn de una sociedad que se
asume plural y desigual. Y encuentra en la
ciudadania un nuevo espacio para imaginar
nuevas practicas civicas, asi como nuevas
instituciones intermedias (desde las ONG,
pasando por diferentes tipos de asociaciones,
hasta las organizaciones populares) e incluso
formas de institucionalizacion estatal (como, por
ejemplo, los proyectos de presupuesto
participativo, la reglamentacion de las consultas
populares, etc.). Por supuesto, uno de los
problemas inmediatamente reconocibles en
esta recuperacion de una sociedad civil activa y
participativa es la misma heterogeneidad que la
define, y una fragmentacion (en términos de
intereses, identidades, formas de organizacion
y de intervencién), que hizo dificil la produccion

de cambios sociales y politicos estructurales.

14| os dos tedricos mas importantes y responsables
de esta rehabilitacién del republicanismo son John
Pocock y Quentin Skinner, cuyos trabajos
comenzaron en la década del 70 pero se hicieron

Si, por una parte, estas expresiones de la
ciudadania tienen la virtud de hacer presente en
el espacio publico la heterogeneidad de las
demandas y conquistar la necesidad de
politicas puntuales para cada una de ellas; por
otra parte, los necesarios cambios que debian
responder a los problemas de la desigualdad
social estructural se alejaron cada vez mas de
su campo de influencia. Mas aun, cuando las
politicas de la diferencia y las politicas de la
igualdad mostraron también estar mucho mas
anudadas de lo que inicialmente se pensaba.

A partir de estas motivaciones, se puede
entender el surgimiento de una de las
posiciones mas influyentes en los debates
tedricos contemporaneos, denominada
neorepublicanismo: teoria y posicion politica
que va a hacer suya, como un pilar de su
concepcion, la idea de ciudadania activa o
participativa. Esta recuperaciéon del
republicanismo proviene, principalmente, del
trabajo de historiadores de las ideas politicas™,
para luego extenderse a una discusion mas
amplia en la teoria politica, la filosofia politica y
las ciencias sociales. Como historiadores,
recuperaron lo que denominaron “tradicion
republicana”, que se remonta a Aristoteles, el
mundo romano, el renacimiento italiano y a
modernidad

diferentes momentos de la

revolucionaria (en primera instancia, en una

conocidos al ingresar en el debate entre liberales y
comunitaritas mas de una década después. Sus
primeras y mas importantes obras son: Pocock
(2002) y Skinner (1993).

43



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 25-53

tradicion anglosajona, situando  estos
momentos en la primera revolucion inglesa y en
la revolucion independentista norteamericana),
para sefalar que alli podemos encontrar los
principios de una concepcién fuerte de la
libertad y la ciudadania, luego opacada (porque
intencionalmente desplazada) por el
liberalismo. En el debate contemporaneo, el
neorepublicanismo intervendra en la contienda
entre liberales y comunitaristas (que antes
mencionamos), para afirmar que, tanto la
concepcion liberal individualista-universalista
del derecho y la libertad, como la concepcién
comunitaria particularista del derecho a la
identidad, no responden a los problemas de las
democracias contemporaneas, pues desplazan
la discusion a un desacuerdo sobre principios o
valores, cuando el problema central es el de una
retirada de la ciudadania del espacio publico vy,
con ello, una pérdida de la libertad politica,
unico principio posible para que una sociedad
pueda defender sus derechos, asi como
deliberar sobre una idea de bien comun. Si la
ciudadania es para el republicanismo un
concepto central, es porque entiende que la
politica es sobre todo accion, actividad colectiva
de una comunidad que puede decidir libremente
cuales son los bienes y fines fundamentales
que la definen y sobre los cuales se sostienen

sus instituciones politicas. Sin la participacion

15 Aunque, como dijimos, no muy afectos a ingresar
en los debates contemporaneos, este texto de
Skinner es muy representativo de las lecturas que
se recuperaron de su obra, para el debate con el
liberalismo: “Acerca de la Justicia, el Bien Comun y

activa son otros los que deciden por nosotros (y,
obviamente, deciden en funcién de sus propios
intereses, no con vistas a un bien comun)™.

En esta apretada sintesis de un debate que
sigue en curso y con una multiplicidad de
posiciones que han surgido en el interior del
neorepublicanismo, resulta claro que ha sido
una de las apuestas mas claras y argumentadas
para una recuperacion en clave contemporanea
de la clasica idea de ciudadania. Sin embargo,
uno de los tantos problemas que se le ha
planteado a esta posicion, nos conduce
nuevamente a confrontarla con el diagndstico
que introdujimos a partir de Foucault. Pues el
neorepublicanismo es ética y politicamente muy
exigente en su descripcidon del “ciudadano
republicano”: la libertad politica proviene de su
propia accion (no de una atribucion formal),
demanda un compromiso civico como bien
superior (de alli la importancia que le daran ala
recuperaciéon de la idea de virtud civica) y su
voluntad (contra en interés puramente
individual) debe estar orientada a un bien
comun. Como puede verse, una subjetividad
orientada por un deber activo, pareciera
suponer un homo politicus (no un deber pasivo,
propio del homo juridicus) que se encuentra en
las mas extremas antipodas del homo

economicus neoliberal. Entonces, si el

neorepublicanismo nos permite pensar un

la prioridad de la Libertad”, en la ya mencionada
revista Agora (1996). Una muestra de esta
perspectiva se puede ver en Béjar (2000) y en
Bertomeu, M. J., Doménech, A., De Francisco, A.
(comp.), (2005).

44



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 25-53

concepto de ciudadania superador del modelo
liberal, no parece ofrecernos una explicacién
muy clara de como afrontar una discusion sobre
el espacio publico y las instituciones publicas,
frente al individualismo neoliberal, que ya ha
decidido emigrar a un mundo donde las ideas
de derechos, ciudadania, libertad politica,
responsabilidad publica, Estado, republica o
democracia, resultan un estorbo para Ila
maximizacion infinita de la libertad individual. Y,
sobre todo, en sus versiones mas radicalizadas,
ha convertido cualquier idea democratica de
igualdad, bien publico o bien comun, en una
excrecencia “comunista” y “totalitaria”.

Al respecto, podriamos agregar que uno de los
problemas del neorepublicanismo es que eligié
como adversario proximo al liberalismo (al
punto de que, en muchas e influyentes
interpretaciones, se auto concibe como una
mejor version del liberalismo antes que como
una posicion antiliberal), en lugar de enfocarse
en un diagndstico construido sobre la
hegemonia neoliberal, que ha sido la que
efectivamente ha terminado por debilitar al
liberalismo  clasico. Aunque no nos
detendremos mucho mas en las interesantes
derivas de este problema, si queremos sefialar
que las mas interesantes recepciones del
republicanismo las podemos encontrar en
nuestro pais, a partir de una serie de

fundamentales reformulaciones orientadas a

16 Entre los tantos trabajos sobre la tematica,
podemos mencionar a dos que plantean
centralmente un didlogo entre populismo vy

reconstruir y definir un republicanismo popular,
que entendemos ofrece mejores oportunidades
para afrontar la fundamental confrontacion con
el neoliberalismo y el neoconservadurismo.
Pero, sobre todo porque, a diferencia de
aquellas tradiciones (fundamentalmente
europeas) en donde se concibe una tension
casi antagodnica entre ciudadania y pueblo (en
parte, por motivos que ya hemos senalado), en
el escenario argentino y latinoamericano que
abre el siglo XXI, es la figura del pueblo la que
propiciara —no sin tensiones- nuevos impulsos
participativos y de una sociedad activa, poco
tiempo antes explorado bajo la figura de la
ciudadania. Si, a partir de ese nuevo momento,
es otra perspectiva, nombrada con la polémica
denominacién de populismo, la que irrumpe en
el escenario tedrico y politico, no faltaran
intervenciones de suma relevancia que
emprenderan un interesante didlogo entre

republicanismo y populismo’®.

VII. Pensar la ciudadania hoy

Si optamos por una exposicion “histérica” de la
idea de ciudadania (aunque estamos lejos de
hacer realizado una historia de este concepto)
es porque resulta dificil entender sus diferentes
idearios, modelos y sucesivas crisis, sin
situarlos en sus contextos de emergencia, a
partir de los conflictos que los han motivado y

posibilitado diferentes reelaboraciones. Hay

republicanismo: Rinesi, E. y Muraca, M. (2009) y
Cadahia (2018).

45



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 25-53

temas que no hemos abordado directamente,
como la permanencia del ius solis y el ius
sanguinis en el derecho ciudadano de diversos
Estados, o la fundamental vinculacion entre la
ciudadania 'y las luchas feministas,
anticoloniales y antiraciales. O temas que han
aparecido en este relato, y ameritarian una
mayor atencion, como la relacidbn entre
ciudadania y nacién, pueblo o clase, asi como
la no menor cuestion de la problematica relacion
entre ciudadania, representacion y Estado.
Esperamos que del recorrido propuesto se
puedan desprender algunas pistas para poder
tirar de esos hilos. Pero también, hay historias
que deberiamos narrar atendiendo a un
pensamiento mas situado, puesto que el
universalismo normativo moderno, que ha
determinado la categoria de ciudadania,
siempre encontrd traducciones concretas, de
acuerdo a las condiciones propias en las que se
constituyeron las sociedades modernas en
diferentes lugares del mundo (sobre todo, los no
anglo-europeos, en general con un pasado
colonial). Asi, la historia de la ciudadania en
Latinoamérica, y en particular en Argentina, que
fue pensada e instituida partiendo de una
historia colonial, pasando por diferentes

momentos, como la independencia, las guerras

17 Son muchos los trabajos que, sobre todo
realizados por historiadores, comenzaron a
desarrollar investigaciones sobre la historia de la
ciudadania en Argentina y Latinoamérica. Nuestro
interés, mas filosofico, nos permite recomendar una
interesante compilacion de trabajos en donde
aparecen problematizaciones tedricas ligadas a la
politica argentina, realizada por Quiroga, H.,

civiles, las Constituciones, la participacion
activa de diversos sujetos histéricos, la
emergencia de diversos proyectos politico-
ideolégicos, etc., tiene caracteristicas propias
que iluminan otras dimensiones de nuestras
categorias, instituciones y, sobre todo, nuestra
cultura politica. Una historia que no esta
desvinculada del relato que hemos trazado,
pero que, como decimos, debe ser mas atenta
a las  traducciones que permitirian
comprendernos a nosotros mismos, también
como ciudadanos (y de nuevo, ¢qué
ciudadania?, ¢quiénes?, ;como?,;con qué
alcance?, 4 a partir de qué memorias?, ¢ frente
a qué poderes?)"’.

Confiamos, sin embargo, que este breve
recorrido realizado nos ofrece algunas
herramientas para interrogarnos, mas alla de
sus usos cotidianos en el discurso publico, qué
nos dice hoy la palabra ciudadania. ¢ Es hoy la
ciudadania un concepto que nos permite
comprender los conflictos que ponen en
entredicho las maneras en que nuestra
sociedad es entendida y cémo resulta
distribuida la libertad, Ia

reconocimiento y el poder? Sin pretender llegar

igualdad, el

a una respuesta, que por otra parte no puede

ser solo teorica, podemos avanzar con algunos

Villavicencio, S. y Vermeren, P. (1999). Por otra
parte, la continuidad de estas interrogaciones sobre
la ciudadania ha sido productivamente desarrollada
por Dolores Marcos y un conjunto de colegas de la
Universidad Nacional de Tucuman, que pueden
verse en dos excelentes publicaciones: Marcos, D. y
Maidana, S. (edit.) (2016) y Marcos, D. y Smola, J.
(comp.) (2021).

46



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 25-53

interrogantes, a los que, sin lugar a dudas,

deberiamos sumar colectivamente otros:

A- Las luchas por los derechos. En un
sentido podriamos comenzar respondiendo
afirmativamente a la pregunta por la actualidad
politica de la ciudadania. Porque gran parte de
las luchas sociales, politicas y culturales de
nuestro tiempo, en particular en Latinoamérica,
se realizan a partir de demandas de derechos.
Y el soporte de esos derechos es, en nuestro
marco constitucional, el sujeto-ciudadano, que
no solo seria el receptor de esos derechos, sino
también el sujeto activo que en la misma
dinamica politica de la demanda ejerce el
derecho civico a la participacién, a la
organizacion, a la libre expresion, a la peticion y
la representacion, etc.

Sin embargo, ¢es la ciudadania una idea que
moviliza y orienta estas luchas? ¢Se lucha por
una ampliacién de la ciudadania? ¢Es la
ciudadania lo que produce un llamado a la
participacién

politca en la organizacion,

visibilizacion 'y sostenimiento de esas
demandas? Estas luchas por el reconocimiento
de ciertos derechos, en cuanto universales,
implica que su efectiva incorporacion en la ley
positiva impacta en la totalidad de los
ciudadanos. Sin embargo, ¢eso produce un
consenso, adhesién o solidaridad mayor al
grupo o sector que origina esta demanda, en
funcion de una universalizacion de la
ciudadania? ;Es la ciudadania un valor en

torno al cual se constituyen consensos sociales

mas amplios y estables? Estos interrogantes ya
son mas complejos como para asumir una
respuesta afirmativa. Porque en nuestras
sociedades, por un lado, desiguales
(econdmicamente y de acceso a los bienes
publicos) y plurales (en la multiplicacién de las
elecciones sobre nuestras formas de vida), v,
por otro lado, integradas a un sistema-mundo
para el que no bastan las respuestas que
puedan darse dentro de los limites de un Estado
particular (como los problemas ambientales, del
capitalismo global, los derivados las nuevas
tecnologias digitales transnacionales, entre
otros), el igualitarismo universalista de la
ciudadania no parece ofrecer, como en otros
momentos de nuestra historia, un claro marco
de inteligibilidad para contener y pensar estas
luchas. Es dificil, y acaso seria forzar sus
sentidos, incluir todas las diversas luchas
contemporaneas en la matriz politica de la

ciudadania.

B- ¢ Qué sujeto es el sujeto-ciudadano?
Por ofra parte, nos encontramos con un
desfasaje ya sedimentado entre los
presupuestos tedricos sobre los que se ha
fundado la idea moderna del sujeto-ciudadano
y las corrientes teoricas a partir de las cuales se
define al sujeto (o el fin del sujeto), individual y
colectivo. La idea moderna de un sujeto
individual, libre y racional, consciente y
auténomo, depositario de un conjunto de
derechos fundamentales que lo constituyen,

fundamento del caracter democratico del

47



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 25-53

sistema politico que integra, ha sido
cuestionado por la filosofia, la psicologia, la
sociologia, la antropologia, ya desde el siglo
XIX (con Nietzsche, Marx, Freud, Durkheim),
hasta las actuales corrientes criticas vy
deconstructivas en los mas diversos campos de
las ciencias sociales y humanas. ; Cémo pensar
la ciudadania sin afirmar ilusoriamente que
sSomos individualidades plenamente
conscientes y racionales, libres y autébnomas,
propietarias de nuestros pensamientos y
voluntad? ;Como pensar la ciudadania si
somos determinados por fuerzas materiales,
sociales, culturales, histéricas, que en gran
parte desconocemos? Aqui la ciudadania se
juega en una tension entre dos definiciones:
aquella que designa un sujeto-sujetado, efecto
de una estructura juridico-politica (pero también
econdmica, social y cultural), y aquella que la
designa como sujeto-libre, que puede conocery
actuar sobre los diferentes dispositivos de
dominacién y control, procurando nuevos
espacios de emancipacion, de libertad e
igualdad, a partir de practica politica e
instituciones publicas. Sin embargo, quizas este
problema no implique optar por una u otra
definicidn, sino considerar que la ciudadania es
(y lo ha sido a lo largo de la historia) una
constante tensién dialéctica entre ambas

definiciones del sujeto, por lo que toda teoria del

18 gl trabajo filoséfico que creo mas relevante y
ambicioso que ha pensado la cuestion de la
subjetividad y la subjetivacidon a partir de una
deconstruccion de la categoria de sujeto a partir de

sujeto no puede no ser sino una antropologia

politica®.

C- Ciudadania, s para qué mundo? Si, a
lo largo de la historia, la definicion politico-
juridica de la ciudadania pretendié aislarse de
su vinculacién con las desigualdades sociales y
culturales, poniendo limites a su universalidad,
y esos limites fueron derribandose con la
politizacién de Ixs sujetxs, a partir de diferentes
formas de inclusién, una pregunta actual tiene
que ver con los limites de esa idea de
ciudadania juridico-politica  potencialmente
ampliable, frente a las nuevas transformaciones
de la sociedad. La cuestion va mas alla de los
limites materiales de una inclusion que puede
concebirse en lo formal, problema a partir del
cual se suele enunciar la critica a las
concepciones abstractas de una ciudadania
que no se cumplen o verifican en el plano de los
hechos y la vida social. La cuestion es sobre los
mismos limites formales de la ciudadania, que
ya no podria dar cuenta, ni siquiera de forma
abstracta, de Ixs sujetxs que enuncia.
¢,Como repensar la ciudadania social cuando
nos encontramos frente a una crisis estructural
del trabajo formal (en parte, ligada a una
economia global capitalista monetarizada y
especulativa, en parte, por los procesos de

sustitucion tecnoldgica del trabajo (las causas

la idea de ciudadania ha sido realizado por Etienne
Balibar (2014). También, abordando la ciudadania
considerando estas categorias filoséficas, pero mas
ligada a los problemas politicos, sociales y culturales
de nuestro tiempo (2013).

48



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 25-53

pueden ser, seguramente, multiples), que deja
a sectores cada vez mas amplios de la
poblacion mundial por fuera de la produccion,
convirtiéndolos en  sujetos literalmente
improductivos y superfluos? Al respecto, cabe
sefalar aqui los reclamos cada vez mas sélidos
sobre el reconocimiento del trabajo no
remunerado, como las tareas domeésticas y de
cuidado, realizado por los feminismos. También
los reclamos de los movimientos sociales de
“‘desocupados” y el reconocimiento de la
llamada economia popular, etc. Enmarcada en
parte de estos interrogantes y problemas,
resulta interesante considerar la propuesta de
un “ingreso ciudadano universal” (también
llamado renta basica) que explora, por otra via
—no contraria a las antes mencionadas- una
nueva conceptualizacion de la ciudadania,
desacoplandola de su histoérica relacion con la
propiedad. Queda por discutir aqui, si esta
garantia basica responde mas a los problemas
de la exclusién social que ponen en riesgo la
subsistencia o propone una efectiva
transformacion del concepto de ciudadania.

¢,Como pensar la ciudadania en términos de
pertenencia a wuna comunidad, y las
reivindicaciones de una ciudadania activa, que
se hace presente, discutiendo las formas de re-
presentacion (no solo politicas, sino también,
extendidas a las representaciones sociales, de
saberes y actores, cuya palabra ocupa el lugar
de los representados) frente a las ya instaladas
nuevas formas de comunicacion, socializacion

y subjetivaciones, producidas por el desarrollo y

extension de las nuevas tecnologias virtuales?
¢,qué nos depara esta novedosa forma de
hacerse presente como representacion, que
determina nuevas comunidades de interaccion,
que son tan reales, como abstractas o
formales? (comunidades de consumidores, de
intereses, de afinidades, en muchos casos
posibilitadas no tanto por la libre navegacion en
un mundo-web sin fronteras, sino por la
constitucion de “perfiles” resultantes de légicas
algoritmicas que estructural la nueva realidad
digital). Aqui la discusion es tan amplia como
interesante, pero debiera ir mas alla de una
concepcidon de la tecnologia como herramienta
o uso (donde la comunicacion digital serviria
tanto para promover la politica como para
despolitizar al publico, dependiendo de cédmo la
usamos), para reflexionar sobre una nueva
forma de subjetividad que, por lo menos en lo
que atafie a nuestro problema, no se vincula de

manera sencilla con el historico sujeto-

ciudadano, que se debatia entre sus
prerrogativas formales y su efectiva
participacién en la politica publica.

,Como pensar la ciudadania frente a

fendbmenos cada vez mas crecientes de
migraciones poblacionales que afectan a
continentes enteros, por causa del cambio
climatico, guerras, hambrunas, epidemias y
falta de oportunidades, poniendo a gran parte
de la humanidad en una situacién constitutiva
de extranjeria? Aqui, el par ciudadano-
extranjero ya no puede dar cuenta de los limites

o alcances del concepto de ciudadania, como

49



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 25-53

piedra fundamental del Estado-Nacion, cuando
las fronteras territoriales son también las
fronteras de la ciudadania (Balibar, 2004),
donde se pone en juego la condicién humana
misma. ¢Es posible restituir una idea de
humanismo que, nutrido de la idea de
ciudadania, pueda  ofrecernos  alguna
respuesta, que por definicion debiera ser
opuesta a las formas de humanitarismo a partir
de las cuales se han justificado las guerras y los
controles poblacionales a nivel global?

Estos son algunos de los desafios de nuestro
tiempo, que nos obligan a repensar no
solamente las formas historicas de la
ciudadania, que actualmente no parecen poder
incluir a gran parte de la humanidad en términos
reales, sino también la posibilidad misma de
que la figura del ciudadano pueda sostenerse
incluso en su abstracta universalidad. Acaso
debemos considerar la necesidad de una
metamorfosis radical del concepto, que pueda
hacer memoria de aquellos momentos en

donde la ciudadania supo hacer de su limite un

componente catalizador, impulsando
movimientos y transformaciones
emancipatorias.

D- La ciudadania frente al

neoliberalismo y el neoconservadurismo.
A esto deberiamos sumar otras dos tendencias

presentes en la actualidad que no podemos

dejar de lado. Por una parte, los ya

19 En Argentina, los analisis sobre el vinculo entre
neoliberalismo y neoderechas han proliferado en los
ultimos afos. Al respecto, una investigacion de mas

mencionados efectos del neoliberalismo en las
sociedades, que ha instalado una imagen del
mundo donde el individuo libre entra en colision
con los limites y deberes morales, juridicos,
sociales y politicos supuestos en la idea del
ciudadano. Desde la perspectiva que venimos
definir al

desarrollando, podriamos

neoliberalismo como un individualismo
ultraliberal que se ha desembarazado del corset
del ciudadano, para afirmar una realidad
economica pre y contraestatal, en la que la
unica regla general valida es la liberacién de
todas las fuerzas individuales para Ila
competencia (las capacidades, los méritos, los
emprendimientos: casi como un neocolono, un
aventurero que se abre camino por tierras que
considera vacias de seres humanos y de ley).
Y, por otra parte, el exponencial crecimiento de
las neoderechas, que reintroducen
violentamente los lenguajes y los actos de la
exclusion, la subordinacién y la dominacion. Si,
en contadas ocasiones, las neoderechas no
reniegan de la palabra ciudadania, es porque la
retrotraen a las modernas formas censitarias,
que hacen de la ciudadania un conjunto de
prerrogativa de un grupo restringido, recortando
cualquier idea de igualdad y universalidad con
las tijeras del género, la raza, la nacionalidad, la
lengua, la cultura, la propiedad, etc., reponiendo
la matriz del ciudadano occidental, varon,

blanco, propietario™®.

largo alcance puede seguirse a partir de los trabajos
de Ezequel Ipar y su equipo de investigacion (que
han realizado estudios tanto tedricos como

50



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 25-53

Silas culturas del neoliberlismo y la neoderecha
se encuentran y, en muchos casos se
identifican, es porque comparten
contemporaneamente un mismo rechazo a la
democracia, considerada a partir de lo que
hemos llamado las luchas por la ciudadania v,
mas ampliamente, podriamos llamar las luchas
por la igualibertad. Se encuentran porque
comparten una comun vision de un mundo en
competencia por la apropiacion de bienes y
prerrogativas, una lucha darwinista en la que
necesariamente unos ganan y otros pierden, ya
habiendo establecido quienes son los mas
aptos, los propietarios del mérito, los amos y
sefiores de un mundo en el que nacen y
renacen antiguas y nuevas formas de
servidumbre y esclavitud.
La complejidad del actual escenario
internacional, latinoamericano y particularmente
argentino nos convoca a una revision critica de
las categorias politicas (pero también filoséficas
y sociales) con las que contamos —muchas de
ellas, con una historia tan larga como la politica
misma— para poder comprender e intervenir en
este esquivo presente. Mas aun, si pensamos
en la ciudadania, que involucra esencialmente
una practica politica, situada y colectiva, donde
reclaman

sus aspiraciones universalistas

siempre una existencia  histéricamente

concreta. En la actualidad, donde podemos

empiricos) sobre las practicas y discursos de los
autoritarismos en Argentina. Algunas de esas
producciones pueden consultarse en el LEDA
(Laboratorio de Estudios sobre Democracia y
Autoritarismos): https://www.unsam.edu.ar/leda/.

reconocerse procesos de desdemocratizacion
tan acelerados, quizas convenga mantener la
memoria sobre una ardua —y no siempre
progresiva, ni inclusiva, ni emancipadora—
historia de la ciudadania, para interrogarla
sosteniendo una mirada critica y comprometida:
con la libertad, la igualdad, los derechos vy el
bien comun. Qué sea aquello que pueda
permanecer como legado, qué sea aquello que
es necesario pensar de nuevo de este denso
concepto politico, lo diran también las
experiencias de las luchas, porque han sido
estas luchas por la ciudadania las que, en
diferentes momentos y lugares, ampliaron el

horizonte de lo posible y lo imaginable.

También Ipar, E. y Catanzaro, G. (edit.) (2016) e
Ipar, E. (et. al) (2023).

51


https://www.unsam.edu.ar/leda/

Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 25-53

Referencias
Arendt, H. (1994), Los
totalitarismo, Planeta-Agostini (vol I).
Aristides, B-J. (2013), Toussain L’Ouverture.
La revolucion haitiana, Akal.
Aristoteles (1994), Politica (Trad. C. Garcia
Gual y A. Pérez Giménez), Alianza.
Balibar, E. (2004), Derecho de ciudad. Cultura
y politica en democracia, Nueva Vision.
Balibar, E. (2013) Ciudadania, Adriana Hidalgo.
Balibar, E. (2014) Ciudadano sujeto, Vol. 1 y Il,
Prometeo.
Balibar, E. (2017) La igualibertad, Herder.
Baron, H. (1993), En busca del humanismo
Fondo de

origenes  del

civico  florentino, Cultura
Econdmica.

Béjar, H. (2000), El corazon de la republica,
Paidos.

Bertomeu, M. J., Doménech, A., De Francisco,

(2005)

democracia, Mifno y Davila.

A. (comp.), Republicanismo y
Cadahia, L. (2018), “Intermitencias: materiales

para un populismo republicano”, en
Villacanas Berlanga, J.L. y Ruiz San Juan, C.
(edit), Populismo versus republicanismo,
Biblioteca Nueva.

Doménech, A. (2004), El eclipse de Ila
fraternidad. Una revision republicana de la
tradicion socialista, Critica.

(2007), El nacimiento de la
biopolitica, Fondo econdmico de cultura.

Ipar, E. y Catanzaro, G. (edit.) (2016) La

subjetividad anti-democratica.

Foucault, M.

Elementos

para la critca de las ideologias
contemporaneas. Instituto Gino Germani.
(et.al) (2023),

democracia argentina en la pospandemia.

Ipar, E. Desafios de la
Discursos de odio, prejuicios sociales y
problemas de legitimacién democratica,
UNSAM Edita.

Koechlin, H. (2013), Ideologias y tendencias en
la Comuna de Paris, Utopia Libertaria.

Kymlicka, W. (1996), Ciudadania multicultural.
Una teoria liberal de los derechos de las
minorias, Paidos.

Marcos, D. y Maidana, S. (edit.) (2016),

Ciudadanias en construccion, UNT.

(comp.) (2021),
Ciudadania y resistencias. Apuestas y
desafios desde la filosofia, UNGS.

Marshall, Th. H. (2005), Ciudadania y clase

social, Losada.

Marcos, D. y Smola, J.

Marx, K. (1994), La cuestion judia, en La
cuestion judia y otros escritos, Planeta-
Agostini.

Meiksins Wood, E. (1995) Democracia contra
capitalismo, Siglo XXI.

Meiksins Wood, E. (2011), De ciudadanos a
senores feudales, Paidos.

Nosetto, L. (2009),

latinoamericanas en torno al concepto de

“Variaciones

ciudadania”, Factotum, 6.
J.G.A. (2002), EI

maquiavélico. El pensamiento politico

Pocock, momento

florentino y la tradicion republicana atlantica,

Técnos.

52



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 25-53

Puleo, H., (edit). (1993), La ilustracion olvidada.
La polémica de los sexos en el siglo XVIII.
Anthropos.

Quiroga, H., Villavicencio, S. y Vermeren, P.
(comp.) (1999), Filosofias de la ciudadania.
Sujeto politico y democracia, Homo Sapiens.

Ranciéere, J. (1996), El desacuerdo. Politica y
filosofia, Nueva Vision.

Revista Agora (1996) N°4.

Revista La Politica (1997), N°3.

Rinesi, E. (2003), Politica y tragedia. Hamlet,
entre Hobbes y Maquiavelo, Colihue.

Rinesi, E. y Muraca, M. (2009), “Populismo vy
republica”, en Rinesi (edit), Si este no es el
pueblo... UNGS.

Robespierre, M. (2005), Por la felicidad y por la
libertad. Discursos, El viejo topo.

Rodrigez Adrados, F. (1997), Historia de la
democracia, Temas de hoy.

Skinner, Q. (1993), Los fundamentos del
pensamiento politico moderno, Tomo |,
Fondo de Cultura Econémica.

Thiebaut, C. (1998), Vindicacién del ciudadano.
Un sujeto reflexivo en una sociedad
compleja, Paidos.

Wollin, Sh. (1993), Politica y perspectiva,

Amorrortu.

Sebastian Torres es Prof., Lic. y Dr. en Filosofia
egresado de la Universidad Nacional de
Cérdoba (UNC). Ademas, es docente a cargo
de las asignaturas Filosofia Politica | y Il de la
Facultad de Filosofia y Humanidades (FFyH) y

de Teoria Politica Il en la Facultad de Ciencias

Sociales (FCS), ambas facultades también de la
UNC. Se desempefia como director de
numerosos proyectos de investigacion en el
campo de la Filosofia Politica.

Correo electronico: sebatorres7@hotmail.com

53



Agora UNLaR, vol. 9, nim. 23, ago. 2024, Argentina, ISSN: 2545-6024, pp. 54-72

Conflicto

Elsa Ponce
Universidad Nacional de Catamarca

Recibido: 1 de enero de 2024
Aceptado: 1 de abril de 2024

Resumen

La categoria conflicto ha sido, en Occidente, objeto de formulacion tedrica y a la vez el nucleo central de la
investigacion social desde el siglo XIX. Asi pues, en el largo ciclo abierto por las transformaciones materiales
traccionadas por la revolucién industrial, la pregunta por el conflicto constituye parte del tratamiento de los efectos
de la asociacion entre dicho proceso y el cambio social derivado de él. Las transformaciones de las relaciones
sociales a partir de las producidas en el sistema de produccion, operadas por el capitalismo naciente, y de los
valores que guian la conducta humana, agenciaron contiendas entre grupos sociales cuyo interés se reconoce
contrapuesto en relacion a la idea de sociedad, trabajo, autoridad y orden. El texto que sigue presenta una guia
conceptual para abordar la pregunta por el conflicto, retomando los aportes de las principales perspectivas
tedricas que se han ocupado de ello y poniendo énfasis en su caracter constitutivo de lo politico.

Palabras clave: conflicto, investigacion social, politico

Abstract

The category of conflict has been, in the West, the object of theoretical formulation and at the same time the central
core of social research since the 19th century. Thus, in the lengthy cycle opened by the material transformations
dragged by the industrial revolution, the question about conflict constituted part of the management of the effects
of the association among that process and the social change derived from it. The transformations of social relations
from those made in the production system, operated by nascent capitalism and, from the values that guide human
behavior, promoted conflicts between social groups whose interest is recognized as opposed in relation to the
idea of society, work, authority, order. The text that follows presents a conceptual guide to address the question
of conflict, taking up the contributions of the main theoretical perspectives that have dealt with it and emphasizing
its constitutive nature of the political.

Keywords: conflict, social research, political

54



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 54-72

Notas preliminares

La pregunta por el conflicto puede localizarse
en la historia del pensamiento occidental una
vez producidos los primeros cambios sociales
devenidos de la Modernidad, entendiendo por
ella un proceso mediante el cual la idea de
progreso forj6 los modos y medios de
transformacion de las relaciones de
reproduccidon material de la vida. En ese
encuadre Rubén Dri (1994) afirma que la
Modernidad, y en ella el capitalismo como modo
de organizacioén social, arrasan con la relacion
armonica entre hombre y naturaleza, ponen ala
conciencia humana a trabajar sobre ese vinculo
y le deparan con la honda pregunta por su
libertad. Ese nuevo orden, la sociedad industrial
compone una filosofia de la virtud' que
dictamina un deber ser, mediado por la practica,
la que impone el mundo del trabajo organizado,
eficiente, en el cual la relacién con la naturaleza
ha sido sobrepasada por el imperio de la
intersubjetividad, ahora mediada por el uso de
dispositivos que conducen y vigilan la conducta
humana.

Asi pues, a partir de ese nuevo orden para las
ciencias humanas deviene la faena de
reflexionar acerca de qué idea de libertad
asumen los individuos, mientras las ciencias
sociales describen y explican las vulneraciones
que evidencian el caracter amenazante de la

sociedad en curso, o de una de sus

' Recreo la idea de Dri que refiere al imperativo del
gobierno de los hombres como la dictadura de la virtud, el
desideratum del deber ser que se afianza como axiologia
dominante, para lo cual se va instituyendo una politica de

dimensiones. Esos momentos inaugurales de
las ciencias sociales y humanas modernas
(particularmente la  sociologia) coinciden
entonces con el quiebre de un orden anterior
inmediato, el medieval, en el cual el principio del
mundo se hallaba contenido en los designios de
la fe trazados por Dios. El pensamiento sobre lo
social entonces se liga a la teoria y filosofia
politicas que toma la idea de conflicto como uno
de los vortices del despliegue del proyecto
Moderno. En esa direccion llamaremos aqui
atajos a los topicos desde Ilos cuales

presentamos los epicentros de analisis
considerados mas relevantes para el abordaje
del tema-problema conflicto, asociado a
distintas categorias y propuestas de estudio.

En ese sentido, Forte (2008) apunta que el
abrupto cambio en la estructura social a partir
del surgimiento y despliegue de la sociedad
industrial ha forjado en el pensamiento
sociolégico del siglo XIX nuevas categorias,
para dar cuenta de las contiendas sociales que
las relaciones de produccién determinan. Sobre
esa base, la ciencia politica, también asumié el
conflicto como uno de sus objetos de estudio,
para lo cual escruta su materia prima: la
vulneracion de las libertades individuales,
permitidas o negligenciadas por la autoridad,
los condicionamientos a las acciones

orientadas a satisfacer las necesidades

humanas, regulados a través de normas y

veridicciéon, una idea de lo verdadero (a diferencia del
mundo antiguo y medieval en que dicha veridiccién se urde
en torno a la distincién entre lo bueno y malo).

55



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 54-72

valores vigentes socialmente, en un contexto
social dado y los modos y medios con que se
ejerce el poder de vigilancia y sancion de su
transgresion.

En ese registro, como apunta Stropparo (2006),
el problema que subyace en los estudios y
debates sobre el conflicto es el de la
aceptabilidad del orden social, de la autoridad y
de las reglas que lo invisten. De modo que,
comprender el conflicto deriva en la pregunta
por la legitimidad -del orden social- y, por ende,
por las posibilidades de preservacién de la
libertad humana, en el interjuego de Ila
convivencia social en la cual la conflictividad se
produce. Ese meollo comparte con otros
saberes que de igual modo problematizan la
relacion entre legitimidad y conflicto, ya que se
traba a partir de las contradicciones que abren
las decisiones individuales con el pacto social,
esto es, del acuerdo implicito que en toda
comunidad humana se forja para evitar el mutuo
exterminio a que estdn expuestos sus
miembros.

Siguiendo a Weber, Stropparo apunta también
que el conflicto se agencia cuando los
individuos sufren el peso de la dominacién
social, la que en la Modernidad consiste en el
imperativo de actuar racionalmente de acuerdo
a fines, designio aceptado como valido, ya sea
por la fuerza de la costumbre, o del temor a la
punicion por desobedecer las reglas que

permiten la persecucion de dichos fines. En este

2 Desde el pensamiento sociolégico, autores como Comte
(2007) localizan la eclosién del conflicto a partir de tres
causales: la reforma protestante, el capitalismo y la

encuadre se inscribe la distincion de los tres

atajos que proponemos para su abordaje.

Primer atajo: la nocién de orden

Asumiendo, como ya sefialamos, que la idea de
conflicto en Occidente se liga al despliegue de
los ideales de la llustracion, en creciente
consumacion, a través de la sociedad del
trabajo primero y de las revoluciones industrial
y politica después, la ciencia politica se interesa
por el conflicto como problema no solo de
conocimiento sino de intervencion, a través de
los saberes expertos, porque su emergencia
compromete, como dijimos, el destino de la
convivencia humana. La llustracion, que
constituye no solo un movimiento filosofico
gestado en Europa en el siglo XVIII, promueve
la fe en la razon como motor para la realizacion
humana y como una conviccion cultural, a
través de distintos proyectos que alientan esa
confianza, con algunas distinciones respecto al
método para conocer su objeto ultimo, la
naturaleza, a los fines de transformarla.? Como
vision de mundo, la llustracion, domiciliada en
ese espacio-tiempo, se extendi® como un
proceso civilizatorio hacia los demas
continentes, movido por la reflexién sobre las
evidencias materiales del progreso humano y
por ende, social. De modo que la invencion de
instrumentos para observar, medir, pesar y
describir el universo fisico (brujula, telescopio,

termdémetro, el método cientifico, etc.) y la

ciencia. En todo caso es una perspectiva que asume los
mismos principios explicativos que aqui distinguimos,
siguiendo los supuestos de la teoria y filosofia politicas.

56



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 54-72

creacion de objetos culturales, que modificaron
la relacién con el lenguaje y a través de ello, con
las imagenes del mundo, como la Enciclopedia,
se convirtieron en esta fase de la historia en la
fuente de conflicto y a la vez de discusiones
sobre dos nociones decisivas para pensarlo:
orden y caos o desequilibrio, entendidas como
leyes de la naturaleza que se reproducen en la
vida social. Dicho de otro modo, la implicancia
de esta tesis es que lo social puede estudiarse
con las mismas reglas que los procesos, objetos
y problemas de que son objeto las ciencias
naturales. Asi pues, las primeras teorizaciones
sobre el conflicto siguen un organicismo o
biologismo, que desconoce las especificidades
de la conducta humana y atribuye a la vida
social mecanismos de autorregulacion idénticos
a los que atraviesan los demas seres vivos, los
cuales alcanzan mayor complejidad con el
devenir del tiempo, antes que con |la
intervencion de la voluntad humana.

Esa caracterizacion permite aventurar dos
conjeturas, que por cierto no son singularmente
nuestras, sino compartidas con distintas
perspectivas contemporaneas del pensamiento
que luego abren problematizaciones tedricas.
Por una parte, el supuesto segun el cual la

categoria conflicto puede dar cuenta de qué

3 Asumimos aqui el planteo de Norbert Elias (2010) segln
el cual el proyecto modernizador se funda en la idea de
civilizacion, como proceso de autoconciencia de
Occidente y su pretendida superioridad respecto a las
demas culturas: pero sefiala también que tiene un caracter
endogeno, ya que promueve en los individuos el anhelo de
alcanzar distincion social y prestigio hacia dentro de
Occidente.

4 En este sentido recomendamos leer “Catecismo politico
de los industriales” (Gilberto Silva, R. y Gardufio Valero, G.
2019, p. 3 y ss.) donde Saint Simén plantea el conflicto en

agentes intervienen en el despliegue del
proyecto modernizador?® y, por otra, el supuesto
segun el cual permite una linea de analisis
sobre sus efectos en los distintos ambitos de la
vida social. En esa direccion el pensamiento
sociolégico produjo las contribuciones mas
sustantivas a partir del siglo XIX, ya que pasa
de preguntarse por el individuo a hacerlo por lo
colectivo, debido a los cambios producidos por
la vertiginosa dinamica de la sociedad
industrial, expresados en la radicalizacion del
interés. Ese es, al mismo tiempo, el momento
en que el pensamiento politico se pregunta
sobre el pasaje de las creencias mitico-
religiosas a las convicciones éticas, justificadas
racionalmente, que guian la conducta humana
en todas las esferas en que actua.

Dos nombres son centrales en este momento
del pensamiento socioldgico, Augusto Comte*
(1798-1857) y Saint Simon® (1760-1825), que
como apunta Forte, coinciden en que la
revolucion en marcha trae consigo una
conflictividad inusitada ya que la
reestructuracién social colisiona con el viejo
orden. En ese momento inaugural, con la
categoria conflicto, la ciencia socioldgica se
empefia en explicar esa sacudida y sus derivas,

piensa lo social como problema politico. De

términos de la anarquia y el despotismo como fendmenos
que amenazan la organizacién social en torno al trabajo,
ya que los hombres temen y odian por igual; por ende, son
capaces de producir violencia y caos.

5 De Comte recomendamos leer “Sobre la ley de los tres
estados” (Gilberto Silva, R. y Gardufio Valero, G. 2019, p.
53 y ss.) donde postula que la reforma y la revolucién
conspiran contra la conservacién del orden social
medieval, que, en los términos del autor, es el lugar
histdrico de la sociedad organica e integrada.

57



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 54-72

modo que los cambios que advienen con la
sociedad industrial, en el orden econdmico,
cientifico y cultural, constituyen el inicio de
conflictos sobre los que debera intervenir el
Estado, desde el siglo XIX en adelante, como
entidad que regule, controle e inclusive
sancione sus manifestaciones.

Pensemos, por ejemplo, en la masiva migracion
humana del campo hacia las ciudades que
produjo el surgimiento de las fabricas, en busca
de una vida mejor. Ese fendmeno de implosion
poblacional trajo consigo una diversidad de
problemas practicos de organizacion social:
necesidad del incremento de espacios
habitacionales, de urbanizacion, de control de
los delitos ocasionados por la disputa de
recursos para la sobrevivencia, debido a, por
ejemplo, el aumento de la tasa de natalidad.® Se
pone en evidencia la agudizacion del instinto de
conservacion en un ambiente cuyos recursos
son aun escasos, pese a las promesas que la
revolucion industrial inaugura.’

Este es el momento en que el pensamiento
sociolégico empieza a implicarse mutuamente
con el pensamiento politico. Asi pues, en Saint
Simon como en Comte la conceptualizacién del
conflicto esta estrechamente ligada a la
conceptualizacion del orden, el cual se entiende
como consecuencia del conjunto de
condiciones producidas por el pasaje del

estadio teoldgico de la humanidad, en el que

6 Recomendamos ver los filmes Daens (Bélgica 1992;
Tiempos modernos (Chaplin, 1936); La isla de las flores
(1989), entre los muchisimos documentales y peliculas
que retratan el despliegue y conflictividad abiertos a partir
de la revolucion industrial.

predominé la guerra, hacia el estadio positivo,
en que predomina el trabajo por obra de la
revolucion industrial. El conflicto, asi entendido,
provoca la reaccion del pensamiento
sociolégico conservador, de autores como
Joseph De Maistre (1753-1821) a través de la
reivindicacion de los lazos sociales primarios,
particularmente los trabados en la familia y la
escuela, como una vuelta a la vida, por fuera de
la racionalidad moderna que impregna la vida
social, desde sus referidas transformaciones.

Por otra parte, Emile Durkheim (1858-1917), a
partir de la idea de orden social, analiza la
autoridad como figura que instituye la relacion
entre mando y obediencia en una sociedad,
vinculo sin el cual la consecuencia inexorable
de las relaciones humanas es el conflicto. En
términos de Durkheim las formas en que los
individuos aceptan las reglas de organizacion
social, por obra de una coaccién externa que se
corresponde con el reconocimiento de una
autoridad moral (el padre, el maestro, el patron,
el gobernante), consiste en un hecho anterior a
la coaccion externa de la que deriva la
obediencia a las reglas: la internalizacién de la
norma, esto es, el aprendizaje del principio
y el
funcionamiento social, que los individuos

explicativo sobre la organizacién

aprehenden a través de la socializacion, familiar

y escolar, centralmente.? Este es el momento en

que la sociologia acufia un léxico que ubica el

7 Recomendamos al respecto ver Oliver Twist (2005), que
narra a través de la experiencia de un nifio este
escenario.

8 En este sentido la lectura de “Reglas relativas a la
distincion entre lo normal y lo patoldgico” (Gilberto Silva,

58



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 54-72

conflicto en términos de situacion que requiere
combatirse como a una enfermedad. El
supuesto sociolégico en ese sentido es que el
respeto a las normas y por ende a la autoridad,
impide que se produzca el conflicto como una
conducta disruptiva respecto a la cohesion
social, es decir, a la contencién de toda forma
de violencia o cualquier modo de puesta en
cuestion de la organizacion social.®

En términos tedricos, como apunta Forte
(2001), esas distinciones socioldgicas dan paso
a la disputa de las tres grandes corrientes del
pensamiento

politico del siglo XIX, el

liberalismo, el radicalismo y el
conservadurismo. El primero, defensor de la
moderna del

organizacion Estado y la

economia, anticlerical y devoto del
individualismo como medio para el progreso
material de los hombres; el segundo expresado
en la confianza ciega en la razdn,
especialmente desde la llustracidon en adelante;
el ultimo expresado en los pensadores criticos

de la revoluciones francesa e industrial (como

R. y Gardufio Valero, G. 2019, p.183-203) permite
comprender la relacion entre orden y conflicto en términos
de normalidad y patologia del comportamiento social.

9 Recomendamos en este sentido el ilustrativo filme
espafiol La lengua de las mariposas (1999) y el
documental La educacion prohibida (2012) Disponible en
https://www.youtube.com/watch?v=-
1Y90qSJKCc&list=PLhxvKaigYTLNYjepn4nTLDfRNHeoi
RMnP.

0 El movimiento reformista cuestiond la autoridad de
clérigos y pontifices, por considerar que asumia el control
de las practicas religiosas de los creyentes; lo cual se
sostenia en cierta medida gracias a su estrecha relacion
con el poder politico, encarnado en los gobiernos de los
estados, lo cual habilitaba vinculos econdmicos
generalmente devenidos en actos de corrupcion.
Asimismo, objetd el cobro del diezmo y las indulgencias,
por considerar que corrompia el caracter espiritual del

Joseph De Maistre y Lois de Bonald, 1754-
1840).

Por otra parte, la filosofia del derecho ha
contribuido a través del lusnaturalismo a
profundizar la pregunta por el conflicto,
situandose bajo el lente politico,

particularmente respecto a los procesos

sociales desplegados en Europa con la
Reforma religiosa'’, cisma impulsado por Martin
Lutero e italo Calvino, a cuyos seguidores
persiguié violentamente la Inquisicion, en
distintos paises.!

El lusnaturalismo introdujo en el pensamiento
politico la tesis segun la cual el derecho
positivo, que regula efectivamente la vida
social, se inscribe en un orden anterior, el
natural, cuyas leyes orientan la preservacion de
la vida humana y cuya legitimidad radica en la
no contradiccién con los principios morales
consensuados socialmente. El conflicto segun
esta perspectiva aparece toda vez que se
transgrede el principio de conservacion y

justicia, inscrito en la naturaleza humana; por

culto cristiano, como lo corrompia la posesion de
innumerables propiedades, no sélo en Europa. Asimismo,
cuestiond el culto a las imagenes, las practicas de la
comunion y la confesidn, el caracter sacramental del
matrimonio y reivindicod la lectura de las sagradas
escrituras y el derecho al libre albedrio de los fieles.
"Evidencia esa intolerancia para con los movimientos que
cuestionan un orden determinado, el hecho de que durante
la Reforma, se libraron numerosas batallas militares,
desplegando la llamada Guerra de los treinta afios, ya que
entre 1618 y 1648, los seguidores catdlicos de los
Habsburgo pelearon contra los principes protestantes de
Alemania, mientras que la reforma catélica en Francia
concluyd con la ruptura entre los Habsburgo y la jerarquia
catdlica, que luego se unio a los protestantes en el campo
de batalla. Con la firma de la Paz de Westfalia concluyé la
Reforma Protestante.

59



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 54-72

ende, solo puede repararse con la mediacion de
normas que restituyan el equilibrio perdido.

En ese sentido, el conflicto derivado del litigio
de interpretaciones sobre la religién, por
ejemplo, abri6 al pensamiento sobre lo social la
pregunta por el papel del derecho como fuente
de apaciguamiento entre los seres humanos y
de garantia para la instauraciéon de un nuevo
orden de convivencia. Por una segunda via,
esta perspectiva plantea la desobediencia a la
autoridad, el desconocimiento de los principios
segun los cuales los hombres deben ser
mandados por otros, lo cual se expresa también
como vulneracién de los intereses individuales
por parte de quien manda, por ejemplo,
ejerciendo distintas formas de violencia sobre
ellos. Es decir, el conflicto social, segun este
enfoque, se produce como ruptura de los limites
entre lo que quieren los individuos, motivados
por sus necesidades y los valores que han
aprendido para convivir socialmente vy, la
voluntad del soberano, esto es, de quien
comanda la administracién de las reglas y los
recursos para gobernar a los subditos.

Los iusnaturalistas propusieron distintas
respuestas al problema que esa faena implica,
esto es, las contradicciones que produce el arte
de gobernar, que vela por la concordia entre los
individuos, para asegurar un principio natural
del universo, la justicia, al mismo tiempo que

administra las normas mas ecuanimes posibles

12 Recomendamos ver Pasqualino sette belleza (1975) y
El violin (2005) Disponible en
https://www.youtube.com/watch?v=23tRkymY8M4 que

que no contradigan ese postulado. Defienden
por un lado, el pacto de asociacién, implicito en
la convivencia social, pero que se sostiene en la
decisién individual y colectiva de aceptar
unanimemente un sistema de reglas, un orden
juridico que la justifique; pero, por otro lado,
reivindican la obediencia a la autoridad, ya que
ese pacto sélo prospera mediante la sumision al
poder publico, que es “el acuerdo para instaurar
una autoridad que especifique, con un
ordenamiento normativo, aquellas pautas y que
les garantice eficacia mediante el uso
monopolico de la coaccién” (Dotti, 1994, p. 60
citado por Stropparo, 2006). Y una tercera
respuesta a las implicancias de la relacion
mando-obediencia ha consistido en confinar los
problemas morales vy religiosos a la conciencia
de los individuos, de modo que cada quien
asuma segun su propio criterio, un modo de
resolver los conflictos que acarrea la
convivencia social.'?

Otro ndcleo de autores indispensables para
comprender las teorizaciones sobre el conflicto
comprende a Karl Marx (1818-1883) y Friedrich
Engels (1820-1895). Aunque se ha polemizado
mucho sobre esta caracterizacion, nos
atenemos aqui al criterio de Nievas (2008)
quien afirma que ambos pensadores lo
conciben como situacion atipica, extraordinaria,
en un determinado orden social y que sigue una

ley inscrita en las sociedades de clases, por

muestra con profunda crudeza el caracter dilematico que
alcanza la conducta humana en contextos de opresion y
por ende, deja la resolucién del conflicto confinada a la
esfera moral individual.

60


https://www.youtube.com/watch?v=23tRkymY8M4

Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 54-72

ende, en la historia de la humanidad. Asi
entendido, el aporte de ambos pensadores
permite conocer sus ideas como critica al
pensamiento positivista sobre lo social antes
presentado, pero de ningun modo esta
ubicacién supone caracterizarlos como simples
tedricos del conflicto, pues la radicalidad
epistemoldgica y politica con que pensaron la
sociedad y las posibilidades de la emancipacion
humana de toda opresion consiste
precisamente en haber propuesto un sistema
tedrico que explica y anticipa el devenir de la
sociedad capitalista como un sistema de
dominacion social, omnipresente en el mundo.
Segun Marx (1966) el conflicto atraviesa la
sociedad siempre y se origina en la diferencia
entre quienes poseen los medios de
produccion, la burguesia, y quienes trabajan
para hacerlos producir riqueza, los
trabajadores. Esa contienda se funda con la
institucion de la propiedad privada y los
beneficios que esto reporta a la burguesia,
puestos en cuestion por la clase trabajadora,
que es la que produce y sustenta con su trabajo

a aquella.”™ Si bien el marxismo delimita cuatro

3 Sin embargo, mediante la idea de materialismo historico
Marx describe y explica a través de ciclos en la historia de
la humanidad, las formas de la opresién humana, que
alcanza su maxima expresion con la sociedad capitalista,
precisamente porque a través de un nuevo modo de
produccién y circulacion de la riqueza, explota sin
restricciones al hombre.

4 Acerca de las caracterizaciones del régimen de
comunismo primitivo, el régimen esclavista, el régimen
feudal y el régimen socialista (como primera expresion del
comunismo) puede verse Harnecker, M. (1976, Cap. 11).

5 En ese sentido recomendamos leer de Karl Marx
Introduccion a la critica de la economia politica/1857
(1989, p. 33-62; 65-68; 70-82), donde presenta las claves
de compresién de la economia politica como explicacion

momentos de la evolucion histérica™, se
detiene en los fendmenos y procesos abiertos a
partir del surgimiento de la economia capitalista
porque su matriz consiste en confrontar los
intereses de ambas clases, las que ponen a
prueba su capacidad de conservacion: la de los
trabajadores mediante mecanismos como la
huelga y su organizacién politica independiente
de la patronal y la de la burguesia, mediante la
represion de cualquier intento de control de las
relaciones de produccion y las ganancias que
su explotacion reporta. Dicho de otro modo, la
lucha de clases, como define Marx al conflicto
que atraviesa la sociedad de modo permanente,
se expresa en las relaciones laborales, los
problemas de organizacion social y de la vida
cotidiana a partir de la revolucidon industrial
(migraciones, violencia, pobreza, etc.) y la
consolidacion del capitalismo como modo de
organizacion social."

Siguiendo a Harnecker (1976), la lucha de
clases se produce toda vez que se da la no-
correspondencia entre las relaciones de
propiedad y de su posesion efectiva, de modo

tal que se hace necesaria la intromision de

de las relaciones sociales y reafirma que cualquier
resolucion de las luchas que entre estas se produce solo
tiene un caracter paliativo, de conservacion del orden, para
lo cual la burguesia emplea todos los recursos contenidos
en la organizacion politica de la sociedad, el Estado, como
método permanente para frenar y sofocar la evolucion de
esas luchas hacia una solucion definitiva, la revolucion
socialista. De Engels recomiendo La situacion de la clase
obrera en Inglaterra. Segtn las observaciones del Autor y
fuentes autorizadas (1845, p. 2-20) donde retoma la tesis
segun la cual las relaciones capitalistas de produccion
constituyen la materia de que estd hecho el conflicto
social, ejemplificandola con la descripcién de la opresién
de los trabajadores ingleses y norteamericanos.

61



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 54-72

factores extraecondmicos para establecer y
mantener la relacion de explotacion. Las
condiciones de subordinacién o servidumbre de
quien trabaja, respecto del patrén o propietario
de los medios de produccion, constituye la
principal fuente de conflicto, ya que los hombres
siendo naturalmente libres necesitan vender su
fuerza de trabajo, aceptando reglas
contractuales que precisamente restringen su
libertad plena.® De modo que las normas
laborales, que imponen y vigilan las condiciones
de trabajo, exponen la asimetria original que
introduce la posesidon de los medios de
produccién, respecto de quienes no los
detentan. En el capitalismo, a diferencia de
otros momentos del desarrollo histérico, las
relaciones de dominacibn no  estan
determinadas ni por la fuerza, la tradicion, la
religion o cualquier otro principio de coaccidn
sobre los individuos para asegurar su
explotacién a través del trabajo, sino por la
conducta orientada al interés individual.'”

Pero el marxismo va mas alld de esta
caracterizacion de la fuente del conflicto, ya que
postula que la clase propietaria accede a los
recursos que posibilitan el funcionamiento del

Estado, como el ordenamiento juridico-politico

6 Recomendamos en este sentido Las cenizas de Angela
(1999), un film ilustrativo de los tipos de conflictos que se
agencian en la década del 30, cuando esa promesa
contradice el interés individual, particularmente de quienes
detentan la posesion de recursos, ya una vez desandado
el largo ciclo de supuesto esplendor social abierto con la
industria fabril y energética.

7 Recomendamos ver el film Parasitos (2019), que retrata
los principios de calculo e interés que la conducta humana
detenta como valores dominantes en la sociedad
capitalista y cuyas derivas inexorables son precisamente
situaciones de conflicto entre los individuos regidos por los
mismos patrones de conducta.

que da forma y continuidad al capitalismo, el
cual reune y regula el conjunto de instituciones
y normas que aseguran la reproduccion de las
condiciones materiales de dominacién de una
clase sobre otra.’® En consecuencia, ese
ordenamiento es fuente de continuo conflicto
porque prescribe el papel de subordinacion de
unos individuos, comprendidos en la clase
proletaria que trabaja, a otros comprendidos en
la clase burguesa que vive sin hacerlo, no sélo
para sostener sistema de produccion de la
rigueza -el trabajo- sino para asimilar como
propias las ideas y valores que la burguesia
detenta a través del control del Estado, ya que
encarna el liderazgo de sus instituciones, ocupa
puestos de poder politico, como el parlamento
u otros, en los que ejerce su autoridad, incluso
a fuerza del uso de la violencia.™®

Otro autor clave para pensar la relacion
intrinseca entre conflicto y orden es Max Weber
(2002), para quien el individuo a partir de la
Modernidad asume formas de estar en el
mundo, a través de la profesién como vocacion,
orientada por una racionalidad que le asegura
su responsabilidad y conviccidén sobre su labor
a través del apego a las normas universales y

abstractas y a la vez el desencantamiento del

8 Recomendamos ver en este sentido el clasico filme
Novecento (1976) que reune una amplia composicién de
los elementos constitutivos de la lucha de clase.

9 La policia, por ejemplo, constituye la figura que por
antonomasia ejerce el monopolio de la violencia en
nombre del Estado, para asegurar la obediencia al
ordenamiento social. A propdsito, recomendamos ver un
reciente documental francés con el mismo titulo, El
monopolio de la violencia (2020), que retrata el caracter
sistémico (instituido) de la violencia como recurso
legitimado para el control del comportamiento social y
disolucién del conflicto.

62



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 54-72

mundo, respecto del cual no posee pasion
alguna. La accion es objeto de regulaciones
legales y racionales, por parte del Estado, a los
efectos de evitar el conflicto, es decir, la
actuacion de los individuos en completa libertad
no es posible; por ello, es objeto de represalias
si incurre en transgresiones a dichas normas
(juridicas, mediante sanciones legales o,
fisicas, mediante la represion policial)?°. Por
otra parte, Weber sefiala que las reglas
caracteristicas de la economia capitalista, de
tipo racional, fijan un orden, cuyo mandato para
los individuos es el éxito material, expresado
como prosperidad y enriquecimiento, merced a
la profesioén bien remunerada. Para el sociélogo
el sentido de la accion es atribuido por la
racionalizacion de las imagenes religiosas del
mundo, que hasta inicios de la Modernidad
determinaron una jerarquia de valores que
guiaron la conducta humana. Segun esta
perspectiva, el hombre ya no actia mas, como
hasta el Medioevo, siguiendo un designio divino
0 un mandato moral o religioso, sino un interés,
movido por la racionalidad, que le asigna
caracter de vocaciéon a su relacién con el
mundo. Las acciones racionales orientadas a

fines y las acciones racionales orientadas a

20 Recomendamos ver La Patagonia rebelde (1974);
Insurgentes (2012); En el nombre del padre (1973), que
abordan distintos mecanismos y causales del uso de la
represion y restriccion a la libertad humana.

21 Recomendamos ver Alta sociedad (2018): El hoyo
(2019) y El método (2005) que ilustran claramente esta
tesis.

22 Recomendamos a proposito de este postulado ver Pan
y rosas (2000).

23 En este sentido recomiendo leer de Coser, L. (1970)
“Nuevos aportes a la teoria del conflicto social y la
legitimidad”, donde el autor resume algunos supuestos de
estas dos perspectivas mostrando con ello la novedad que

efectivizar valores, son en definitiva los
dominios de la conducta que pueden abrir
conflicto entre los individuos y entre estos y las
instituciones, porque en la medida que siguen
un calculo racional, cuyo sentido es la eficacia,
sus consecuencias pueden afectar el interés de
otros o las prescripciones normativas de la vida
social (Weber, 2002).2!

La perspectiva quiza mas provocadora del
pensamiento contemporaneo la plantea Georg
Sorel, como destaca Lewis Cosser (1970),
porque ha sefialado que el conflicto tiene un
caracter transformador, que evita la osificacion,
el estancamiento, del sistema social, ya que
alienta la creatividad y por ende el cambio.?? En
realidad, Sorel traduce conflicto como violencia
y presume que su superacion podria derivar en
la desaparicibn de la cultura europea,
precisamente porque no superarla implica
anular las posibilidades de transformacion
social.?®

En suma, la idea de conflicto, abordada en torno
a la nocion de orden, permite comprender que
este se configura toda vez que la libertad
humana se ve amenazada, bajo cualquier forma

de restricciéon.?*

las teorias criticas del conflicto aportan al pensamiento
sobre lo social.

24 Finalmente, como lectura que sintetiza el recorrido por
los principales autores clasicos de la teoria socioldgica del
conflicto, que ha abonado los estudios y debates de la
ciencia politica, recomendamos de Asael Mercado
Maldonado. A. y Gonzalez Velasquez. G. (2008) el texto
“La teoria del conflicto en la sociedad contemporanea”,
donde incluso se mencionan autores que aqui no hemos
presentado. En dicho resumen aparecen categorias que
proceden de distintas tradiciones y exceden al
pensamiento occidental sobre el tema.

63



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 54-72

Segundo atajo: la nocién de autoridad

La autoridad como epicentro del estudio sobre
lo politico y, por ende, sobre las relaciones
constitutivas de la vida social, ha sido pensada
a lo largo de la historia desde la teologia,
pasando por las filosofias y teorias del
comportamiento politico, en el campo de la
ciencia politica propiamente. Nos detenemos en
la Modernidad, cuyo epicentro se reactualiza
continuamente en los imaginarios y sistemas
politicos, particularmente en Occidente.

Con Nicolas Maquiavelo (1467-1527) se
inaugura una teoria de la autoridad en los
términos de la condicion necesaria para
asegurar la convivencia entre los hombres en
un orden justo. El nucleo de El principe, es la
idea de que la autoridad consiste en la
concentracién del poder del soberano, que solo
puede asegurar su reconocimiento a través de
la obediencia de sus subditos, los
gobernados.?® La obediencia otorga sentido al
gobierno, asi como la potestad de decidir como
proceder para la preservacion del Estado, que
es el orden bajo el cual los gobernados cobran
existencia. Para que la autoridad sea
sustentable el principe, el gobernante, debe ser
amado y temido, mas temido que amado afirma
Maquiavelo, porque el pueblo puede olvidar el
amor, nunca el temor, condicion que asegura su
permanencia en el poder y la subordinacion del

pueblo a él.%6

25 Maquiavelo aventura también la posibilidad de
administracion del poder mediante un gobierno compartido
con otros, lo cual en ultima instancia no es aconsejable.

26 Recomendamos ver Zama (2017) que da cuenta del
conflicto en torno al ejercicio de la autoridad incluso entre

A partir de Maquiavelo el conflicto puede leerse
como problema que gravita contra el principio
de autoridad de quien gobierna un Estado. Su
comprension 'y resolucion halla en las
recomendaciones que el autor hace en el texto
a quien fue su destinatario, Lorenzo de Médici,
‘el Magnifico’, explicandole cémo actuar y qué
hacer para unificar a Italia y sacarla de la crisis
en que se halla. Es el momento en que el
pensamiento sobre lo social se explica
decisivamente por su caracter politico, esto es,
como un orden sobre el cual pesa el imperativo
de gobernar mediante leyes que no son morales
sino técnicas, entendiendo aqui por técnicas a
los procedimientos que el soberano considere
necesarios para ejercer su autoridad. El
conflicto, en estos términos, es un orden
anterior a la organizacion social, es decir, esta
latente, oculto y se manifiesta en distintas
circunstancias, como cuando la autoridad pone
en tension las libertades individuales con
medidas arbitrarias impuestas en nombre de la
seguridad publica (por ejemplo, la aplicacion de
decretos de necesidad y urgencia para
administrar una crisis econdmica, que por una
parte regulan el comportamiento de las
variables que definen esa crisis: salarios,
precios, etc., y a la vez con ello se evita el
debate parlamentario, que puede poner en
peligro la voluntad del gobierno, con lo cual la

democracia representativa queda suspendida);

quienes comparten un mismo repertorio de valores y
convicciones, en este caso en un momento especifico de
la colonizacion de América.

64



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 54-72

0 una vision del cambio social (por ejemplo, la
designacion del extractivismo minero, como
politica de Estado, sin tomar en consideracion
sus implicancias sociales y ecologicas).?’” En
ultima instancia, la sancion a las transgresiones
de los individuos a las normas y prescripciones
de convivencia hace patente el supuesto de
Maquiavelo segun el cual quien manda debe
hacerse respetar e incluso temer, para asegurar
gue sus decisiones se legitimen.

Ya con Hobbes?® (1588-1679), que también se
pregunta por el destino de la comunidad
humana, la reflexiéon gira en torno a la idea
segun la cual la autoridad es necesaria para
aplacar el natural conflicto a que se hallan
expuestos los hombres en su convivencia
social, ya que por naturaleza el hombre es el
lobo del hombre, pues antes de aprehender las
normas para vivir con otros, su comportamiento
se guia por los instintos para asegurar su
supervivencia y no por la racionalidad para
satisfacerla sin dafar la vida o las libertades de
los demas. Ese estado de barbarie, con el que
el hombre inicia su vida en sociedad, constituye
el conflicto primario que el soberano debe
dirimir mediante el contrato, el cual se instituye
en un acuerdo por el cual los subditos ceden el
consentimiento para que otro coarte en cierta
medida su libertad, a cambio de su seguridad.?®

Ese convenio s6lo puede garantizarse a través

27 Recomiendo al respecto ver el documental Asecho a la
ilusion (2005).

28 Recomendamos leer Leviatan, capitulo XXX, donde el
autor sefiala que la mision del soberano (sea un monarca
0 una asamblea) es desempeniiar el papel para el cual fue
investido con la suma del poder, es decir, como autoridad
maxima, a fin de procurar la seguridad del pueblo.

del leviatan, del Estado fuerte, cuya mision es
velar por el respeto incondicional de sus
postulados, a fin de evitar el mutuo exterminio
entre los hombres.

Tanto el pensamiento de Maquiavelo como de
Hobbes han subrayado que la autoridad, al
mismo tiempo que es una situacion inexorable
en la convivencia social, opera como mediacion
del conflicto, porque interviene para poner
limites a la violencia que lo expresa; pero es
también fuente de conflicto, ya que, para
resolver las derivas de la convivencia humana,
quien manda recurre a algun modo de violencia,
a los efectos de imponer el respeto a la norma,
0 a un orden determinado.

En este anclaje también Max Weber aporta a la
teoria critica del conflicto, en clave de la relacion
entre individuo y autoridad, por lo que
recomendamos leerlo a través de un
comentarista, Salvador Giner (2003).3° En su
lectura, Weber (2002) define el conflicto como
consecuencia inevitable de la convivencia, en la
que los individuos concurren con intereses
distintos, lo que determina disputas en pos de
acceder y mantener los recursos para la
reproduccion de la vida. Asi, por ejemplo, el
egoismo y la violencia expresan dos formas
exacerbadas de esa diversidad de intereses
individuales, que pueden incluso incurrir en

delito para asegurar su propia sobrevivencia, en

29 Recomendamos ver el film La naranja mecanica (1971) como
una aproximacion a esta tesis.

30 Teoria sociologica clasica (2003, ver item 3.3 y 4)
recomendable dada la complejidad de los textos weberianos y
a los efectos de transitar después por las fuentes que el autor
referencia.

65



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 54-72

caso de que no se haya internalizado
profundamente el respeto a las normas. Ese es
el momento en que se abre un litigio con la
autoridad, cuya legitimidad para aplicar la
norma se pone en entredicho.?' Pero el conflicto
excede esa condicidén, ya que el papel social
asumido por los individuos puede producir
malestar, porque frustra sus expectativas, les
obliga a desempeniar roles que restringen sus
intereses. Tal es, por ejemplo, la insercion en el
mercado laboral, que impone restricciones
fisicas y psiquicas al exigir el cumplimento de
un régimen de tareas, horarios, codigos, etc.,
como condicidon para su aceptacion como
trabajador. Por ello, y siempre segun Weber,
dar cuenta del conflicto exige examinar los
valores y motivaciones que lo producen, para
luego comprender los tipos de conductas que
en él se despliegan: la sumision a la norma y la
autoridad, o bien, la rebeldia o la confrontacién
ante ellas, o bien, el entendimiento entre los
La autoridad

individuos y la autoridad.

(encarnada en los gobernantes, los
educadores, la familia, etc.) detenta la vigilancia
del cumplimiento de las normas, en torno a
asuntos de interés publico, esto es, aquellos
que son comunes con otros, asi como la
facultad de sancionar su incumplimiento,
coaccionando a los individuos fisica o
psiquicamente, mediante un recurso legal (la

policia o el derecho).

31 Recomendamos ver en ese sentido el documental La huelga
de los locos (2002).

32 En sus clases en el Colegio de Francia, Foucault ha
desarrollado un estudio sobre las formas mediante las cuales
se hace factible el gobierno de la poblacion.

Agregamos al respecto un autor caro al
pensamiento sobre lo social, Michel Foucault
(2006), que ha estudiado bajo la figura de la
gubernamentalidad la relacién entre los
individuos y la autoridad a lo largo de la historia,
particularmente en Occidente.®> En esa
direccion distingue dos nociones que permiten
comprender la relacién entre los individuos y la
autoridad, la cual detenta el poder de decidir
cdémo gobernar la conducta de la poblacion. Por
una parte, las tecnologias de poder, que
determinan la conducta de los individuos,
sometiéndolos a ciertos tipos de fines o de
y que
objetivacion del sujeto, esto es, en su

dominacion, consisten en una
tratamiento como objeto de intervencion de la

politica estatal y los saberes expertos
(economia, medicina, etc.). Y por otra, las
tecnologias del yo, que permiten a los
individuos efectuar por cuenta propia o con
ayuda de otros, un conjunto de operaciones
sobre su cuerpo y su alma, pensamiento,
conductas, o cualquier forma de ser, obteniendo
una autotransformacion a los efectos de
alcanzar cierto estado de felicidad, pureza,
sabiduria o inmortalidad (Murillo, 1996). En el
neoliberalismo como modo de concebir la
conducta de la poblacién, la racionalidad
politica con que se gobierna se dirige a
docilizarla, hacerla util, eficaz, l6gica guiada por

los designios de la economia politica. El

33 Debe sefialarse que Foucault aborda dos tecnologias mas, las
de produccidn, que permiten producir, transformar o manipular
cosas; y las tecnologias de sistema de signos, que permiten
utilizar signos sentidos, simbolos o significaciones.

66



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 54-72

conflicto, categoria que si bien Foucault
propiamente no trabaja, se despliega en la
historia bajo formas de dominaciéon social,
intensificadas a partir del liberalismo iniciado en
el siglo XVIII, a los efectos de intervenir sobre
los procesos biolégicos de la poblacién
(nacimiento, enfermedad, envejecimiento,
muerte), pero dicha intervencion requiere el
empleo de practicas de encauzamiento de la
conducta a través de los cuerpos, mediante lo
que llama dispositivos disciplinarios,
encarnados en la escuela, la prision, el
manicomio, como sus formas mas refinadas y
mediante tecnologias de poder, a través de las
cuales la autoridad interfiere en la libertad
individual. En los términos de Foucault (2006)
este es el epicentro del conflicto por excelencia,
de las sociedades modernas y
contemporaneas. En ellas los hombres viven
entre dos posibilidades: dejarse gobernar, a
costa de aceptar la limitacion de sus libertades,
o bien, sublevarse frente a todas las situaciones
en que predomina el principio biopolitico “Hacer
vivir y dejar morir’, que deja en manos de la
autoridad (encarnada en quienes tienen el
monopolio de la decisién, los gobernantes, por
ejemplo) la potestad de administrar los recursos
para asegurar la sobrevivencia y reproduccién
de la vida. Pero como esa tarea se ejerce en el
marco del Estado, las racionalidades con que lo

hace no son omnipotentes, no pueden

34 En este sentido recomiendo leer la clase del 5 de abril de
1978, que permite comprender como funciona el control
disciplinario de las poblaciones y reconocer en términos
generales, qué tipo de conflictos debe afrontar el Estado desde
inicios de la Modernidad hasta el presente (Foucault, 2006).

desempefar eficazmente esa mision, porque
estdn comandadas por los designios de la
economia politica, que dictaminan cémo y
cuando gestionar dichos recursos. En
consecuencia, el gobierno de la poblacion
incurre en fallas, ocasionando formas de la
muerte (hambre, violencia, plagas, etc.).3*

Asimismo, hallamos en Foucault una categoria
que permite contestar, resistir e incluso
doblegar las formas opresivas con que se
gobierna la poblacién, esto es, el de practica,
entendida como el modo en que los individuos
subjetivan su relacion con el conocimiento y la
verdad a lo largo de la historia.®® A través de la
practica los individuos no cambian el mundo
sino la significacion de este para ellos,
diagraman un modo de relacion con los otros,
con las cosas, con el mundo, en definitiva.®® En
términos de Foucault, la autoridad puede ser
contestada mediante las practicas, a las cuales
posibilitan agenciar relaciones que resisten o
transforman los arbitrios de la autoridad sobre

la conducta humana.

Tercer atajo: la nocion de accidén

La definicion del conflicto asociado a la accién
se ha planteado en la historia del pensamiento
politico, mas vigorosamente desde el marxismo
en adelante. En esta tradicion, la accion politica
es posible porque el conflicto atraviesa la vida

social, es su condicién intrinseca que se reviste

35 puede ver el film La estrategia del caracol (1993) como una
excelente ilustracion de esta tesis.

36 Esta categoria guarda cierto correlato con la idea de praxis en
el marxismo y de accidn en las teorias socioldgicas clasicas.

67



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 54-72

de formas distintas, fundada en wuna
desigualdad historica producida entre quienes
trabajan y quienes detentan los medios para la
produccion del trabajo, entre trabajo intelectual
y trabajo manual, entre el trabajo de las mujeres
y el trabajo de los hombres.3” Como indicamos
antes, el materialismo historico y el
materialismo dialéctico, permiten analizar la
dinamica de la opresion humana en las
sociedades, especialmente la capitalista, en la
cual la accién es la evidencia del desarrollo de
la conciencia sobre las condiciones de
explotacion consumadas en el trabajo.® A partir
de la accidn politica —huelgas, motines,
puebladas— se expresa, para decirlo en
términos de Marx, la lucha de clases, cuya
resolucion puede ser su sofocacion mediante la
violencia fisica o la punicién juridica. En algunos
contextos y momentos histéricos, esos medios
incluso pueden considerarse como nuevas
garantias, en los términos del Estado y la
burguesia, mientras que para Marx estos
mecanismos constituyen formas de freno a la
lucha de clases que no podra resolverse sino
por la via revolucionaria, la cual se consumara

con la supresién del sistema de produccion

37 Recordemos que en paginas anteriores sefialamos que estas
divisiones impuestas por la dindmica del sistema capitalista,
siempre en términos de Marx, son consecuencia de la
contradiccién entre capital y trabajo, entre la propiedad privada
y las relaciones sociales basadas en la produccion de la riqueza
en manos de los trabajadores

38 Recomendamos para una primera aproximacion al vinculo
capital-trabajo como fuente de conflicto y resorte de la accion,
el film Préxima salida (2004).

3 En la perspectiva marxista el mutualismo, defendido
incluso por los sindicatos, las compensaciones que las
patronales agencian para paliar las condiciones de
explotacion, como los premios por asistencia, etc., asi

capitalista.*® Sin embargo, siempre en términos
de Marx, la opresion que instituye la sociedad
capitalista, se prolonga mas alla del trabajo, en
la cotidianidad. La superacién de la lucha de
clases y la instauracion del socialismo, como
régimen de organizacién social, en los términos
de Marx, soélo es posible mediante la accién den
auto organizacion de los trabajadores en una
fuerza politica que derribe, incluso por medios
violentos, el control del Estado de manos de la
burguesia.*

Una pensadora que ha reflexionado sobre la
accién como respuesta al conflicto devenido de
la convivencia social es Hannah Arendt (1957),
para quien toda accién es politica. A diferencia
de la tradicion moderna, especialmente de
Maquiavelo y Hobbes, Arendt postula que el
conflicto como tension o disputa entre los
individuos es una consecuencia inexorable de
la pluralidad, como condicién constitutiva de lo
real. La pluralidad implica una diversidad de
perspectivas y opiniones de que son capaces
los seres humanos, en cuanto seres libres, pero
cuya singularidad en cada individuo alienta la
posibilidad del conflicto, de la disidencia, de la

disputa, respecto a otros. Sin embargo, en

como las politicas gremiales que solo defienden
reivindicaciones inmediatas, forman un gran cepo a la
resolucion de la lucha de clases.

40 Este postulado puede comprenderse mediante la lectura
del Manifiesto del partido comunista de Marx y Engels, en
el cual plantean la relacién entre la opresiéon humana, por
obra del orden social que impera en la sociedad capitalista
y la necesidad de la accidon colectiva de la clase
trabajadora, para alcanzar la revolucion socialista. Esta
categoria ocupa el centro del debate en esta tradicion y
sus renovaciones, que halla en la violencia uno de sus
aspectos problematicos. Recomendamos en ese sentido
el extenso film La comuna de Paris (2001).

63



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 54-72

Arendt el conflicto es una fuente saludable de la
cual bebe la politica, que acontece cuando los
individuos hablan o actuan para dirimir sus
desacuerdos. Segun la autora, la accion en el
espacio publico define precisamente el caracter
de la politica como una aparicién del conflicto,
que puede haberse originado en el ambito del
trabajo, guiado por la racionalidad que mide los
costos y beneficios en la actividad de
produccién, toda vez que ambas valoraciones
se contradicen. Para superarlo los individuos se
salen de si e interactuan en la esfera publica,
donde son puestos en jaque los valores mas
comunes a todos los miembros de una
comunidad, como la guerra, el honor, la paz,
etc. Pero en Arendt, a diferencia de otros
autores contemporaneos, la accién permite
superar un conflicto, ya que funda un principio
de transformacién social, porque de Ila
deliberacion de los asuntos comunes deviene
siempre una posibilidad creadora o innovadora
de algun aspecto de la vida social. En ese
sentido sigue una teoria politica republicana,
pues la superacién del conflicto gira en torno a
la recuperacion o el alcance de libertades.*!

Para la autora, una de las versiones mas
evidentes del conflicto en el mundo
contemporaneo es el repertorio de implicancias

del consumo, como modo de vida generalizado,

41 Recomendamos ver Tierra y libertad (1995) y La clase
obrera va al paraiso (1971).

42 En “Labor, trabajo, accion. Una conferencia” Arendt
(1995) muestra la imbricaciéon entre esas tres categorias
para pensar la contemporaneidad, en clave de la
contradiccién que fomenta la vida con otros, la convivencia
social, también hecha de acciones, cuyos efectos inciden
en los demas. Dicho de otro modo, el conflicto primario que
afrontan los seres humanos, no se inscribe en un régimen

que es destructivo, devorador, asimilador de la
vitalidad humana. Entonces solo el hombre
puede transformarlo en otra cosa, saliendo del
ambito del trabajo, que tiene comienzo y fin
definido, en el cual se producen objetos no
durables y se expropia el deseo. Es el orden en
el cual estas condiciones producen el conflicto
para la propia condicién humana, le corroen su
naturaleza. Su superacion es posible mediante
una salida hacia el ambito de la labor, cuya
temporalidad es repetitiva, en el cual se
producen objetos durables y que, mediante el
vitalidad

consumo, le restituyen su

constitutiva.*?

Noticias del mas aca

Comprender el alcance de la idea de conflicto
en el mundo contemporaneo siguiendo el breve
recorrido de lecturas antes indicadas requiere
mirar el continuum de procesos que evidencian
la diversidad de formas en que se manifiesta la
conflictividad. En primer lugar, sugerimos una
aproximaciéon al enfoque critico asumido por
autores latinoamericanos en trabajos como
Movimientos sociales y conflicto en América
Latina (José Seoane compilador, 2003), que
trazan un conjunto de supuestos sobre los

conflictos que atraviesa América Latina.*®

politico dado o en un orden social regido por un sistema
de relaciones reguladas por las normas o la autoridad, sino
por lo que Arendt llama la pluralidad, la diversidad de
modos de existencia.

43 El libro situa las politicas estatales en el interior de la
relacion entre capitalismo y democracia-, como el cuadro
de inscripcién del descontento social con la gestién de los
bienes y servicios destinados a la poblacion, pasando por
las expresiones de movimientos sociales y populares que

69



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 54-72

En la misma linea de interés, recomendamos
leer Conflictos sociales, luchas sociales y
politicas de seguridad ciudadana (César
Barreira y otros coordinadores, 2013), que
aborda la trama de una serie de conflictos
socialmente existentes en América Latina.**

En tercer lugar, asumiendo la intensificacion de
los dramaticos problemas socioambientales
ocasionados por las politicas extractivistas, es
decir, de explotacion intensiva de los recursos
naturales, los minero-metaliferos y los agricola-
ganaderos principalmente, recomiendo leer un
capitulo de libre eleccion del texto Movimientos
socioambientales en América Latina, de
Maristella Svampa (2012), que describe las
movilizaciones y estrategias de protesta de
poblaciones, organizaciones 'y  actores
colectivos, exigiendo el cese de la explotacion a
gran escala de recursos considerados bienes
comunes.*

Este es sélo un agrupamiento tentativo de

lecturas que sirve menos para reconocer las

cuestionan los programas econémicos neoliberales en la
region, particularmente entre 2001 y 2002. Los textos
analizan también los procesos de militarizacion social y
criminalizacion de la protesta, que actualizan el supuesto
segun el cual los mecanismos represivos constituyen la
racionalidad con que se asegura el gobierno de las
poblaciones.

44 El trabajo concentra su explicacion en el caracter injusto
de la estructuracion social en la region, o sea, de como se
ha formado el entrecruzamiento entre clase, géneroy raza,
configurando identidades culturales que han sido puestas
en jaque una y ofra vez, mediante practicas
discriminatorias y dispositivos de violentamiento: las
poblaciones indigenas, negras y campesinas. Asimismo,
cifra el conflicto en la categoria inseguridad, como
condicion amenazante de la existencia de los ciudadanos;
los autores encuadran en los dispositivos juridicos las
posibilidades de su resolucién, siempre en los moldes de
los sistemas democraticos, esto es, siguiendo
mecanismos legales antes que atendiendo procesos
deliberativos con los actores. Por ello, se propone la libre
eleccion de un capitulo de este trabajo, a los efectos de

formas empiricas e  histéricas de Ila

conflictividad en nuestra region, y mas para
advertir qué tan fecundas son las categorias
con que las teorias antes presentadas permiten
comprender el conflicto como una dimension
constitutiva de la vida social, ya que da cuenta
de problemas que trascienden las relaciones de
clase, género y raza. Asi pues, los conflictos
socioambientales se estudian y reflexionan,
sittan al ecosistema como epicentro de
drasticas transformaciones de los recursos
naturales, por obra de la reconversién de la
economia capitalista, o mas bien, de un nuevo
ciclo de intensificacion, que compromete el

destino mismo de la especie humana.

identificar como las acciones de las instituciones sociales,
han avivado o profundizado la conflictividad siguiendo un
modelo conservador, burocratico, del papel de la politica
institucional y del control social. Cualquiera de los
capitulos permitira comprender las formas de la accién
colectiva, que han intentado responder a esta forma de la
conflictividad reclamando a los Estados reconocimiento de
libertades, u otorgamiento de nuevas garantias juridicas.

4 Esta propuesta de anilisis y discusiones pone énfasis
en la relacidon entre economia capitalista y politicas de
desarrollo, ya que la explotacion de los recursos naturales
se agencia transformado criticamente los territorios, a
través de emprendimientos privados, muchos de ellos
financiados por capitales transnacionales, que obtienen
altos niveles de lucro, dejando como efectos
socioambientales la erosién de fuentes acuiferas y los
suelos, en consecuencia, afectando la producciéon de
alimentos, la preservacion de la flora y la fauna -el habitat
humano, en definitiva.

70



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 54-72

Referencias

Archivo de peliculas
https://www.elcohetealaluna.com/archivo-
de-peliculas/

Alvarez Leguizamoén, S. (2008) “La produccién
masiva de la pobreza y su persistencia en el
pensamiento social latinoamericano”.
Biblioteca digital de vanguardia para la
investigacion en ciencias sociales. Region
andina y Ameérica Latina. Disponible en
https://www.flacsoandes.edu.ec/buscador/R
ecord/oai:clacso:clacso:D5987

Arendt, H. (1957) “Labor, trabajo, accion. Una
conferencia”. Disponible en
https://cristianorodriguesdotcom.files.wordpr
ess.com/2013/05/arendt-labor.pdf

Barreira, C. et. al. (Coords.) (2013) Conflictos
sociales, Iluchas sociales y politicas de
seguridad ciudadana. Editorial UAEM.

Comte, A. (2007). Discurso sobre el espiritu
positivo. Alianza Editorial, Madrid.

Coser, L. (1970) Nuevos aportes de la teoria del
conflicto social. Amorrortu, Buenos Aires.
Cadarso, P. L. L. (2001) “Principales teorias
sobre el conflicto social’. Norba 15, Revista

de historia.

Dri, R. (1994) Razén y libertad. hermenéutica
del capitulo V de la “Fenomenologia del
espiritu”. Editorial Biblos.

Elias, N. (2010) El proceso de la civilizacion.
Investigaciones sociogenéticas y
psicogenéticas (trad. R. Garcia Cotarelo).
Fondo de cultura.

Engels F. (1845) La situacioén de la clase obrera

en Inglaterra segun las observaciones del

autor y fuentes autorizadas. Disponible en
https://www.marxists.org/espanol/m-
e/1840s/situacion/situacion.pdf

Forte, M. A. (2008) “Comte: La utopia del
orden”.

Revista del Programa de

investigaciones sobre conflicto social.
Instituto Gino Germani. Afio 1 Nro. 0.

(2006)
poblacién. Curso en el College de Francia
1977-1979. Fondo de Cultura.

Giner, S. (2003) Teoria sociologica clasica. 2da

Foucault, M. Seguridad, territorio,

edicion. Ariel.

Harnecker, M. (1976) Los
elementales del materialismo historico.
Editorial Siglo XXI.

Hobbes, T. (1980) Leviatan. Biblioteca Nacional
de Madrid.

Maquiavelo, N. ({1531} 1999) El principe. En
www.elaleph.com

Marx, K. (1966) El capital (1867). Fondo de

Cultura Econémica.

conceptos

Marx, K. (1989) Introduccion a la critica de la
economia politica/1857. Siglo XXI.

Marx, K. y Engels, F. (2000) Manifiesto del
partido comunista. Editado por

elaleph.com.

Weber, M. K. | (2002) Economia y sociedad.
Esbozo de sociologia comprensiva. Fondo
de cultura.

Mercado Maldonado, A. y Gonzalez Velasquez,
G. (2008) “La teoria del conflicto en la
sociedad contemporanea”.

Pablicos, vol. 11, num. 21, pp. 196-221.

Nievas, F. (2008) “Marx y Engels: una compleja

Espacios

teoria abierta”, Revista del Programa de

71


https://www.flacsoandes.edu.ec/buscador/Record/oai:clacso:clacso:D5987
https://www.flacsoandes.edu.ec/buscador/Record/oai:clacso:clacso:D5987
http://www.elaleph.com/

Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 54-72

investigaciones sobre conflicto  social.
Instituto Gino Germani. Afio 1 Nro. 0.

Gilberto Silva, R. y Gardufio Valero, G. (2019)
(comp.). Antologia de teoria sociolégica
clasica. Facultad de ciencias politicas y
sociales - UNAM.

Seoane José (comp.) (2003) Movimientos
sociales y conflicto en América Latina.
CLACSO, Buenos Aires. Disponible en
http://biblioteca.clacso.edu.ar/ar/libros/osal/s
eoane/seoane.html

Stropparo, P. E. (2006) “La teoria sociolégica y
los problemas del orden, el conflicto y la
legitimidad”. Revista Cientifica de UCES,
Vol. X N° 2.

Svampa, M. (2012) Movimientos
socioambientales en América Latina. OSAL,
CLACSO, Buenos Aires.

Elsa Ponce es Dra. en Ciencia Politica vy
docente de la catedra Filosofia Politica en la
Facultad de Humanidades de la Universidad
Nacional de Catamarca (UNCa). Ademas, se
desempena como coordinadora de Tramas, el
Laboratorio de Estudios Politicos y Debates
Regionales en el marco del Doctorado en
Ciencias Humanas, también en la UNCa.

Correo electronico: eponce@huma.unca.edu.ar

72



Agora UNLaR, vol. 9, nim. 23, ago. 2024, Argentina, ISSN: 2545-6024, pp. 73-87

Consenso

Diego Ocampo
Universidad Nacional de La Rioja

Recibido: 15 de noviembre de 2023
Aceptado: 22 de abril de 2024

Resumen
En este trabajo se ofrece una introduccién al concepto “consenso” desde el punto de vista de la filosofia
politica. Se muestran diversas concepciones y caracteristicas del mismo. Luego, se exponen distintas
situaciones donde se presenta tal concepto, en particular su impacto en la democracia, el derecho y los
consensos aparentes.
Palabras clave: consenso, derecho, conflicto, democracia, consensos aparentes

Abstract
This paper provides an overview of the concept of consensus from a political philosophy perspective. It
explores various conceptions and features of consensus. Furthermore, it examines different scenarios where
consensus is relevant, particularly its implications for democracy, law, and apparent consensus.
Keywords: consensus, law, conflict, democracy, apparent consensuses

Introduccién

“Cada cual tiene un trip en el bocho dificil que lleguemos a ponernos de acuerdo, de acuerdo.”

“Hay muchas mas maneras de competir que de cooperar, por eso se necesita mas inteligencia para pactar
un acuerdo que para vencer en una competicion.” (Wagensberg J. 2018, p. 37)

Somos muchos, tenemos diferentes gustos, pluralidad es un hecho basico y elemental de
valores y planes sobre lo que es importante en la condiciéon humana.

nuestra vida y en la sociedad. O, en otros A unos, por ejemplo, les gusta ver futbol, a
términos, como dice Hanna Arendt, la otros les parece una pérdida de tiempo.

' Garcia. Charly, cancion “Promesas sobre el bidet”.



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 73-87

Algunas consideran que lo mas importante en
una vida es la familia, o el desarrollo de una
carrera profesional exitosa. Estas diferencias
o0 sobre temas similares no parecen ser
demasiado relevantes para preocuparnos. Sin
embargo, tenemos algunas disidencias
significativas que repercuten al actuar con
diferentes personas. Por caso, tener ideas
distintas sobre si subir o bajar impuestos,
realizar la explotacién de la mineria a cielo
abierto o como castigar a las personas por
delitos que cometan. Ademas de estas
tenemos algunas diferencias que parecen ser
irreconciliables, por ejemplo, en asuntos
centrales relativos a la autonomia, la vida o la
muerte, como la cuestion del aborto o de la
eutanasia.

Aun con todas estas diferencias se requieren
acuerdos sobre ciertos asuntos. En una
sociedad donde hay una pluralidad de
personas con visiones diferentes, tenemos
que llegar a ciertos consensos para la accion,
en particular para la accién politica.? Por eso
en este escrito vamos a intentar precisar el
concepto “consenso” desde la perspectiva de
la filosofia politica. Para ello en las diversas
secciones se va a desarrollar qué se entiende
por ese concepto, algunas distinciones

basicas y sus diferentes concepciones.

2 Acd ya tenemos una pregunta inicial para hacer sobre
el consenso. ¢Cudles son los asuntos necesarios sobre
lo que debemos acordar en una sociedad y cuales
quedan en libertad de los ciudadanos, de caracter
exclusivamente privado? Algunos asuntos tendran
respuestas obvias, otros unas mas difusas, por ultimo,
estan aquellos en disputa permanente.

1. Definicion basica: dos
consensos
La necesidad del “consenso”, término que la

tipos de

Real Academia Espafola define como el
acuerdo producido por consentimiento entre
todos los miembros de un grupo o entre varios
grupos, aparece como una frase habitual de la
politica nacional y provincial. Siempre se ha
resaltado la importancia en el ambito politico.
Basta hacer una busqueda rapida en Google
sobre el término consenso. A veces vemos
que se usan palabras similares como acuerdo,
unién, pacto o contrato, por eso es importante
recordar que distintos términos pueden
incluirse dentro de un mismo concepto, en
este caso “consenso”. De esta busqueda se
puede ver como aparecen dichos términos en
las noticias: “la Unidad es superior al

conflicto™ “convocard "una mesa de
acuerdos" contra la inflacién™, entre otros.
Incluso algunas agrupaciones politicas
universitarias han tomado como nombre de su
partido el término “consenso”™.

Una primera aproximacion basica a la idea de
consenso se puede leer en el diccionario de
Norberto Bobbio donde indica que en el
ambito de la teoria politica hay por lo menos
dos interpretaciones del término “consenso”
(Bobbio, Matteucci y Pasquino 1993). La
primera, que se puede denominar “consenso

en sentido restringido", se refiere a los

3 https://www.telam.com.ar/notas/202203/586891-
papa-francisco-unidad-eduardo-valdes-
opinion.html

4 https://www.unosantafe.com.ar/politica/alberto-
fernandez-dijo-que-convocara-una-mesa-
acuerdos-contra-la-inflacion-n2714097.html

5 https://www.unlar.edu.ar/index.php/in/90-
medios/noticias/3303-elecciones-unlar-confirman-
segunda-vuelta-en-rectoria-salud-y-exactas

74


https://www.telam.com.ar/notas/202203/586891-papa-francisco-unidad-eduardo-valdes-opinion.html
https://www.telam.com.ar/notas/202203/586891-papa-francisco-unidad-eduardo-valdes-opinion.html
https://www.telam.com.ar/notas/202203/586891-papa-francisco-unidad-eduardo-valdes-opinion.html
https://www.unosantafe.com.ar/politica/alberto-fernandez-dijo-que-convocara-una-mesa-acuerdos-contra-la-inflacion-n2714097.html
https://www.unosantafe.com.ar/politica/alberto-fernandez-dijo-que-convocara-una-mesa-acuerdos-contra-la-inflacion-n2714097.html
https://www.unosantafe.com.ar/politica/alberto-fernandez-dijo-que-convocara-una-mesa-acuerdos-contra-la-inflacion-n2714097.html
https://www.unlar.edu.ar/index.php/in/90-medios/noticias/3303-elecciones-unlar-confirman-segunda-vuelta-en-rectoria-salud-y-exactas
https://www.unlar.edu.ar/index.php/in/90-medios/noticias/3303-elecciones-unlar-confirman-segunda-vuelta-en-rectoria-salud-y-exactas
https://www.unlar.edu.ar/index.php/in/90-medios/noticias/3303-elecciones-unlar-confirman-segunda-vuelta-en-rectoria-salud-y-exactas

Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 73-87

acuerdos circunstanciales necesarios para
llevar adelante algun tipo de proyecto. La otra
concepcion de consenso, que remite a un
‘consenso en sentido amplio”, alude a los
acuerdos estructurales que permiten el
desarrollo de base de todos los proyectos en
general, un acuerdo que sienta las bases del
trabajo en una democracia o en el Estado.

Para esta distincion elemental es importante
sumar una descripcion basica de los modos
posibles en que se puede arribar a un
consenso. Para ello seguimos a John Elster
(2001), quien distingue tres formas posibles
de lograr un acuerdo en una sociedad
democratica: por discusion, por negociacion y
por votacién. La discusion pura la ejemplifica
con el caso de los jurados en un juicio que
una decisiéon de

tienen que alcanzar

unanimidad (tipicamente rousseauniana,
como se menciona mas adelante); la
negociacién esta en un juego similar al de
dividir una suma de dinero; y por ultimo la
votacién, que por lo general se emplea en una
eleccion de autoridades politicas o en alguna
asamblea. Todas estas conforman, segun
Elster, una lista exhaustiva de las formas de
arribar a un acuerdo en una democracia.
Elster, por ultimo, destaca que en la vida real
toda toma de decisién involucra un poco de
cada concepto.

Estas parecen ser las distinciones minimas
acerca del concepto del consenso, pero
podemos agregar en las siguientes secciones
otros elementos que nos ayuden a una mejor

comprension.

2. El consenso: algunos elementos desde
la historia de la filosofia politica
Estas dos definiciones basicas de consenso

se encuentran, de un modo mas o menos
claro, en la historia de la filosofia politica. Un
breve repaso de la historia de la filosofia
politica permite entender y clarificar algunos
rasgos adicionales de este concepto. Dado el
caracter introductorio de este trabajo s6lo nos
limitaremos a ver rapidamente unos pocos
autores.

Hay cierto acuerdo en considerar Republica,
de Platén, como el libro clasico e inaugural de
la filosofia politica. Como puede apreciarse en
el dialogo, desde el origen de la filosofia
politica la idea de orden estuvo presente. En
efecto, Platén (trad. 2011) presupone un cierto
orden natural donde para un buen
funcionamiento de la sociedad se requiere
que se respeten las jerarquias, en cuya cima
se halla el filésofo-rey que se encarga del
gobierno de la sociedad.

En Platon el orden esta presente, pero queda
preguntarse a partir de esto si el consenso es
solo orden o requiere previamente una cierta
idea de conflicto y diversidad. O, en otros
términos, nos podemos preguntar si se puede
hablar de consenso sin tener presente la idea
de desacuerdo. Por ello podemos, por
contraste, poner una primera caracteristica de
la idea de consenso: para que esto suceda
requiere necesariamente la posibilidad de
divergencias.

Damos un salto enorme en el tiempo y nos
acercamos a la filosofia moderna con las
teorias contractualistas. Estas tienen como

eje la idea del contrato, esto es, consideran

75



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 73-87

como origen del Estado o la sociedad al
acuerdo mediante el consentimiento de los
individuos que la componen. Esta idea se
puede vincular a la nocién de consenso como
el acuerdo basico de una sociedad para
establecer sus bases esenciales en una
sociedad. Es decir, el pacto es la base
fundante para todos los proyectos posteriores.
Por eso en esta seccidén realizaremos una
breve resefa de la idea de contrato en cada
uno de los autores para analizar como se
logra el consenso y sus efectos. La triada de
los contractualistas modernos, en orden
cronolégico de aparicion, esta compuesta por
Thomas Hobbes, John Locke y Jean-Jacques
Rousseau.? Resumiremos, de manera
general, esas teorias con el interés de mostrar
como se presenta el consenso y que
elementos podemos rescatar de ellas. Esta
lectura permite, al sintetizar sus ideas,
destacar tres cuestiones importantes sobre la
nocion de consenso: la prioridad del orden de
Hobbes, la precariedad del consenso de
Locke y la unanimidad de Rousseau.

Hobbes (trad. 2009), en Leviatan o la forma y
materia del gobierno presenta al ser humano
en su estado de naturaleza como
perpetuamente en guerra de todos contra
todos. Hobbes senala que, en este estado, la
vida de los seres humanos es breve, pobre y
brutal. Con el fin de lograr un orden, los

hombres establecen un pacto o contrato en el

6 De cada uno de ellos se puede leer y se recomienda
sus libros mas populares, que se encuentran de forma
sencilla a disposicion en distintas ediciones (Leviatdn,
Ensayo sobre el gobierno civil y El contrato social,
respectivamente). Ademds, se sugiere buscar en las

cual delegan sus poderes naturales para crear
una entidad superior: el Estado o el Leviatan
(haciendo referencia a una figura biblica), que
garantiza el consenso social a través del
monopolio de la fuerza. En otras palabras, las
personas renuncian a su libertad ilimitada a
cambio de orden y seguridad en sus vidas. El
consenso en Hobbes se basa en la aceptacion
voluntaria y racional de los individuos de vivir
bajo un gobierno centralizado, renunciando a
su libertad individual en beneficio de la
seguridad y la estabilidad social. Aunque
puede haber desacuerdos y conflictos en la
sociedad, el consenso se mantiene en virtud
del temor comun a la violencia y la necesidad
de proteccion que solo el Estado puede
proporcionar.

De acuerdo con Hobbes, el orden y el
consenso estan estrechamente relacionados.
El orden social se establece a través de un
pacto mediante el cual los individuos
transfieren su poder al soberano, con el fin de
escapar del estado de guerra y asegurar la
paz. El consenso se logra al aceptar la
autoridad del soberano y someterse a las
leyes y decisiones establecidas por él en
beneficio de la seguridad y la estabilidad
social. En términos simples, el logro del
consenso requiere priorizar el orden.

Por su parte, Locke (trad. 2005) sostiene que
los seres humanos parten de una situacion de

igualdad y libertad absoluta dentro de los

redes y bibliotecas los multiples ensayos, articulos,
investigaciones con distintas interpretaciones vy
versiones sobre ellos.

76



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 73-87

limites de la ley natural, a la que también llama
estado de naturaleza En este estado,
prevalece la paz, el orden y el respeto mutuo;
sin embargo, carece de un juez comun y de
leyes establecidas, excepto las leyes
naturales. En la naturaleza, existe una mayor
posibilidad de que se desencadene un estado
de guerra, lo que hace que el orden sea
siempre precario.

Locke no considera que el estado de
naturaleza sea, en si mismo, un estado de
guerra, pero una vez que este se inicia, es
inevitable a menos que se establezca un
poder politico. Por lo tanto, con el fin de
proteger mejor sus propiedades, las personas
establecen un pacto o contrato en el que
renuncian a su derecho a ejercer el castigo y
forman la Sociedad Civil, la cual incluye la
presencia de un juez comun para hacer
cumplir las leyes y proteger la propiedad.

Una vez que la sociedad esta constituida, se
delega el gobierno al Poder Legislativo, quien
tiene la facultad de dictar las leyes civiles que
regularan las relaciones dentro de la
sociedad. Sin embargo, esta delegacion o
acuerdo es siempre provisional, ya que los
individuos conservan la posibilidad de
rebelarse en caso de que se incumpla el
contrato. En otras palabras, para Locke, el
CoNsenso es precario y requiere una atencion
constante por parte de los ciudadanos para
mantenerlo. Esto nos revela  otra
caracteristica del consenso: su caracter
provisional.

Por ultimo, en la filosofia politica de Rousseau
(trad. 1998), la relacion entre unanimidad y

consenso es compleja y presenta desafios

conceptuales. Rousseau sostiene que el
consenso auténtico y legitimo requiere el
acuerdo unanime de todos los individuos
involucrados en la formacién del contrato
social. Esto significa que cada persona debe
estar completamente de acuerdo con los
términos y disposiciones establecidos en el
contrato. A este ideal lo denomina voluntad
general. El modo y la forma de constituirla es
una de las cuestiones mas polémicas. Una
cosa es clara: alcanzar la unanimidad
absoluta puede ser extremadamente dificil,
sino imposible, debido a las diferencias de
opinién, intereses y valores que existen entre
las personas. Frente a esto la cuestién que
surge es la siguiente: ;Cuantas personas
deben acordar para considerar que se ha
alcanzado el consenso? Rousseau no ofrece
una respuesta clara a esta cuestion, lo que
genera debates e interpretaciones
divergentes sobre la naturaleza del consenso
en el contrato social. Sin embargo, se puede
destacar una cita donde establece una
maxima general sobre el asunto: “Cuanto mas
graves e importantes son las deliberaciones,
mas debe aproximarse la opinion dominante a
la unanimidad” (Rousseau, 1998, p.108). De
Rousseau entonces podemos dejar la
pregunta abierta acerca de la necesidad de la
unanimidad y las mayorias en los consensos.
Como mencionamos, esto no es mas que una
reconstruccion introductoria de las
perspectivas de estos autores, cuyas obras

son mas ricas y profundas, pero nos sirve para

77



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 73-87

destacar elementos del consenso.” Entre la
prioridad del orden, la caracteristica de su
precariedad y la determinacion de la cantidad
de personas que acuerden, podemos
presentar algunas ideas adicionales acerca
del concepto del consenso. En el proximo
punto veremos como aquellos se pueden

presentar en la sociedad democratica actual.

3. La tensiéon entre diversidad y acuerdo
¢ qué razones usamos para el consenso?
Como dijimos al inicio de este escrito, las

sociedades modernas estan constituidas por
una pluralidad de personas con diferencias
propias. Y esto no parece ser una cuestion
circunstancial, sino que involucra problemas
propios y constitutivos de la naturaleza
humana. En la cancién del epigrafe, Charly
Garcia menciona con la metafora del trip en el
bocho que cada persona tiene su propia
perspectiva o forma de pensar. En otras
palabras, hay diferencias inherentes en la
manera de razonar de las personas, las
cuales influyen en nuestras opiniones vy
juicios. Estos juicios no desaparecen incluso
cuando intentamos deliberar de buena fe. A
pesar de estos desacuerdos, seguimos
necesitando colaborar y actuar conjuntamente
con otros, aunque no compartamos todas las
sefiald6 el filésofo

opiniones, como

norteamericano John Rawls.®

7 Para una mayor precisién se deberia trabajar desde la
historia de la filosofia para dar el contexto socio-
histérico, cual es la idea de consenso en cada filésofo y
el vinculo con el resto de su obra.

8 “Muchos de nuestros juicios mas relevantes se hacen
bajo condiciones de las que no es de esperar que

Una vez definida la necesidad del “consenso”
pese a la diversidad, queda pendiente la
pregunta de como es posible conciliar estos
dos supuestos aparentemente
contradictorios. Es decir, cémo acordar

cuando adherimos a doctrinas
comprehensivas incompatibles sobre lo que
hay que hacer. La pregunta que se plantea e
intenta responder es cual es el punto minimo
para un acuerdo.

Para tratar de encontrar una solucion a esta
dificultad

mencionado Rawls. Este denomind pluralismo

vamos a apelar al recién

razonable a la existencia de diversas

doctrinas  comprehensivas incompatibles
entre si que puedan existir en una sociedad
democratica constitucional moderna. A fin de
contener esta multiplicidad de doctrinas Rawls
emplea la nocién de consenso superpuesto,
definida como los acuerdos minimos dentro
de la pluralidad de concepciones de vida y
doctrinas comprehensivas en una democracia
pluralista moderna.
Rawls desarrolla este dultimo punto en
Liberalismo  Politico, donde  pretende
fundamentar la idea de concepcion politica y
no metafisica del consenso. Rawls entiende
en esa obra que la labor de la filosofia politica
es lograr:

[...] una concepcidn politica [...] practicable,

esto es, [que caiga] dentro del arte de lo

posible. Esto contrasta con una concepcion

permitan que personas conscientes, en pleno uso de
sus facultades de razén, ni siquiera después de
discusion libre, lleguen undnimemente a la misma
conclusiéon” (Rawls citado por Waldron 1993, p. 183).

78



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 73-87

moral que no es politica; una concepcion
moral puede condenar al mundo y a la
naturaleza humana como demasiado
corrupta para ser movida por sus preceptos
e ideales. (Seleme, 2003)
Esto resulta necesario dado que, como
entiende Rawls, y segun la lectura de Seleme,
para que una sociedad democratica conserve
estabilidad se necesita de parte de la
ciudadania un compromiso con el bien
publico.
Para lograr esto, Rawls propone el ideal de la
razén publica. Esto implica que Ilos
ciudadanos tengan la oportunidad de discutir
y llegar a acuerdos basados en razones de
caracter publico, que sean compartidas por
todos. A diferencia de las razones privadas,
que se refieren a los intereses de un club, una
asociacion o una religion en particular, la
razéon publica se centra en los elementos
fundamentales de una constitucion justa y los
principios constitucionales de una sociedad.
Segun Rawls, lo fundamental es que
proporciona un marco comun en el que los
ciudadanos pueden encontrar puntos en
comun y trabajar hacia una sociedad mas

justa. Para Rawls lo central de este ideal

9 Esta se desarrolla en profundidad en Liberalismo
Politico. Se recomienda el capitulo “La Idea de Razdn
Publica” donde presenta y fundamenta la idea de razén
publica. (Rawls John, Liberalismo politico, FCE, 1 ed
electrdnica 2015).

10 para ver este punto recomiendo la lectura del libro
de Democracia y razon publica. La deliberacion sobre el
aborto y el estatus de la vida prenatal de Daniel
Busdygan de descarga gratuita
http://unidaddepublicaciones.web.ung.edu.ar/wp-
content/uploads/sites/46/2022/03/Busdygan-dig.pdf
Alli podemos ver ideal de la razén publica aplicado a un
tema de debate concreto como el del aborto. Para ello

es que los ciudadanos han de conducir sus
discusiones fundamentales en el marco de
lo que cada cual considera una concepcion
politica de la justicia fundada en valores
que los demas puedan razonablemente
suscribir y que cada cual esta dispuesto, en
buena fe, a defender tal concepcién asi
entendida. Esto significa que cada uno de
nosotros debe tener determinado criterio
(que esté dispuesto a defender) acerca de
qué principios y directrices, en nuestra
opinién, otros ciudadanos —que también
son libres e

iguales—  pueden

razonablemente suscribir junto con
nosotros®

Es interesante graficar estos problemas y la
solucién rawlsiana con dos debates actuales
en Argentina: el impacto de la campafa
Estado e Iglesia o el debate acerca del
aborto'®. Para ello, se pueden examinar las
razones que apelan los legisladores en las
deliberaciones publicas correlacionado la idea
de consenso superpuesto y razén publica de
Rawls.®

Esta limitacion al debate en busca de un
consenso es objeto de criticas por parte de

diversos autores, especialmente aquellos que

recomiendo en los capitulos 3 “La razén publica en
perspectiva” de pdginas 139 a 165 y del capitulo 5 de
paginas 227 a 257.

Asimismo, en relacion con laicidad y razones publicas
se recomienda el articulo de descarga gratuita donde se
utiliza el ideal de consenso superpuesto para analizar
los debates locales en relacién a los pafuelos naranjas
y verdes en la Argentina. Disponible en el libro online
Rostros del igualitarismo. Discusiones y desafios
filosoficos, compilacion a cargo de Daniel Busdygan,
disponible en
https://www.teseopress.com/rostrosdeligualitarismo/
chapter/el-consenso-superpuesto-y-el-panuelo-

naranja/

79


http://unidaddepublicaciones.web.unq.edu.ar/wp-content/uploads/sites/46/2022/03/Busdygan-dig.pdf
http://unidaddepublicaciones.web.unq.edu.ar/wp-content/uploads/sites/46/2022/03/Busdygan-dig.pdf
https://www.teseopress.com/rostrosdeligualitarismo/chapter/el-consenso-superpuesto-y-el-panuelo-naranja/
https://www.teseopress.com/rostrosdeligualitarismo/chapter/el-consenso-superpuesto-y-el-panuelo-naranja/
https://www.teseopress.com/rostrosdeligualitarismo/chapter/el-consenso-superpuesto-y-el-panuelo-naranja/

Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 73-87

se identifican como comunitaristas. Estos
criticos argumentan que la nocién de
consenso propuesta por Rawls presupone un
individuo aislado y abstracto, propio del
enfoque liberal, sin tomar en cuenta las ideas
y tradiciones arraigadas en comunidades
concretas. Ademas, se plantean la pregunta
de si es justificado renunciar a cuestiones que
cada ciudadano considera como sustanciales
para su propia vida, y cuales serian las
razones legitimas para hacerlo. En este
contexto, las diferentes concepciones de la
buena vida y las visiones del bien comun
pueden generar tensiones y dificultades para
llegar a un consenso amplio.

Los comunitaristas sostienen que el consenso
no puede desvincularse de las
particularidades culturales y sociales de cada
comunidad, ya que estas influencias son
fundamentales para la construccion de la
identidad y la definicion de los valores
compartidos. Desde esta perspectiva, la idea
de un consenso abstracto y universalizable
carece de fundamento, ya que se pasa por
alto la importancia de la diversidad y la
pluralidad de perspectivas en la toma de
decisiones politicas.

Mas alla de estas criticas, resulta evidente
que la pregunta por el consenso es esencial

para la vida democratica. En la proxima

" Lijphart Arend Modelos de Democracia formas de
Gobierno y resultados en 36 paises Editorial Ariel SA se
puede ampliar en el primer capitulo -
http://postulacion.flacso.edu.mx/formatos/MCS/Exam
en/Bibliografia/lijphart modelos de democracia cap

1.pdf

seccion, entonces, veremos algunas de las

formas en que se presenta.

4. El peso del consenso en las diversas
concepciones de democracia
La idea de consenso puede servir también

para clasificar los distintos modelos de
democracia porque este se encuentra
presente, de forma explicita o implicita, en
ellas. Como se sabe, la democracia bajo la
apariencia de ser un concepto simple
presenta una multiple definicion sobre su
alcance y contenido. Quizas Lijphart en su
libro Consenso y democracia’’ es quien
explicita de forma mas simple y clara ese peso
en su conceptualizacion de democracia, dado
el énfasis que pone en la idea de consenso
para distinguir los modelos de democracia:
‘La definicion de democracia como «el
gobierno del y para el pueblo» plantea una
pregunta fundamental: ;quién gobernara y a
los intereses de quién respondera el gobierno
cuando el pueblo esté en desacuerdo y tenga
preferencias divergentes?” (Lijphart 2000,
p.13) 12

Este autor divide en dos formas basicas las
democracias: las mayoritarias y las
consensuales. La respuesta mayoritaria es
simple y directa y genera un gran atractivo,
puesto que es obvio que el gobierno de la
mayoria y de acuerdo con los deseos de la

mayoria se acerca mas al ideal democratico

2 5j bien este es un trabajo de indole netamente
empirico al estudiar diversos paises y sus formas de
arribar a acuerdos, la distincidn es util para la filosofia
politica dado que permite distinguir dos formas basicas
de llegar al mismo y muestra que otros modelos
democrdticos presuponen un cierto modelo de
consenso.

30


http://postulacion.flacso.edu.mx/formatos/MCS/Examen/Bibliografia/lijphart_modelos_de_democracia_cap1.pdf
http://postulacion.flacso.edu.mx/formatos/MCS/Examen/Bibliografia/lijphart_modelos_de_democracia_cap1.pdf
http://postulacion.flacso.edu.mx/formatos/MCS/Examen/Bibliografia/lijphart_modelos_de_democracia_cap1.pdf

Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 73-87

de «gobierno del y para el pueblo» que el
gobierno por y de acuerdo con una minoria.
En las democracias consensuales, por su
parte,
Una respuesta alternativa al dilema es el
mayor ndmero de gente posible. Este es el
punto capital del modelo consensual. No se
diferencia del modelo mayoritario en lo
referente a aceptar que el gobierno de la
mayoria es mejor que el gobierno de la
minoria, pero acepta el gobierno de la
mayoria unicamente como un requisito
minimo. En lugar de contentarse con
mayorias estrechas para la toma de
decisiones, busca maximizar el tamano de
estas mayorias. Sus normas e instituciones
pretenden una amplia participacién en el
gobierno y un amplio acuerdo sobre las
politicas que el gobierno deberia seguir.
(Lijphart 2000, p.14)
Se debe poner atencién en un analisis del
valor en el conflicto como opuesto
complementario del consenso. Ello implica
que una determinada definicién del valor que
se le otorgue al conflicto y con ello a la
diferencia incide como un espejo sobre lo que
signifique consenso y las posibilidades de
acuerdo. A su vez ambas definiciones llevan a
diferentes  concepciones de  sistemas
politicos.
También abre distintas preguntas sobre la
forma y duracion de los consensos en las
democracias: ; Como se llega a los consensos
en la democracia? ¢Cuanto pueden durar
esos consensos? ¢ Cual es el peso de las
emociones para alcanzarlo? Responder estas

preguntas y generar nuevas es una de las

tareas de la filosofia politica. En el proximo
punto vamos a ver una de las herramientas

para instrumentarlo.

5. El derecho como herramienta del
consenso
Una democracia que aspira

llegar a
consensos, sean de tipo circunstancial o
estructural, necesita de herramientas
institucionales para concretar su permanencia
en el tiempo. Una de ellas, indispensable para
coordinar acciones e institucionalizarlo, es el
derecho. Aunque pueda parecer una tarea
facil de identificar qué es el derecho y como
funciona es una cuestion en debate en la
filosofia del derecho. Vamos a presentar cémo
entiende el derecho el filésofo politico y del
derecho Jeremy Waldron por la centralidad
que le da a la idea de desacuerdo y con ello al
consenso.

En Derecho y Desacuerdos, Waldron nos
presenta al derecho como uno de los
instrumentos que posibilita los consensos o
acuerdos en las sociedades modernas.
Waldron sostiene que tenemos desacuerdos
profundos, de diversa indole, sobre qué es la
justicia, el derecho, la moral, etc.,
desacuerdos que se encuentran presentes en
todos los ambitos de una comunidad. Estos
son subsidiarios de dos circunstancias: el
modo en que estan constituidas las
sociedades modernas, por un lado, y el
estatus o caracter de nuestros juicios, por el
otro (esto tiene como sustento lo planteado
por Rawls acerca de las diferencias entre

individuos en la seccion 4, a la que remitimos).

31



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 73-87

Waldron entiende que el desacuerdo y la
necesidad de actuar en comun forman una
pareja

indisociable, que se justifican

mutuamente: “‘Los desacuerdos no
importarian si no necesitaramos un curso de
accion concertado, y la necesidad de este
curso comun de accién no daria lugar a la
politica tal y como la conocemos si no
existieran, al menos potencialmente,
desacuerdos sobre cual debe ser el curso de
accion” (Waldron 1993, p. 172).

A estas dos condiciones las denomina “las
circunstancias de la politica”'3, dado que son
los requisitos minimos sin los cuales no se
puede hablar de politica en una sociedad.
Ambas suponen que el hecho del desacuerdo
siempre persistira y toda indagacién social
debe contemplarlo como parte de su
estructura. En conclusion, para Waldron la
autoridad del derecho descansa en |la
necesidad de actuar en conjunto pese a los
desacuerdos.

En relacion con el consenso y el valor del
derecho como herramienta, surge un
interrogante especifico en el contexto de
Argentina. El filésofo argentino del derecho,
Carlos Nino, expone, en su influyente obra Un
pais al margen de la ley, la nociéon de una
"anomia boba" para describir el valor de las
normas en el pais. Segun esta perspectiva, el
amplio incumplimiento de las normas conlleva
consecuencias negativas dado que genera
conflictos de

mayor envergadura en

13 Esto en alusién a Rawls: “De igual forma, el hecho de
los desacuerdos politicos junto con la necesidad
intensamente percibida de decisiones sociales sobre

comparacion con el acatamiento de las
mismas. Un ejemplo, también usado por Nino,
que ilustra esta aparente falta de consenso en
Argentina es el caso de las normas de
transito. Para verificar el nivel de consenso en
su cumplimiento, se podria llevar a cabo un
experimento sencillo: observar cuantas
personas cumplen con las reglas basicas de
transito en una esquina de cualquier calle de
la ciudad.

Esto permite constatar que, en muchas
ocasiones, solo existe una apariencia de
consenso en la sociedad. En la proxima
seccion vamos a intentar clarificar alguna de

estas apariencias de consenso.

6. La apariencia de consenso

La nociéon de consenso no esta exenta de
controversias. En esta seccién presentamos
situaciones que en la superficie aparentan ser
“consenso”, es decir, que se muestran como
situaciones sociales de acuerdo, Sin
embargo, una mirada atenta permite descubrir
algo diferente, esto es, permite advertir que no
estamos frente a un consenso sino a la
apariencia de consenso. Al respecto, se
pueden identificar tres tipos de problemas:
sobre los sujetos incluidos, sobre el objeto del
consenso y sobre del método. En oftras
palabras, los problemas refieren a la
insuficiente representaciéon del consenso
(sujetos), al ideal de un consenso total y

definitivo (objeto) y a las burbujas de

ciertas cuestiones conforma las ‘circunstancias de la
equidad’ o como las he denominado en otro el capitulo
V, ’circunstancias de la politica’. (Waldron 1993,
p.272).

82



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 73-87

informacion que dificulta conocer la situacién
de un consenso real (método). Una aclaracion
importante: esta distincién de los problemas
es a los fines analiticos, para una mejor
comprension de cada situacion, pero en la
realidad seguramente se presenten estos
forma

inconvenientes de conjunta o

superpuestos.

A. Consensos excluyentes: La critica
feminista al contractualismo
El consenso puede ser aparente si se

excluyen opiniones relevantes de quienes
participan en una sociedad. Determinar
cuales son los sujetos politicos que se han
omitido en un determinado periodo politico y
qué voces se han ignorado depende de las
circunstancias histéricas y del tipo de debate
que se trate. Sin embargo, se puede
establecer una regla fundamental: no se debe
excluir de un posible consenso a aquellos
individuos que seran afectados por la decisién
que se tome.

Eso se puede ejemplificar con lo que sucedio
cuando en las teorias clasicas no fueron
tenidas en cuenta las opiniones de parte
sociedad.

mayoritaria de la Esta es,

precisamente, una de las criticas del
feminismo a los autores contractualistas
modernos y contemporaneos, quienes
asumen como presupuesto para sus teorias
determinados roles de las mujeres en la
sociedad. En este sentido, en su libro Contrato
sexual, Carole Pateman sefiala que el pacto

que da origen al orden de las teorias

4 En este caso se puede leer el capitulo completo
“Hacer un contrato” de Contrato sexual de Carole

contractualistas es el de tipo sexual en donde
los que acuerdan son los hombres, que se
ocupan de la parte publica, y lo que se excluye
es a las mujeres y disidencias. Ahi se
establece el sometimiento de las mujeres:
El contrato originario es un pacto sexual-
social, pero la historia del contrato sexual
ha sido reprimida. Las versiones usuales
de la teoria del contrato social no discuten
la historia completa y los tedricos
contemporaneos del contrato no hacen
indicacién alguna de que desaparece la
mitad del acuerdo. La historia del contrato
sexual es también una historia de la
génesis del derecho politico y explica por
qué es legitimo el ejercicio del derecho -
pero esta historia es una historia sobre el
derecho politico como derecho patriarcal o
derecho sexual, el poder que los varones
ejercen sobre las  mujeres. La
desaparecida mitad de la historia sefala
cdmo se establece una forma
especificamente moderna de patriarcado.
(Pateman 1995, p. 9-10)
Esta critica al consenso aparente nos deberia
abrir los ojos para estar alerta sobre quiénes
son los sujetos del supuesto “consenso”, y a
evaluar estan

partir de ello quienes

excluidos/as.™

Pateman en donde plantea el objeto central de su
trabajo y la critica a las teorias cldsicas contractualistas.

33



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 73-87

B. Consensos ideales: “consenso” como
acuerdo total y definitivo
Una dificultad al abordar el tema del consenso

es entenderlo como un ideal totalizador.” En
este enfoque, el consenso se presenta como
un acuerdo total y definitivo que busca
resolver todas las discusiones y debates
dentro de una sociedad. Bajo esta apariencia,
pueden ocultarse deseos politicos de
uniformidad. Sin embargo, pretender unificary
cerrar toda forma de diversidad en aras de
alcanzar un “consenso” total parece, como
sostiene Isaiah Berlin, conceptualmente
contradictorio.
Berlin aclara que el consenso total es
conceptualmente contradictorio dado que hay
diferentes valores y que pueden ser
incompatibles entre si. Esta es para Berlin una
verdad de indole conceptual, no solo de
caracter historico o contingente. Esto significa
que la armonia de todos los valores en una
sociedad o, en términos de este texto, un
consenso definitivo, no es compatible con la
sociedad humana.
Esta puede llegar a ser un proyecto feliz, pero
es solo una ilusibn de felicidad y con
consecuencias peligrosas. En palabras de
Berlin:

Estamos condenados a elegir, y cada

eleccion puede entrafar una pérdida

irreparable. Felices los que viven bajo una

disciplina que aceptan sin hacer preguntas,

"5 En esta situaciones se puede evocar a Hannah Arendt
al cuestionar el rol de la filosofia como ideal totalizador:
.-al aplicar lo absoluto por ejemplo, la justicia, o lo
ideales en general (como ocurre en Nietzsche)- a un fin,
se hacen posibles ante todo acciones injustas vy
bestiales, porque el «ideal», la justicia misma, ya no
existe como criterio, sino que ha devenido un fin

los que obedecen espontaneamente las
6rdenes de dirigentes, espirituales o
temporales, cuya palabra aceptan sin
vacilacién como una ley inquebrantable; o
los que han llegado, por métodos propios,
a convicciones claras y firmes sobre qué
hacer y qué ser que no admiten duda
posible. (Berlin 1993, p. 55)
En una sociedad democratica moderna
pluralista, diversa y compleja, con ciudadanos
que tienen distintos planes y concepciones de
vida, ese objetivo es irreal. Como se
menciond, el consenso se presenta siempre
de forma precaria y transitoria, distinto a otro
tipo de organizacion social mas simple como

comunidades tribales.

C. Consensos ilusorios: “consenso” y las
burbujas de informacion
Otro problema en relacién con el consenso es

la creencia en situaciones de pseudoacuerdo
que se pueden generar por burbujas de
informacién. Por “burbujas de informacion”
nos referimos a aquellas situaciones donde la
discusion y diversidad se da en un pequefio
grupo de idénticas caracteristicas y opiniones
donde ya estaba preconstituido la unanimidad
por la uniformidad de los propios sujetos que
la integran. Es decir, estas situaciones pueden
generar la ilusion de acuerdo o consenso por
estar conversando con la propia tribu o

burbuja. Esto, ademas, se agrava por un

alcanzable y producible en el mundo. En otras palabras,
la consumacion de la filosofia extingue la filosofia, la
realizacion de lo «absoluto» efectivamente elimina lo
absoluto del mundo. Y asi, finalmente, la aparente
realizacion del hombre simplemente elimina a los
hombres.” De Diario filoséfico, septiembre de 1951,
citado en Arendt (2018).

34



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 73-87

sesgo de confirmacién, ya que somos
susceptibles de buscar informacién que se
encargue de confirmar lo que pensamos
(Nogués 2018, p. 190-191).

Esta es una posibilidad de todas las épocas,
pero es especialmente relevante en esta
época de redes sociales y medios digitales
donde algunas personas pueden creer que se
ha llegado a acuerdo entre unos y otros, pero
en realidad este es el acuerdo derivado
exclusivamente de una conversacién cerrada
con gente de su propia “tribu”. De igual modo
los algoritmos de redes sociales refuerzan esa
caracteristica. Véase por ejemplo la situacion
denunciada sobre Facebook, Cambridge
Analytica'® y la influencia sobre las elecciones
de EEUU.

Conclusién.
Una llave al concepto de consenso
En esta ultima parte, recapitularemos algunas

de las cuestiones discutidas en las secciones
anteriores, destacando su importancia y
resumiéndolas de manera mas concisa. En

primer lugar, hemos explorado la distincién

fundamental entre consensos
circunstanciales y estructurales, lo cual
plantea nuevos interrogantes. Podemos

indagar mas a fondo acerca de los elementos
que conforman cada tipo de consenso y
reconocer ejemplos en la historia argentina e
relevante

internacional. Asimismo, es

investigar la influencia mutua que ejercen los

8 “Hemos explotado Facebook para recolectar

millones de perfiles individuales. Y construimos
modelos para explotar lo que sabiamos de ellos,
apuntando a sus demonios interiores. Esa es la base

consensos estructurales sobre los consensos
circunstanciales, y viceversa.

En relacion con los consensos estructurales,
por ejemplo, surgen algunas preguntas
pertinentes, como: ¢ Cudles son las politicas
de consenso en Argentina? ¢La educacion
universitaria gratuita y accesible constituye un
acuerdo estructural y fundacional de la
democracia argentina? ;Qué implicancias
conlleva esto? 4 Cuales son otros puntos de
consenso en nuestra historia? Reflexionar
sobre estos interrogantes desde la filosofia
politica también implica considerar su
aplicacion histérica. Ademas, nos permite
entender la filosofia politica como parte de un
trabajo conjunto y multifacético que se lleva
adelante entre distintas disciplinas.

Luego, hemos sefalado la necesidad de ver
el concepto “consenso” como un espejo de la
situacion de diversidad. Con esto se pretende
ilustrar que sin que se presente una diferencia
y una pluralidad resulta dificil hablar de una
verdadera situacion de “consenso”. Esto a su
vez se vincula con la seccién en la cual hemos
identificado distintas circunstancias donde
existe una apariencia de “consenso’.
Determinar y precisar eso nos va a ayudar a
detectar situaciones anémalas en relacion con
el mismo.

Otro de los temas importantes es como
gestionar esta tension, al parecer inevitable,

entre unidad y diferencia. En este orden,

sobre la que esta sociedad se construy6” declaracion de
un ex empleado de la empresa, citada en el capitulo
“Violencia Electoral” en el libro de Pierre Marca de
Biasi, El tercer cerebro. Pequefia fenomenologia del
smartphone, Ampersand 2022.

85



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 73-87

hemos apelado a la propuesta de Rawls, a
sabiendas de que existen otras respuestas
que se pueden buscar para precisar este
punto. Este parece ser uno de los grandes
desafios de sociedades modernas, plurales
pero cada vez mas fragmentadas.

También hemos considerado el papel del
derecho como herramienta institucional para
alcanzar el consenso. No obstante, es
necesario entender y profundizar los
problemas y dificultades asociados con esta
perspectiva. Por caso, podemos evaluar el
valor que tienen las Constituciones en este
sentido, sus limitaciones y tensiones con la
democracia. Hemos observado lo desafiante
que resulta llegar a acuerdos, pero también lo
necesario que es intentarlo.

Por ultimo, queremos resaltar que, ademas de
las dificultades para desglosar los diferentes
elementos del consenso, el mayor desafio
radica en lograrlo. Al inicio de este escrito
hemos citado un aforismo del fisico y tedrico
de los procesos complejos Jorge
Wagensberg, quien sefala que “Hay muchas
mas maneras de competir que de cooperar,
por eso se necesita mas inteligencia para
pactar un acuerdo que para vencer en una
competicion.” (Wagensberg 2018, p. 37). Esta
frase resalta que existen mas incentivos para
competir que para llegar a acuerdos. El
concepto de consenso puede no despertar
pasiones ni llevar a la movilizaciéon de masas.

Sin embargo, es importante reconocer que, en

70 mejor dicho micro-viral, es decir de difusion
amplia para un pequefio circulo, la forma de lo viral
gue pueda tener un video de filosofia.

sociedades tan complejas como las nuestras,
el consenso es cada vez mas necesario. Para
lograrlo, se requiere mucho mas que una
comprension conceptual; es necesario un
esfuerzo con una visiébn y tolerancia que
permita, a través de diferentes estrategias,
alcanzarlo. Porque, como menciona el filésofo
Bentrand Russell en un video que se hizo
viral'” en las redes: “[...] Si queremos vivir
juntos y no morir juntos, debemos aprender un
tipo de caridad y un tipo de tolerancia que son
absolutamente vitales para la continuacion de
la vida humana en este planeta”.'®

Para finalizar, nos gustaria agregar unas
palabras sobre este escrito introductorio.
Somos conscientes de las limitaciones del
texto, que por su propio caracter no agota
todos los puntos filoséficos sobre el consenso.
Un poema del escritor y poeta Mario Paoletti
puede resumir esta insatisfaccion:
“Simplicissimus. Cada llave abre una puerta /
Algunas llaves abren muchas puertas /
Ninguna llave / abre todas las puertas”. No
obstante, podemos ver esto de manera
positiva, considerando que este texto busca
ser la primera llave. Reconocer que no existe
una presentacion o libro que pueda abrir todas
las puertas, pero al menos aspirar a que haya
sido util para abrir una, la de estimular el
pensamiento en futuras practicas, nuevas
acerca del

lecturas e investigaciones

consenso.

'8 Video de la entrevista a Bertrand Russell en
YouTube en el siguiente enlace:
https://www.youtube.com/watch?v=eQYkqUIslqg0&ab
_channel=Atr%C3%A9veteasaber

36



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 73-87

Referencias

Arendt, H- (2018). La promesa de la politica,
Paidos.

Arendt, H. (2007). La condicion humana
(trad. Ramon Gil Novales), Paidos.

Berlin Isaiah (1993) El fuste torcido de la
humanidad capitulos de historia de las
ideas, Ediciones Peninsula.

Bobbio N., Matteucci, N. y Pasquino, G.
(1993). Diccionario de Politica. SIGLO
VEINTIUNO EDITORES.

Elster John (Comp.) (2001). La democracia
deliberativa, Gedisa.

Hobbes Th. (2009). Leviatan o la materia,
forma y poder de una republica
eclesiastica y civil, FCE.

Nino, C (2011). Un pais al margen de la ley,
Ariel.

Nogues, G, (2018) Pensar con otros, una
guia de supervivencia en tiempos de
posverdad, ABRE.

Lijphart A. (2000) Modelos de Democracia
formas de Gobierno y resultados en 36
paises, Editorial Ariel SA.

Locke J. (2005). Ensayo sobre el gobierno
Civil, ed Bernal UNQ 2005.

Paoletti M. (1998). Antologia Personal, Ed
Ciudad de los Naranjos Biblioteca Popular
Mariano Moreno.

Pateman C. (1995), El contrato sexual -
Anthropos: México: Universidad Autonoma
Metropolitana.

Platén (2011). Republica. Editorial Gredos
SA.

Rawls J. (2015), Liberalismo politico, FCE.

Rousseau J. J. (1998) El contrato Social,
Editorial Tecnos SA.
Seleme H. (2003), Equilibrio reflexivo vy

consenso superpuesto, Isonomia : Revista

de Teoria y Filosofia del Derecho

disponible en URL:
https://www.cervantesvirtual.com/nd/ark:/5
9851/bmc834f

Vidiella G. (2023), Estabilidad y Razoén

Pudblica en Rawls, en Amor, C. (Comp.)

Rawls post Rawls, edicion UNQ.
Waldron J. (1993), Derecho y Desacuerdos
Marcials Pons.
Wagensberg Jorge (2018) Sdlo se puede
tener fe en la duda: Pensamiento
concentrado para una realidad dispersa,

Tusquet Editores.

Diego Ocampo Vega es Magister en Ciencias
Sociales y Humanas con orientacion en
Filosofia Politica y Socia por la Universidad
Nacional de Quilmes (UNQ). Ademas, es
Especialista en Derechos Humanos y Teoria
Critica del
Latinoamericano de
(CLACSO) y Diplomado en Igualdad y No

Discriminacion por la Universidad de Buenos

Derecho por el Consejo

Ciencias Sociales

Aires (UBA). Como abogado egresado de la
Universidad Nacional de Cérdoba (UNC), se
desempeiia como asesor legal en el Ministerio
de Salud Publica de La Rioja y ademas
preside la Biblioteca Popular Mariano Moreno
La Rioja

Correo electronico:

ocampovegadiego@gmail.com

87


https://www.cervantesvirtual.com/portales/doxa/obra/isonomia-revista-de-teoria-y-filosofia-del-derecho-3/
https://www.cervantesvirtual.com/portales/doxa/obra/isonomia-revista-de-teoria-y-filosofia-del-derecho-3/
https://www.cervantesvirtual.com/portales/doxa/obra/isonomia-revista-de-teoria-y-filosofia-del-derecho-3/
about:blank
about:blank
https://www.cervantesvirtual.com/nd/ark:/59851/bmc834f
https://www.cervantesvirtual.com/nd/ark:/59851/bmc834f
mailto:ocampovegadiego@gmail.com

Agora UNLaR, vol. 9, nim. 23, ago. 2024, Argentina, ISSN: 2545-6024, pp. 88-94

Cultura politica

Recibido: 11 de julio de 2023
Aceptado: 4 de abril de 2024

Alejandro Auat
Universidad Nacional de Santiago del Estero

Resumen
Cultura politica es un concepto que puede servirnos para acceder a la comprension de los componentes del
campo politico, poniendo en juego sentidos de los conflictos y tensiones, tanto para la organizacion de la
convivencia como para la definicién de las identidades, siempre que lo entendamos de manera flexible y
contingente, aunque cargado de la gravidez que le otorgan las sedimentaciones histéricas.
Palabras clave: cultura, politica, identidades, sentidos, sedimentaciones

Abstract
Political culture is a concept that can help us to understand the components of the political field, bringing into
play the meanings of conflicts and tensions, both for the organization of coexistence and for the definition of
identities, as long as we understand it in a flexible and contingent way, although loaded with the gravity granted

by historical sedimentations.

Keywords: culture, politics, identities, meanings, sedimentations

¢ Qué tiene que ver lo que hacemos como
politica y lo que entendemos por democracia
los riojanos o santiaguefios con lo que hacen
y entienden los portefios? ¢Las democracias
en las provincias del NOA son de menor
calidad que las democracias de otras regiones
del pais? ¢ Y la de Argentina con respecto a la
de Estados Unidos? ¢ O las latinoamericanas
respecto de las europeas o nordatlanticas?
¢, Por qué la mirada de los medios portefios —
pero también Ila de los politélogos

consagrados que nos estudian como

“subnacionales”™-, hablan de nosotros en

términos de “caudillismo”, “feudalismo”,

‘patrimonialismo® y otras delicadezas
antirepublicanas?

¢No sera un problema de miraje? ;De cémo
nos miran? ¢ De un “desde dénde” nos miran?
Y ese ‘desde donde’ ¢ sera un punto de mira
cultural? Es decir, el viejo problema del
federalismo, de la antinomia Buenos Aires-
Interior (si nosotros somos “el interior” ¢ quiere
decir que ellos son “el exterior’?), ¢sera un

problema cultural? Todos nos reconocemos



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 88-94

como argentinos, si. Pero quienes hablan en
nombre de ‘los argentinos’ suelen ser los
portefios. Y hay modos y modos de ser
argentino: hay un modo nortefio, un modo
litoralefio, un modo portefio... El problema es
que la historia de nuestra Organizacién
Nacional arraso6 con las diferencias regionales
(de habla, de costumbres, en fin, de culturas)
y buscé homogeneizar y allanar lo diferente
para convertirnos en una Nacién. Primero,
mediante guerra civil contra los caudillos
federales, luego contra los pueblos originarios
en la eufemisticamente llamada “conquista
del desierto”, después con el servicio militar y
las escuelas comandadas desde la Nacion.
Hoy, desde la TV vy el neoliberalismo
globalizador.

Y con lo politico pasé igual. Los portefios,
mirando a Francia y Estados Unidos,
importaron instituciones y las impusieron
homogéneamente a todo el pais bajo el
impulso modernizador neocolonial. Y lo que
no se pareciera a esas instituciones, fue
‘rémora del pasado”, “barbarie”. Claro que
cuando decimos ‘portefio’ no nos referimos
meramente al nacido en el Puerto. Aludimos
mas bien a un ethos, un modo de ser, un
modo de mirar. Que por cierto fue asumido y

llevado adelante por muchos provincianos

(Sarmiento, Avellaneda, Roca, Vélez
Sarsfield, Joaquin V. Gonzalez, Ilos
Taboada...).

El tema de la cultura politica esta, pues, bien
presente entre nosotros. No es meramente
una moda académica, mas o0 menos

superada, mas o menos util. Es un problema

politico que sélo se ve si cambiamos de miraje
—como le gustaba decir a Bernardo Canal
Feijoo (2007). Desde el centro no se ve este
problema: entonces ellos pueden hablar de la
cultura politica como un enfoque introducido
en los 50 por un tal Gabriel Aimond y un tal
Sidney Verba para incorporar al analisis
politico las variables de la psicologia. Es
verdad que la obra conjunta de estos autores
(Almond y Verba, 1963) abrié un nuevo campo
de investigaciones, poniendo en el centro la
pregunta de si es necesaria una cultura
politica democratica para que la democracia
funcione (Schneider y Avenburg, 2015). La
cultura politica fue definida como el conjunto
de orientaciones cognitivas (basicamente
conocimientos y creencias), evaluaciones
(opiniones y juicios) y actitudes (tendencias
psicologicas que permiten a los individuos
hacer valoraciones) que una poblacion
manifiesta frente a diversos aspectos de la
vida politica y del sistema politico.

Sus criticos inauguraron la polémica acerca
de las jerarquizaciones implicitas que tenian
las descripciones supuestamente asépticas:
en el marco de la Guerra Fria, las culturas
empezaron a calificarse como democraticas o
no democraticas segun se parecieran o no a
creencias e

los habitos, practicas,

instituciones de las democracias liberales

occidentales. Incluso esta jerarquizacion
cultural fue asumida a partir de los anos 80 por
el Banco Mundial y otras instituciones de las
finanzas globalizadas, reemplazando las

viejas jerarquizaciones raciales con un

lenguaje politicamente correcto sobre las

39



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 88-94

“culturas politicas democraticas”, pero con los
mismos resultados de despreciar lo que no se
parezca a lo moderno-occidental y legitimar
sus “‘recomendaciones” sobre las politicas
econodmicas (cf. Murillo 2018).

Pese a estos usos, el enfoque cultural de
Almond y Verba introdujo en la ciencia politica
la preocupacion por el vinculo entre la micro y
la macro politica, abriendo, como dijimos, un
campo de investigaciones novedoso vy
fructifero. Con criticas y contextualizacion,
algunos autores latinoamericanos intentaron
profundizar en esta orientacion. El chileno
Norbert Lechner (1997 y 2002) decia que no
hay que confundir las creencias y preferencias
con lo que revelan las encuestas, y propuso
indagar acerca de los sistemas de valores, las
representaciones simbdlicas y los imaginarios
colectivos mediante otras metodologias que
fueran mas alla de la punta del iceberg que
significaban las expresiones de las personas
encuestadas. También, el argentino Francisco
Quevedo (1997) se centro en la relacion entre
medios de comunicacion y cultura politica, en
un enfoque que no deja de tener actualidad en
nuestros dias. Los medios concentrados v,
ademas, centralizados en Buenos Aires, son
grandes  productores de formaciones
simbdlicas e imaginarias con las que los
individuos viven y se representan las luchas
por el poder y las competencias por los
sistemas de decision. ElI maniqueismo

simplificador que instalaron los medios

hegemonicos portefios (replicado en cada una
sido

de nuestras provincias) no ha

precisamente un gran constructor de cultura

debate

publico con un lenguaje emocional sin datos,

democratica, empobreciendo el

dirigido solamente a la provocacion de
indignacién moral selectiva.

Los aportes de Clifford Geertz (2003)
enriquecieron el enfoque politolégico abierto
por Almond y Verba llevando el foco desde las
actitudes a los significados. Geertz entiende la
cultura como una “trama de significacién”. La
atencion se pone en las practicas de

construccion de sentido, que pueden
modificarse segun las experiencias de cada
grupo, por lo que no hay significados

univocos. ElI “emprendedor” neoliberal
individualista y meritocratico puede ser
resignificado en una practica colectiva de
“microemprendimientos” que generan
organizacién y conciencia politica en una red
de economia popular, por ejemplo (Cf. Auat
2021).

Schneider y Avenburg sefialan también un
desplazamiento desde los valores a los
significados en el enfoque socio-antropoldgico
de la cultura politica. El argumento weberiano
sobre los origenes del capitalismo,
relacionandolo con la doctrina calvinista, esta
en el origen del enfoque sobre los valores. Los
valores o fines ultimos son los que definen y
orientan la accion. En esta linea, Ann Swidler
(1986) planteé que la cultura debe ser
entendida como una caja de herramientas —
repertorio de simbolos, historias, rituales y
visiones de mundo—- que la gente usa para
resolver diferentes clases de problema.

Al respecto, nuestro compatriota Javier

Auyero editoé un excelente libro sobre “el lugar

90



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 88-94

de la cultura en la sociologia norteamericana”
bajo ese titulo: Caja de Herramientas (1999),
introduciendo en el debate argentino esa
nocién, pero con los aportes fundamentales
de Pierre Bourdieu y de Charles Tilly. Esta
caja de herramientas le permitio a Auyero re-
interpretar el clientelismo como un elemento
del repertorio de la accion colectiva, evitando
su descalificaciéon moralizante (Auyero, 1997).
En ese marco y con esa “caja”’ Auyero analiza
las protestas sociales de Cutral-Co y el
1993,

etnografia y reconocimiento: “El conjunto de

“Santiaguefiazo” de intersectando
disposiciones que los manifestantes trasladan
a la accién colectiva y sus autocomprensiones
compartidas son cruciales para entender el
modo en que dan sentido a la beligerancia”
(Auyero 2004, p. 260). EI marco del “giro
cultural” en los estudios sociolégicos es
explicito, no solo en el autor sino también en
los actores estudiados: “En los corazones y en
las mentes de muchos manifestantes —dice
Auyero—, el Santiaguenazo es un proyecto, un
proyecto que va mas alla de la busqueda de
los propios intereses materiales y apunta a la
concrecion de una cultura politica diferente”
(Auyero, 2004, p. 255).

Tanto el enfoque politolégico como el socio-
antropoldgico fueron atravesados por los
debates acerca de qué se entiende por
“cultura” y qué por “politica”. A los fines de
esta aproximacion baste decir que “cultura” no
es una esencia cerrada y atemporal que
define de una vez y para siempre a una
esta

comunidad: a veces caemos en

simplificacién cuando hablamos de

“riojanidad”, “santiaguenidad” o
“argentinidad”, pretendiendo reducir a algunas
caracteristicas la compleja trama de sentidos,
practicas y materialidades que identifican a
las comunidades de referencia.

Cuando hablamos de culturas hablamos de
sujetos. De identidades mas o menos flexibles
pero ancladas en territorios y materialidades;
abiertas a hibridaciones, mestizajes o
superposiciones, pero sedimentadas en la
acentuacién de algunos rasgos hegemonicos;
historicas y contingentes, pero también
transmitidas como legados en el sentido de
imperativos normativos que se naturalizan
como atemporales. Los rasgos acentuados
tienen que ver con la relacion con los otros,
los que no son parte del “nosotros”. Un
“‘nosotros” heterogéneo pero que esas
acentuaciones intentan homogeneizar. Este
doble

identitarias (contingentes pero sedimentadas)

caracter de las construcciones
sefala tanto su caracter politico o construido
como el riesgo de su fetichizacion y
esencializacion.

Seyla Benhabib nos invita a “considerar las
culturas humanas como  constantes
creaciones, recreaciones y negociaciones de
fronteras imaginarias entre ‘nosotros’ y el/los
‘otro(s)” (Benhabib, 2006, p. 33). El problema
de la cultura es constitutivamente politico
pues. De lo que se trata es de identidades en
conflicto, de identidades que se definen en
funcion de un “exterior constitutivo” o de un
antagonismo (Schmitt, Mouffe). La identidad
es (negativamente) diferencial y

(positivamente) propia al mismo tiempo: nos

91



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 88-94

definimos por lo que no somos ni queremos
ser, acentuando rasgos de lo que somos y
queremos ser. Y esto, siempre en marcos
contextuales y situados que especifican los
sentidos de lo que se afirma o lo que se niega.
Si en algin momento de nuestra historia el
término “gaucho” se resignificé positivamente
frente al “inmigrante”, en otros momentos fue
usado peyorativamente, como cuando
Sarmiento le pedia a Mitre “que no ahorre
sangre de gauchos” porque con ellos no
hariamos la republica moderna, como
también lo habia planteado Alberdi.

Pero siempre esta el otro. Y la relacion con la
alteridad es el tema politico. La organizacion
de la convivencia en espacios limitados vy
posibilidades finitas, requiere del poder como
inherente a las sociedades humanas. Y si algo
hemos aprendido experiencialmente en los
ultimos tiempos, es que el poder politico es
una relacion que no reside en un solo polo ni
en una sola sede. Por lo que no alcanza con
ganar elecciones para ocupar el polo
relacional del mando: hay una compleja trama
de relaciones en las que se pone en juego una
lucha por hegemonizar la conduccion y la
direccionalidad del proyecto de convivencia.
La cuestion crucial es politica: quién decide,
quiénes son los sujetos que se autoperciben
como auténomos, y se afirman/diferencian de
otros en un juego de lucha por hegemonizar el
“nosotros” que conduzca la convivencia. Y
esa lucha por la conduccion incluye una lucha
por los sentidos y por los elementos culturales
qgue se ponen en juego para identificar a unos

y diferenciarse de los otros.

Por ello, como nos advierte Grimson (2011),
no podemos entender ni la cultura ni la
identidad si no las situamos “en los marcos
reales en los que las personas viven, piensan,
sienten y actuan”. Marcos situacionales donde
se juegan conflictos e intereses que llevan a
los actores a acentuar un elemento cultural o
identitario frente a otros, resignificandolo de
acuerdo a lo que convenga a los intereses en
juego. Asi, hemos visto multiples variaciones
de sentido en el término “campesino”, desde
su uso despectivo por parte de los duefios de
tierras o de los habitantes de ciudades, hasta
su reivindicacion politica en el Movimiento
Campesino de Santiago del Estero
(MOCASE) por ejemplo. O su reemplazo en
algunos casos por “pueblos originarios” o
directamente “indios”, empufado con orgullo
por esas mismas comunidades en lucha por
sus derechos, cuando las normas y las
decisiones politicas comenzaron a legitimar
esas identidades. Si arrancamos las acciones
de los contextos y sus sentidos practicos, no
entendemos nada, y corremos el riesgo de
esencializar algun significado tedrico vy
fetichizar algun sentido politico.

Claro que los usos y sentidos no son del todo
voluntarios, como dijimos antes. Las culturas
son flexibles, pero sedimentan en tradiciones.
Los significantes no son del todo vacios, como
cierta lectura apresurada de Laclau puede
hacernos confundir. Ya Rodolfo Kusch (1976)
nos habia ensefiado que lo geocultural esta
constituido por la tension entre instalacion y
gravitacion: la tierra, la lengua, los modos de

relacion, “gravitan”, pesan, tiran para abajo,

92



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 88-94

condicionan; pero nuestras opciones ético-
politicas nos ‘“instalan” en esos legados
reconfigurandolos en funcion de nuevos
proyectos y compromisos.

En suma, cultura politica es un concepto que
puede servirnos para acceder a la
comprension de los componentes del campo
politico, poniendo en juego sentidos de los
conflictos y tensiones, tanto para la
organizacion de la convivencia como para la
definicion de las identidades, siempre que lo
entendamos de manera flexible y contingente,
aunque cargado de la gravidez que le otorgan

las sedimentaciones historicas.

93



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 88-94

Referencias

Almond, G. y Sidney, V. (1963). La cultura
civica: Estudio sobre la participacion
politica democratica en cinco naciones,
Euramérica.

Auat, A. (2021). Situacién y Mediaciones.
Nuestra democracia: entre populismo y
neoliberalismo, UNR editora/Fundacion
Ross/Cedet.

Auyero, J. (2004). Vidas beligerantes. Dos
mujeres argentinas, dos protestas y la
busqueda de reconocimento, Universidad
Nacional de Quilmes editorial.

Auyero, J. (comp.) (1997). ¢Favores por
votos? Estudios sobre clientelismo politico
contemporaneo, ed. Losada.

Auyero, J. (ed.) (1999). Caja de Herramientas.
El lugar de la cultura en la sociologia
norteamericana, Universidad Nacional de
Quilmes editorial.

Benhabib, S. (2006). Las reivindicaciones de
la cultura. Igualdad y diversidad en la era
global, Katz editores.

Canal Feijoo, B. (2007) [1954], Confines de
Occidente. Notas para una sociologia de la
cultura americana, ed. Las Cuarenta.

Geertz, C. (2003). La interpretacion de las
culturas, Gedisa.

Grimson, A. (2011). Los limites de la cultura.
Critica de las teorias de la identidad, Siglo
XXl editores.

Kusch, R. (1976). Geocultura del hombre
americano, ed. Fernando Garcia
Cambeiro.

Lechner, N. (1997) “El malestar con la politica

y la reconstruccion de los mapas politicos”,

en Winocur, R. (coord.), Culturas politicas
a fin de siglo, Juan Pablos Editor-FLACSO.

Lechner, N. (2002). Las sombras del mafiana.
La dimensién subjetiva de la politica, LOM
ediciones.

Murillo, S. (2018). “Neoliberalismo. Estado y
procesos de subjetivaciéon”, Revista de la
Carrera de Sociologia, vol. 8 num. 8, ISSN
1853-6484, Universidad de Buenos Aires,
p. 392-426.

Quevedo, L. A. (1997) “Videopolitica y cultura
en la Argentina de los noventa”, en
Winocur, Rosalia (coord.) Culturas
politicas a fin de siglo, Juan Pablos Editor-
FLACSO.

Schneider, C. y Avenburg, K. (2015). “Cultura
politica: un concepto atravesado por dos
enfoques”, POSTData 20, N°1, abiril-
septiembre, ISSN 1515-209X, p. 109-131.

Swidler, A. (1986). “Culture in Action: Symbols
and Strategies”, en American Sociological

Review, Vol. 51, N° 2, abiril.

Alejandro Auat es Licenciado y Doctor en
Filosofia. Se desempefia como profesor titular
de Filosofia Politica en la Lic. en Filosofia de
la Universidad Nacional de Santiago del
Estero (UNSE). Ademas, es director de
numerosos proyectos de investigacién en
torno a la tematica de la Democracia en
nuestra region. Por ultimo, es miembro de
distintos comités, consejos académicos de
institutos, maestrias y doctorados del NOA.

Correo electrénico: buhoster@gmail.com

94


mailto:buhoster@gmail.com

[\gora UNLaR, vol. 9, num. 23, ago. 2024, Argentina, ISSN: 2545-6024, pp. 95-118

Democracia

Federico E. Lopez
Universidad Nacional de La Plata

Recibido: 1 de diciembre de 2023
Aceptado: 29 de abril de 2024

Resumen

Este articulo propone reflexionar sobre los distintos sentidos que condensa el término democracia. Sin dejar
de reconocer que el concepto mismo de democracia esta sujeto a los conflictos que su propio ejercicio
concreto implica, se distinguen tres sentidos fundamentales: la democracia como forma de gobierno, como
mecanismo para la toma de decisiones y como ideal moral. En la medida en que la idea de democracia remite
necesariamente a la idea de pueblo, se reflexiona sobre los distintos modos en que el pueblo es
conceptualizado en los debates politicos recientes. Ademas, se sefialara que la democracia, en cualquiera de
sus sentidos, depende de un cierto soporte técnico o tecnolégico que la hace posible, desde los sistemas de
votacion que pretenden asegurar el caracter secreto del voto, hasta los sistemas de comunicacién que
deberian asegurar el acceso a, y la confiablidad de, la informacién necesaria para la toma de decisiones. En
vistas de ello, y de la mano de autores como Langdom Winner o Eric Sadin, el articulo intenta también
reflexionar sobre las relaciones y las tensiones entre democracia y tecnologia.

Palabras clave: democracia, formas de gobierno, mecanismos de decision, populismo, tecnologia

Abstract

This article proposes to reflect on the different meanings of the term democracy. While recognizing that the
very concept of democracy is subject to the conflicts that its concrete exercise implies, three fundamental
senses are distinguished: democracy as a form of government, as a mechanism for decision-making and as a
moral ideal. Insofar as the idea of democracy necessarily refers to the idea of the people, we will reflect on the
different ways in which the people are conceptualized in recent political debates. In addition, it will be pointed
out that democracy, in any of its senses, depends on a certain technical or technological support that makes
it possible, from the voting systems that seek to ensure the secrecy of the vote, to the communication systems
that should ensure access to, and reliability of, the information necessary for decision-making. In view of this,
and with the help of authors such as Langdom Winner or Eric Sadin, the article also reflects on the relations
and tensions between democracy and technology.

Keywords: Democracy, forms of government, decision making mechanisms, populism, technology.




Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 95-118

Introduccion:
itodos somos democraticos?
Una de las cosas que mas sorprenden al

recorrer la historia del concepto de

democracia en la tradicion filosofica
occidental es que, durante la mayor parte de
su existencia, la democracia fue considerada
como algo mas o menos malo. Surgida en la
Grecia antigua, en el siglo V ac., fue vista por
Aristoteles -uno de los filosofos mas
influyentes de todos los tiempos- como la
contraparte desviada de la timocracia.
Mientras ésta ultima era el gobierno basado
en las propiedades materiales, la democracia
era el gobierno de la multitud, del populacho
(EN 1160b y ss.).! Esta valoracion contrasta,
al menos a primera vista, con la apreciaciéon
de la democracia en nuestros dias. En efecto,
transitamos un tiempo en el que nadie, en el
que ninguna fuerza politica, o casi ninguna, se
autoproclama como anti 0 no democratica. Sin
embargo, y paraddjicamente, casi todas las
fuerzas politicas creen que sus oponentes
son, en el mejor de los casos, poco
democraticos. La acusacion de ser una
“amenaza” a la democracia, o de realizar un
ataque contra ella es sostenida desde todos
los sectores politicos como argumento contra
sus contrincantes.

En efecto, pueden reconocerse dos grandes
tendencias que muestran la conflictividad que
el ejercicio de la democracia conlleva. Por un

lado, hay quienes acusan a los denominados

! En la Politica, Aristételes ve a la democracia
como una forma desviada de la republica (Po,
1279b). Mientras la republica (Politeia) seria el

“gobiernos populistas de américa latina” de
ser gobiernos autoritarios y antidemocraticos,
que mas se parecen a una dictadura que a un
gobierno verdaderamente comprometido con
los valores democraticos. Del otro lado, los
gobiernos de corte liberal o neoliberal son
acusados de ceder el poder de decisién a las
grandes corporaciones econdmicas,
empresariales -o incluso a un poder judicial
cooptado por ellas- pervirtiendo de ese modo
lo que deberia ser un gobierno del pueblo.

En los ultimos afios, y luego de un periodo de
una cierta estabilidad, esta conflictividad dejo
de ser una mera retorica de desgaste de los
oponentes politicos y se convirtid en
verdaderos planes de accién. Por ejemplo, la
eleccion de noviembre de 2020 en los Estados
Unidos de Norteamérica termind con un
candidato, Donald Trump, denunciando un
fraude electoral por parte del candidato del
partido ganador y con sus partidarios tomando
la sede del congreso de ese pais. El otro
candidato, Joe Biden, por su parte, impulsé un
juicio politico contra Trump por “incentivar una
insurreccion”  contra  las  instituciones
democraticas. En América latina, y muchas
veces apelando a una pretendida defensa de
la democracia, se han vuelto a emplear viejas
herramientas, como los golpes de estado
contra presidentes, como ocurrié en Bolivia en
2019 contra Evo Morales, y otras algo mas
novedosas como la condena judicial mediante

procesos irregulares y la proscripcion de

gobierno de las clases medias de acuerdo con una
ley, la democracia es nuevamente vista como el
gobierno del populacho, de los pobres.

96



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 95-118

referentes politicos como ocurrié con Rafael
Correa en Ecuador y Lula Da Silva en Brasil,
e incluso procesos de destitucion de
mandatarios via juicio politico, como ocurrié
por ejemplo en 2016 con Dilma Rousseff en
Brasil.

Estas acciones y acusaciones resultan tanto
mas sorprendentes en la medida en que se
lanzan, a veces, contra gobiernos que de
hecho han sido elegidos por el voto popular e
incluso en elecciones libres de toda sospecha.
“Hitler también fue elegido por el voto popular”
es la respuesta mas comun cuando algun
gobierno acusado de antidemocratico se
defiende apelando a su legitimidad popular a
través del voto. Pero ¢qué pasa cuando el
pueblo, o la ciudadania como muchos y
muchas prefieren decir, es “manipulado” para
que vote a cierto candidato? Por ejemplo, la
empresa Cambridge Analytica fue denunciada
en 2018 por haber utilizado informacion
personal provista por la red social Facebook
para realizar campafias electorales en
distintos lugares del mundo, incluida la
Argentina (cfr. De Llano Neira, 18/03/2018 y
Alconada Mon, 20/09/2019). El problema era
que esa campafa estaba disefiada para
inducir el voto de la poblacién mediante la
propagacion de fake news, es decir de
informacion distorsionada o directamente
falsa presentada deliberadamente con la
forma de una notica periodistica tradicional
para generar confianza en los usuarios.
Ademas, se acusO a esa empresa de crear
cuentas falsas de redes sociales para tratar de

imponer ciertos temas en la agenda publica y

generar una idea interesada acerca de lo que
“‘quiere la gente”. Este uso de informacion
falsa o distorsionada no es algo que se
reduzca a las redes sociales. También los
medios de comunicacién, en manos de unos
pocos y grandes capitales o de empresas con
intereses en varias ramas de la actividad
economica, hacen un uso de la informacion
disefiado para persuadir a las audiencias de
que tal o cual proyecto politico no es bueno o
de que es incluso peligroso y antidemocratico.
En un contexto asi, en el que la informacion
no es mas que un medio, un arma, utilizada
para un fin previamente fijado, no resulta
extrafio que nos preguntemos si los
ciudadanos y las ciudadanas estamos
tomando libremente las decisiones politicas o
si mas bien nuestras decisiones son resultado
de la manipulacion informativa que nos rodea.
En este contexto de acusaciones cruzadas, y
en el que la ciudadania toma decisiones sobre
la base de informacién interesada y disefiada
para influir en sus preferencias politicas,
surgen movimientos que, incluso en nombre
de la libertad o de la propia democracia,
proponen por primera vez en mucho tiempo y
de modo explicito el franco retroceso en lo que
refiere a ciertos logros de las democracias del
siglo XX, como el derecho a huelga, el
derecho a la union sindical, e incluso el
derecho a la salud y a la educacién para todas
las personas. En un contexto en que todos se
dicen democraticos y todos acusan a todos de
no serlo, la democracia parece erosionarse y
con ella algunas de sus mas preciadas

conquistas.

97



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 95-118

Lo que acabamos de describir es apenas una
muestra de algunas de las dificultades que
enfrentan las democracias actuales. Sin
embargo, es un material suficiente como para
plantear una serie de interrogantes. ;Puede
entonces un gobierno elegido por el pueblo
ser antidemocratico? ;No es precisamente la
democracia el gobierno del pueblo, llevado a
cabo por aquellos que el pueblo elige? ; Como
puede ser que todos se digan democraticos
pero que consideren a sus opositores como
antidemocraticos? ¢no implica la democracia
el respeto por la opinién del otro y ver a los
contrincantes como personas que
simplemente piensan distinto y no como
enemigos? ¢ qué impacto tienen la tecnologia
y las redes sociales sobre la calidad o la
intensidad de la democracia en un contexto en
el que por la proliferacion de fake news y la
desinformacioén planificada por los medios de
comunicacion hace imposible, o al menos muy
dificil, distinguir la verdad de la falsedad? No
es el proposito de este articulo dar una
respuesta definitiva a estas cuestiones, sino
mas bien, identificar algunos aportes que nos
permitan, al menos, comprender de un modo
mas profundo los problemas sugeridos por
esas preguntas.

El recorrido que propone este escrito para
cumplir con el proposito que acabamos de
establecer es el siguiente. En primer lugar,

desplegaremos una estrategia de analisis

2 Para una distincion entre ciencia y filosofia
politicas, véase Garzén Vallejo, Ivan (2009),
“¢ Ciencia politica vs. Filosofia politica? Acerca de

filoséfico que nos permita dar cuenta de la
diversidad de sentidos que han adquirido el
término democracia y otros asociados tales
como democratico o democratizacion. Esta
estrategia nos permitira ver a la democracia
como una forma de gobierno, como un
mecanismo para la toma de decisiones y por
ultimo como un ideal moral acerca de como es
deseable que una sociedad o comunidad
humana se conforme. Para finalizar y a
efectos de reflexionar sobre algunos de los
actuales

desafios de las democracias

indagaremos sobre la relacion entre
democracia y tecnologia, pues sacar a la luz
la dimensién politica de la tecnologia, pude
constituir un aporte valioso para pensar tales
desafios. Debe resultar claro a esta altura
que, al abordar la cuestion de la democracia
en este trabajo no nos proponemos realizar un
estudio propio de la Ciencia Politica, que por
ejemplo estudie las distintas formas de
democracia que han existido de hecho, sino
un ejercicio filoséfico que nos permita
reflexionar sobre el sentido o el valor de la
democracia tratando de identificar algunos de

sus rasgos mas salientes.?

1. Democracia se dice de muchas
maneras
Una de las primeras hipotesis que podemos

formular en base a lo expuesto hasta aqui es
que la democracia se dice de muchas

maneras. Esto es, que cuando los diferentes

una interminable disputa epistemoloégica”, Revista
Facultad de Derecho y Ciencias Politicas, vol. 39,
nuam. 111, julio-diciembre, Colombia, Universidad
Pontificia Bolivariana, pp. 305-335.

98



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 95-118

actores sociales apelan a la idea de
democracia, usualmente quieren decir cosas
distintas: para unos lo central de Ia
democracia es que es el gobierno del pueblo,
y por pueblo muchas veces entienden el
gobierno de las mayorias. Para otros, lo
esencial de las democracias es mas bien el
respeto por las minorias, porque una sociedad
s6lo puede considerarse democratica en la
medida en que permita a las distintas minorias
desarrollar sus propios ideales y formas de
vida. También hay quienes sostienen que un
estado es democratico no tanto por que
imponga los intereses de las mayorias, sino
mas bien porque los defienda, porque cuide
los intereses de los hombres y las mujeres de
a pie, cuyo poder de decisibn se ve
amenazado en una era en la que, quienes
tienen verdaderamente la capacidad de
imponer su voluntad, quienes tienen poder
econdmico, no son democraticamente
elegidos para incidir en el desarrollo de la vida
social como un todo. Por ultimo, cabe
mencionar a quienes sostienen que una
verdadera democracia es aquella que no
limita nunca las libertades, 'y muy
especialmente las econdmicas, y permite a
empresarios y “emprendedores” desarrollar
su actividad sin ningun tipo de intromision por
parte del Estado.

Pero ¢ como hacer entonces para encontrar el
verdadero sentido de la democracia? Aunque
hacer tal cosa sea probablemente imposible,
trataremos de aclarar el asunto adoptando
una estrategia filésofo

estadounidense John Dewey (1859-1952)

ajena. El

tenia una forma muy particular, y bastante
fructifera, de comenzar muchos de sus
andlisis filoséficos: frente a cualquier
concepto mas o menos abstracto expresado
mediante un sustantivo, como por ejemplo
Conocimiento, Verdad e incluso Libertad, y
para aclarar su significado se concentraba en
el adjetivo emparentado al sustantivo o mejor
todavia en el verbo, en la accion que tal
sustantivo proponia. Asi, por ejemplo, si
queremos aclarar el significado del concepto
expresado mediante el sustantivo
conocimiento, podemos pensar en qué
significa que algo sea conocido o en qué
consiste la accion a la que nos referimos
mediante el verbo conocer. Como resultado
de esta operacién metodoldgica, sus analisis,
sin dejar de ser filosdficos, tendian a ser mas
claros y concretos, mas sensibles a los
hechos mismos a los que los conceptos
refieren, mas centrados en las acciones en las
que las personas nos involucramos, y sélo
luego de tal analisis, volvia al sentido mas
abstracto para explicar qué debemos
comprender, por ejemplo, por Verdad, con
mayusculas. A efectos de analizar el concepto
expresado mediante el término “democracia”,
en este escrito, adoptaremos una estrategia

similar.

1.1. La democracia como forma de
gobierno
En primer lugar, nos desplazaremos desde el

sustantivo al adjetivo democratico o
democréatica. Al hacerlo, la primera cuestién

que surge es la pregunta por el tipo de “cosas”

99



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 95-118

que podemos calificar como democraticas. La
primera respuesta, la mas obvia, es que un
régimen politico, una forma de gobierno, es
algo que puede, o no, ser democratico. En
lineas generales, un gobierno es considerado
democratico cuando permite que el pueblo o
los ciudadanos -y ya veremos que la opcién
entre estas palabras no es tan inocente-
participen de algun modo en la decision sobre
los asuntos publicos.

Al intentar analizar de qué modo participan y
sobre qué tipo de asuntos, nos encontramos
en lineas generales con dos respuestas. Por
un lado, puede decirse que un régimen es
democratico cuando la eleccibn de las
personas que deciden sobre las cuestiones
publicas, esto es los gobernantes o
funcionarios, recae en el “pueblo”, es decir,
cuando es el pueblo o las y los ciudadanos/as,
quien elige a las personas que toman las
decisiones. Por otro lado, la idea de
democracia puede entenderse como aquel
sistema en el que el propio pueblo es quien
delibera y toma las decisiones sobre las
cuestiones publicas, sobre las cuestiones de
gobierno. En el debate académico y en el
publico, muchas veces se menciona la
primera como democracia representativa o
indirecta y a la segunda como democracia
participativa o directa.® El politdlogo argentino
José Nun refiere a estas dos concepciones de
la democracia entendiéndolas, a la primera

como gobierno de los politicos y a la segunda

3 En el contexto latinoamericano se ha postulado
junto a estas dos formas clasicas, la democracia
comunitaria que pretende dar cuenta de las

como gobierno del pueblo. En ambos casos,
se trata de formas de gobierno que se
legitiman en la idea de que aquello que se
decida hacer, sera lo que resulte conforme a
la voluntad popular, a la voluntad del pueblo.
Ello significa que, como afirma Nun, “el poder
estatal tiene como fundamento ultimo el
consentimiento libremente expresado de
todos los ciudadanos” (2015, p. 23). Sin
embargo, resulta evidente que, a medida que
una sociedad se vuelve mas compleja, el
consentimiento ciudadano no puede pedirse
para cada asunto, siquiera para cada asunto
de relevancia. Es por ello por lo que los
Estados democraticos modernos parecen
requerir la existencia de una cierta clase de
funcionarios que se conviertan en verdaderos
medios para resolver los conflictos que
puedan surgir y llevar a cabo las medidas
legitimadas por la voluntad popular. Estas dos
maneras de pensar la democracia deben
pensarse mas como los dos polos de un
continuo que como una clasificacion
dicotébmica. En efecto, mientras la gran
mayoria de los paises democraticos estan
organizados en torno a  sistemas
representativos, en muchos de ellos se
promueven instancias de participacién de la
ciudadania, en las que se delibera y se toman
decisiones de modo directo, usualmente
sobre cuestiones muy locales que refieren al
barrio. Por otro lado, una democracia directa

en la que la poblacion decida sobre muchas

normas Yy procedimientos de los pueblos y
naciones indigena originario campesinos. Véase
Exeni Rodriguez, 2018.

100



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 95-118

politicas concretas, pero no tenga ningun rol
en la eleccion de los funcionarios o de las
autoridades o lideres del partido de gobierno,
dificiimente podria comprenderse como una

democracia.

1.2. La democracia como procedimiento
de decision
En segundo lugar, el adjetivo democratico

puede aplicarse a algo mas pequeno que un
régimen de gobierno, esto es, a una decisiéon
o mejor a un procedimiento de toma de
decisiones. Por ejemplo, alguien puede
objetar que la decision inconsulta de un
director o una directora de una escuela de
prohibir cierta vestimenta es una decision
poco democratica o que el mecanismo
mediante el cual el jefe de un trabajo decide
quién va a trabajar en cada turno es poco
democratico porque no tuvo en cuenta la
opinién de sus empleados. Asi la democracia
puede ser entendida, tal como aparece en la
entrada “democracia” de la Enciclopedia
Stanford de filosofia como un “método de
toma de decision colectivo caracterizado por
un tipo de igualdad entre los participantes en
la etapa fundamental del proceso de toma de
decisiones” (Christiano y Sameer, 2024). En
este sentido el término tiene un caracter mas
bien descriptivo y permite referirse a ciertos
procesos, pero por supuesto no asume que
necesariamente todo proceso de toma de
decisiones deba ser “democratico”. Por
ejemplo, un juez o una jueza puede estar
facultado o habilitado a tomar una decision

individual sin que la consulta a otra persona

sea necesario. Algo distinto ocurre con un
jurado conformado por varias personas en las
que quienes lo integran deben llegar a un
acuerdo de forma colectiva, y que deben por
lo tanto acordar y escuchar al resto de las y
los participantes.

Al pensar en la democracia como un
mecanismo de toma de decisiones, es posible
contrastar dos concepciones diferentes. De
un lado, siguiendo a Daniel Busdygan, (2011)
podemos mencionar una  concepcion
agregativa de la democracia que, tomando
como punto de partida la igualdad de todos los
involucrados en el tema sobre el que se tiene
que tomar una decision, comprende que lo
esencial es que se imponga la decisién de la
mayoria. Puede ser que los agentes
involucrados tengan distintas razones, por
ejemplo, para rechazar la construccion de una
ruta o el permiso para realizar una actividad
minera, pero lo que importa es la sumatoria de
los intereses individuales teniendo la posicién
mayoritaria el derecho a ser llevada a cabo.
Frente a esta concepcion, una concepcién
deliberativa de la democracia entiende que
una decision es legitima no meramente
porque sea la mas votada, sino porque es
resultado de un proceso de deliberacion vy
discusion en la que todas las personas
involucradas tienen el derecho y la posibilidad
de participar. En este modelo, la decisién que
se toma seria no aquella que haya resultado
la mas votada, sino aquella sobre la cual hay
mejores argumentos. ldealmente al menos,
un proceso de discusién y debate en el que

todos tienen el derecho a participar permitiria

101



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 95-118

encontrar la mejor posicion y la mas imparcial,
y de este modo, no sdlo se garantiza la
participacién democratica de las personas
involucradas sino también la racionalidad de
la decisidon alcanzada. En esta concepcion la
democracia no se reduce al voto o a las
decisiones individuales sumadas, sino que
remite a la posibilidad de participar en un
proceso de discusion publica colectiva.
Aunque esta concepcion parece tener, como
menciona Busdygan, muchas ventajas sobre
la otra, lo cierto es que parece no dar cuenta
de modo suficiente del conflicto. En efecto,
hay ciertos desacuerdos que no parecen
poder saldarse por medio de argumentos o
razones, y que en consecuencia la posibilidad
de que cada participante pueda votar segun
sus propias razones es lo que garantiza el

caracter democratico de una decision.

1.3. La democracia como ideal moral

Por ultimo, el adjetivo democratico puede
tomar un sentido mas bien moral cuando es
utiizado por ejemplo para referirse
directamente a las personas. Una persona
puede ser sefialada como antidemocratica o
poco democratica cuando tiende a tomar o
imponer decisiones de modo autoritario. Aqui,
democratico y su opuesto autoritario parece
designar una cierta disposicion e incluso un
cierto rasgo del caracter de las personas. Un
profesor o profesora, un lider o una lideresa,
un padre o una madre pueden ser vistos como
personas autoritarias. Esta dimensién moral
de la idea de democracia puede parecer

menor, pero tiene sin embargo profundas

implicancias, a tal punto que ha sido
considerada, por el ya mencionado filésofo
John Dewey como una de sus dimensiones
centrales. Para él, la democracia era un ideal
moral que referia no tanto a formas de
conducta individual, o a rasgos de los sujetos,
sino principalmente a los rasgos ideales, en el
sentido de deseables, de la conducta
asociada, de las formas comunitarias de vida.
Esta idea de la democracia como ideal de
forma de vida en comun, resultaba central
para el autor porque era la base sobre la cual
juzgar las formas de democracia realmente
existentes. s Por qué es posible decir de una
cierta forma de gobierno, por ejemplo, que no
es suficientemente democratica aun cuando
sus representantes hayan sido elegidos en
elecciones libres? ;Cual es el criterio que
utilizamos para decir que algo no es
democratico? Pareciera ser que tal criterio
sb6lo puede ser alguna concepcion mas o
menos ideal de democracia que usamos para
evaluar los casos reales de democracia, ya
sea que pensemos en mecanismos de
decision o en formas de gobierno.

Nétese que este sentido ideal de democracia
parece estar también a la base de la idea de
democratizacion. Democratizar algo podria
ser comprendido como la accién mediante la
cual algo que no es (suficientemente)
democratico se convierte en democratico. Ello
sugiere la idea de un cierto proceso que
apunta en una cierta direccion. Por ejemplo,
en nuestros dias hay sectores que hablan de
la necesidad de democratizar el poder judicial.

El poder judicial es un sistema altamente

102



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 95-118

jerarquizado, en el que unas pocas personas
concentran una gran capacidad de decision
sobre la vida del resto, pese a lo cual son
elegidas mediante mecanismos en los que la
poblacion en general no puede participar y
son designadas, ademas de modo vitalicio,
para toda la vida. En contraste con ello, el asi
llamado juicio por jurados, por ejemplo, en el
que personas que no pertenecen al ambito
juridico son convocadas de modo aleatorio
para decidir en ciertos juicios si alguien es
culpable o inocente, es presentado muchas
veces como una forma de democratizacién de
un aspecto del poder judicial al quitar una
parte del poder de decisién de jueces y juezas
y ponerlo en manos de la ciudadania. Ahora
bien, podriamos preguntar por qué es
necesario democratizar el poder judicial o
incluso cualquier otro ambito de la vida social.
¢ Es necesario democratizar todo? Si, como
sostiene Dewey la democracia es la forma
ideal de la vida comunitaria, una vida en la que
todos puedan participar y gozar de los frutos
de la actividad conjunta, la carga de la prueba
parece invertirse. Si las personas viven una
vida mejor y mas plena cuando pueden
participar en las decisiones de aquello que
afecta a sus vidas, la pregunta es mas bien
por qué no democratizar todos los ambitos
que resulten de vital importancia para ellas. Es
esta la idea de la democracia, no como una
forma de gobierno ni un mecanismo de
decision, sino como una forma (ideal) de vida.
En palabras de Dewey:

En Jltimo término, (...), la democracia

como modo de vida se encuentra regulada

por la fe personal en el trabajo que dia a
dia realizamos junto con otros. La
democracia es la creencia en que, incluso
cuando las necesidades y los fines, o las
consecuencias, son diferentes para cada
individuo, el habito de la cooperacion
amigable —que, como en los deportes,
puede incluir rivalidad y competencia— es
una colaboracién en si misma inestimable
para la vida. (2017, p. 200)
De este modo, para Dewey, la idea misma de
democracia supone que es en la interacciéon y
colaboracién con los demas que las personas
pueden encontrar el modo de crecer y
desarrollarse, de modo que puedan tener
experiencias cada vez mas ricas Y fructiferas.
El término experiencia era para Dewey un
término central. Con él se referia a cualquier
forma de interaccion de un cierto agente
humano con otros y con el mundo. Las
experiencias que tenemos, y que constituyen
el total de nuestra vida, pueden ser mejores o
peores, pueden dejarnos ensefanzas o
meramente miedos o traumas. De acuerdo
con Dewey
la democracia es la creencia en la
capacidad de la experiencia humana para
generar los fines y los métodos por medio
de los cuales promover una experiencia
que habra de crecer en busca de su propio
enriquecimiento. Todas las otras formas de
fe moral y social reposan sobre la idea de
que la experiencia debe estar sujeta, hasta
un cierto punto, a alguna forma de control

externo, a alguna “autoridad” que pretende

103



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 95-118

existir por fuera de los procesos de la

experiencia. (2017, p. 201)
En otros términos, la democracia es la
creencia en que la experiencia humana
conjunta o colectiva es capaz de encontrar la
forma de enriquecer la vida de todos sin
apelar a ninguna autoridad externa. Por ello,
para Dewey la democracia no debia ser vista
en primer lugar como una forma de gobierno,
ni como un mero mecanismo para la toma de
decisiones, sino como una forma de vida que
todas y todos debemos hacer nuestra. Dewey
mismo lo dijo de una forma bastante clara e
inspiradora:

precisamente en la medida en que
habito de

considerar a la democracia como algo

vayamos deshaciendo el

institucional 'y externo, y vayamos
adquiriendo el habito de tratarla como un
modo de vida personal, estaremos
comprendiendo que esta es un ideal moral;
y que, en la medida en que llegue a ser un
hecho, es un hecho moral. Comprender

esto es comprender que la democracia

4 Como ejemplo de estas formas de hacer real el
ideal que supone la democracia vale la pena
mencionar la experiencia llevada a cabo en Bolivia
que instituyd una nueva constitucion en 2009 que,
como sefiala José Luis Exeni Rodriguez (2018),
puede verse como un proceso de realizacion de lo
que Boaventura de Sousa Santos habia llamado
demodiversiad y que pretende en primer lugar
llamar la atencion sobre la diversidad de
experiencias y practicas democraticas que
surgieron en diversas partes del mundo (cfr. De
Sousa Santos y Mendes, 2018). Resulta
particularmente interesante la inclusién en la
constituciéon  boliviana de la democracia
comunitaria que pretende reconocer las formas de
organizacion propias de los pueblos y nacionales

solo tiene realidad en la medida en que

llegue a convertirse en un lugar comun de

la vida diaria. (2017, p. 201)
Esta ultima linea tiene una importancia crucial.
El hecho de que la democracia sea
considerada como un ideal moral no debe
llevarnos a creer que es algo
impracticablemente utépico o alejado de los
problemas concretos. Un ideal, bien
entendido es, ante todo, una idea que invita a
la accion, a la accion de hacer real lo ideal, es
decir de realizarlo, de convertirlo en un lugar
comun de la vida diaria.*
Asi, pues la democracia puede ser
considerada como una forma de gobierno,
como un mecanismo de eleccion o como un
ideal moral que permita fundamentar tanto la
critica a las democracias realmente existentes
como las acciones necesarias para su
transformacion. En lo que sigue abordaremos
algunos debates actuales algo mas concretos,
con el objetivo de reflexionar sobre los
desafios que la democracia en todas sus

acepciones enfrenta en nuestros dias.

indigenas, instituyendo lo que Exeni Rodriguez
llama democracia intercultural: “;qué significa
afadirle el adjetivo “intercultural” a la democracia,
asumida como democracias (en plural)? Implica
asumir una diferenciacion y proyectar una
busqueda. La diferenciacion es que |la
interculturalidad de las democracias en ejercicio,
por un lado, interpela el caracter tradicionalmente
monocultural de la  democracia liberal-
representativa y, por otro, se distancia de la mirada
multicultural limitada al solo reconocimiento (o
“tolerancia”) de la diferencia. La busqueda, en
tanto, supone aprender y aprehender la necesidad
de construir un “ndcleo comun”, una cultura
compartida que no niega, sino presupone, la
diversidad cultural y la necesaria traduccion
intercultural.” (2018)

104



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 95-118

2. La democracia, el pueblo y el poder
econdémico
Tal como es considerada en este capitulo la

democracia pareciera ser independiente de
las formas especificas en las que la vida
econdémica se organiza. Si entendemos al
capitalismo y al comunismo como formas de
organizar la vida econémica de un pais, como
formas de producciéon de bienes y servicios,
resulta que ambos pueden ser vistos como
compatibles tanto con regimenes
democraticos como no democraticos. De
hecho, la historia del siglo XX permite
identificar en distintos paises periodos
democraticos y capitalistas, experiencias
socialistas o comunistas democraticas tanto
como dictaduras comunistas y capitalistas®.
Sin embargo, hay quienes sostienen que

comunismo y democracia son, en ultima

instancia, sistemas incompatibles y hay
quienes argumentan que un sistema
capitalista, y especialmente una forma

extremadamente liberal de capitalismo, deriva
mas tarde o mas temprano en una forma
autoritaria y violenta de dictadura. En la
medida en que el capitalismo implique la
concentracién de enormes riquezas en pocas
manos y la condena a la miseria de grandes
mayorias, el conflicto social sélo se hara
manejable por medio de la represién y la
violencia. Por ejemplo, el modelo econdmico

neoliberal impulsado por la ultima dictadura en

> Para una reflexion de las relaciones entre
capitalismo, socialismo y democracia véase
Benitez (2012) y Hinkelammert (1993).

argentina solo fue posible gracias al ejercicio
del terrorismo de estado encarnado en los
cientos de campos clandestinos de detencion,
y en la utilizacion sistematica de la, el
asesinato y la desaparicion.

En la actualidad, y al menos desde la caida
del muro de Berlin, la disputa politica no
parece articularse en torno a la oposicion
capitalismo-comunismo ni en torno a un eje
democracia/dictadura. Sin embargo, y como
dijimos al comienzo de este capitulo, la
acusacién a los contrincantes politicos de
antidemocraticos esta a la orden del dia. En
este contexto hay un término que ha cobrado
una cierta relevancia en los ultimos afos. Se
trata del término populismo que es usado por
algunos sectores como un recurso retoérico
que permite condenar a diferentes
movimientos y posiciones politicas de un
modo sencillo. Para comprender las
implicancias de la idea misma de populismo
respecto de la democracia, podemos
remitimos a la etimologia de la palabra
democracia.

Hay dos palabras que explican el origen
etimologico del término democracia, a saber,
pueblo — demos —y gobierno — Kratos. Asi, la
demokratia, como lo repiten todos los
manuales, es el gobierno del pueblo. Pero,
qué significa que un gobierno sea del pueblo.
¢ Significa ello que es el pueblo el que
gobierna, es decir que una democracia es

directa o no es democracia en absoluto?

105



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 95-118

isignifica mas bien que el gobierno
representa los intereses del pueblo? ¢cdémo
se determina cuales son esos intereses? ¢ qué
es o quiénes conforman “el pueblo? Abraham
Lincoln, presidente de los Estados Unidos
entre el 4 de marzo de 1861 y el 15 de abril de
1865, fecha en la que fue asesinado, parecia
tener en mente las diferencias a las que
apuntan tales preguntas cuando en medio de
la guerra civil estadounidense pedia que las
muertes de esa guerra no fueran en vano, que
no desapareciera de la faz de la tierra “el
gobierno del pueblo, por el pueblo y para el
pueblo”, inaugurando tal vez una ya larga
historia estadounidense de utilizacién de la
democracia y sus valores como justificacion
de la guerra.

Cabe preguntarse también no solo por la
relacion entre gobierno y pueblo, sino
especialmente sobre la naturaleza misma de
la idea de pueblo. Como se dijo al comienzo
de este articulo, en la antigiedad, pero no
solo alli, el término pueblo fue comprendido
muchas veces en un sentido peyorativo.
Pueblo era para Platon y Aristoteles la
multitud ignorante, el populacho que se deja
persuadir por nimiedades. Es, mas aca en la
historia, la masa manipulable susceptible de
ser encantada por cualquier lider carismatico.
Como sugerimos antes, en nuestros dias, la
expresion “populismo” es usada muchas
veces, en el discurso publico, como una forma
de condena a ciertos gobiernos cuyas
politicas apuntan a las grandes mayorias.
Pero ¢qué significa populismo? La Real
(RAE) define al

Academia Espafiola

“populismo” como la “tendencia politica que
pretende atraerse a las clases populares”.
Esta definicion contiene ya toda una
declaracién politica, cuyo contenido no
sorprende mucho para una publicacién Real.
En primer lugar, porque sefiala tendencias
politicas que “pretenden atraerse” a las clases
populares: pretender hacer algo puede
significar también fingir o engafar. En
segundo lugar, atraer para si, remite también
a la idea de trampa, a manipular a alguien
para obtener favores de ese alguien, pero
;,como se atrae a alguien? ;dar techo y
comida constituye un intento de “atraer a
alguien” o mas bien una forma de reconocer
derechos? Por ultimo, la definicion refiere a
las “clases populares”. Pero ;qué es una
clase popular? ;y una clase no-popular? El
término se utiliza muchas veces para referir a
las clases o sectores pobres o humildes, o
también a las mayorias que en las sociedades
actuales son los sectores medios y los mas
humildes. Esta expresion de “clases
populares” contrasta muchas veces con la
categoria de “ciudadania”. La definicién de la
RAE recoge diferentes sentidos del término
ciudadano, que lo presentan como un
miembro activo de una ciudad o estado, como
un habitante libre, e incluso como un hombre
bueno. Asi, mientras el ciudadano es un
sujeto activo de la sociedad, con derechos y
obligaciones que ejerce o cumple de manera
libre, las “clases populares” son presentadas
muchas veces como un objeto pasivo, casi
como una cosa: ‘la masa” que puede ser

utilizada o manipulada a conveniencia por

106



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 95-118

parte de ciertos personajes mas o menos
siniestros.

Para una concepcion como la que estamos
presentando, la democracia no puede, no
debe, ser el gobierno del pueblo entendido
como gobierno de las clases populares. Debe
ser el gobierno de ciudadanos libres y activos,
que tienen “capacidad” de decision. En efecto,
la idea de “voto calificado” que cada tanto
promueven ciertos sectores y personajes, Yy
que estuvo vigente en Argentina hasta que la
ley Saenz Pefa instituyé en 1912 el voto
“universal”’, secreto y obligatorio, pretende
imponer condiciones economicas o culturales
para el acceso al voto, como una forma de
distinguir una ciudadania a quien confiar la
democracia de una multitud poco confiable.
Cabe sefialar que la universalidad de la ley
Séenz Pena, no era en verdad tal pues las
mujeres no pudieron acceder al voto sino
hasta que fue aprobado en 1951 a instancias
del gobierno de Perdn.

Asi, el populismo es presentado casi como
una desviaciéon de la democracia: mientras
esta ultima seria el gobierno de los
ciudadanos, el populismo deriva en una
manipulaciéon de la masa para ganar favores
de todo tipo. Esta es, por ejemplo, la opinién
del escritor y operador politico Mario Vargas
Llosa quien, en un articulo titulado “El
populismo, el nuevo enemigo” (2017) afirma
de modo directo que “El comunismo ya no es
el enemigo principal de la democracia liberal -
de la libertad-, sino el populismo”. Un poco
mas adelante, de un modo aun mas explicito

afirma que “el populismo es una degeneracion

de la democracia, que puede acabar con ella
desde dentro”, y que se caracteriza por una
“politica irresponsable y demagadgica de unos
gobernantes que no vacilan en sacrificar el
futuro de una sociedad por un presente
efimero”. Este uso del término populismo
opera un doble movimiento: por un lado,
desacredita a las y los dirigentes politicos que
define como populistas, pues serian
irresponsables y demagogicos, y a la vez
presenta a la masa como un objeto
completamente manipulable que, en el mejor
de los casos no sabe lo que le conviene.

Esta concepcién denigrante y estigmatizante
del “pueblo”, de las clases populares, fue
severamente cuestionada, entre otros, por el
fildsofo argentino Ernesto Laclau, quien en su
libro La razon populista (2011) intenta
desarticular la denigraciéon de las masas
supuesta muchas veces en el concepto de
populismo. Sin embargo, el término
populismo, cuando no es usado como una
mera jugada retérica puede significar otra
cosa. Por ejemplo, Carlos Vila sefala que el
populismo esta caracterizado por:

social; la

una amplia movilizacion

integracion de las clases populares
principalmente pero no exclusivamente
urbanas en un esquema de articulacion
politica multiclasista; la promocién de una
mayor diferenciacién econdmica capitalista
con énfasis industrializador, impulsada
desde un estado intervencionista dentro de
una estrategia de economia mixta y no
alineamiento internacional; de resonancias

ideolégicas  nacionalistas; con una

107



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 95-118

conduccion fuertemente
(2004, p. 136)

Aunque escapa a las posibilidades de este

personalizada

escrito ofrecer una caracterizacion acabada
del populismo, si conviene sefalar que, para
autores como Laclau o Vila, el populismo deja
de ser visto como una amenaza a la
democracia. Antes bien, y en la medida en
que satisface las demandas de las masas, el
tipo de liderazgo fuertemente personalizado
que supone el populismo, e incluso el
entusiasmo que despierta en las masas puede
cumplir, como sostiene Diane Raby “una
funcién simbdlica necesaria (...) en la
construccion real y efectiva de un sistema
social mas justo e incluso mas democratico”
(2006, p. 65). En términos mas generales, y
en la medida en que el asi llamado populismo
logre satisfacer las demandas de los sectores
de la poblacion que fueron sistematicamente
tanto cultural

relegados como

economicamente en las  sociedades
capitalistas contemporaneas, parece cumplir
con una de las promesas de la democracia
como forma de gobierno, a saber, hacer valer
los intereses de las grandes mayorias.

He aqui una idea que vuelve a aparecer. El
capitalismo y la democracia parecen
destinados a colisionar a menos que un
estado democratico haga valer los intereses
de las mayorias marginalizadas,
precisamente frente a un poder econdmico
que todo lo engulle. En este sentido, la
democracia supondria tratar de establecer un
equilibrio entre el poder del pueblo y el poder

de las corporaciones empresariales cuya

capacidad de imponer sus intereses es
inmensa. Una mirada tal vez algo mas
conservadora podria sugerir que un cierto
bienestar social extendido parece ser una
condicion para la democracia y especialmente
para que la democracia pueda ser vista como
un valor, como una conquista inalienable para
todas aquellas personas cuya Unica
posibilidad de incidir en el curso de la vida
social y econdmica depende de la existencia
de un estado fuerte y democratico que
defienda sus intereses. Algo asi parece haber
pensado el presidente argentino Raul Alfonsin
quien, en su discurso de asuncion de 1983,
que implicaba la salida de la sangrienta
dictadura iniciada en 1976 y la recuperacion
hasta ahora mas duradera de la democracia,
afirmaba que “con la democracia no solo se
vota, sino que también se come, se educa y

se cura.”

3. La democracia y sus tecnologias

Para finalizar este trabajo nos referiremos a
un punto que, a nuestro entender, resulta
fundamental pero que sin embargo es tratado
muchas veces como una cuestion secundaria,
a saber, las relaciones entre tecnologia y
democracia. A primera vista estos conceptos
no tienen una especial relacién, pero al
profundizar en la comprension de la

democracia las cuestiones tecnoldgicas

resultan fundamentales sobre todo si
pensamos en nuestras sociedades. En efecto,
nuestras vidas estan atravesadas de modo
creciente  por

dispositivos 'y sistemas

tecnolégicos que dan forma a nuestras

108



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 95-118

ciudades e incluso a nuestras relaciones
sociales y que nos constituye como el tipo de
seres que somos. ElI impacto de las
tecnologias en la comunicacion, y la
relevancia de la comunicacién para la
democracia es ya una sefial de que la relacion
que proponemos pensar es una de vital
importancia.

Lo primero que cabe sehalar es que la
democracia como sistema de gobierno, y mas
especificamente como forma de eleccién de
funcionarios publicos, supone una serie de
mecanismos que, en las democracias

modernas, deben garantizar el caracter
secreto del voto, asi como también su no
adulteracion, es decir, deben evitar el “fraude”
electoral. En la mayor parte del territorio de la
Republica Argentina este mecanismo consiste
en una serie de urnas de cartdén en las que
cada individuo introduce un sobre con un
papel dentro que contiene su eleccion. Tales
urnas se abren una vez finalizado el acto
eleccionario, se cuentan los votos y luego
esas mismas urnas con sus votos se trasladan
a la justicia electoral a efectos de su
preservacion y de la realizacion del escrutinio
final. Aunque pueda parecer exagerado
llamarlo tecnologia, lo cierto es que tal
mecanismo constituye una técnica, una
herramienta, una forma disefiada para
permitir el voto de los ciudadanos y el respeto
de la voluntad popular. El debate politico en
torno a la boleta unica, un simple papel que
contiene a todos los candidatos o a la boleta
por partido en el que cada votante elige su

partido y pone la boleta en un sobre, da

cuenta de que la eleccidn entre mecanismos
técnicos para la realizacion de la eleccion no
es una mera cuestién técnica. De la misma
manera, el asi llamado “voto electronico”, es
decir, la utilizacion de algun tipo de
computadora para que los ciudadanos emitan
su voto, y para contarlo, constituye una
técnica que, dada la necesaria participacion
del conocimiento cientifico en el desarrollo y
el disefio de los dispositivos, resulta
indiscutiblemente tecnologica.

En este punto, podemos preguntarnos lo
siguiente: ¢resulta neutral la eleccion entre
estas dos formas de tecnologia, el voto en
papel y el voto electrénico, en relacion con los
valores y los fines democraticos, 0 mas bien
alguna de estas tecnologias favorece u
obstaculiza dichos fines o valores? Resulta
claro que el voto electrénico, tal como sus
impulsores sostienen, puede agilizar, hacer
mas rapido, el acto eleccionario y evitarnos
dos o tres horas de cola cuando vamos a
votar, un par de veces cada dos anos.
También permitiria aplacar la para algunos y
algunas terriblemente insoportable ansiedad
que produce esperar cinco o seis horas para
saber los resultados de las elecciones. Pero
¢es esto todo lo que generaria la utilizacion
del voto electrénico? Podriamos decir que la
cuestion de la eficacia en este sentido, el de
reducir el tiempo de votacion y el tiempo de
espera para conocer los resultados, es una
cuestién meramente técnica y no politica y
que entonces, si la eleccién puede ser mas
‘rapida”, mas “eficaz”, la unica razon para

oponerse a su utilizacién seria alguna forma

109



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 95-118

irracional de tecnofobia, un apego sin mucho
sentido a las tradiciones. Sin embargo, las
cosas son mas complejas y para comprender
tal complejidad podemos recurrir a algunas
ideas del filosofo politico, y filosofo de la
tecnologia, Lagndom Winner.

En un trabajo publicado originalmente en
1980, y que seria ampliamente discutido en
los afios siguientes, sugestivamente titulado
“¢ Tienen politica los artefactos?”, Winner
discute lo que podemos denominar
concepcion instrumental de la tecnologia (cfr.
Parente 2010), es decir la idea de que la
tecnologia es neutra desde un punto de vista
politico y moral, que es un mero instrumento
que puede usarse para bien o para mal. Asi
comprendida, la tecnologia es como un
cuchillo que puede usarse para cortar comida
0 para asesinar a una persona. Esta
concepcion de la tecnologia como algo en si
mismo “neutral” es compartida, de acuerdo
con Winner, por dos posiciones distintas. De
un lado el “determinismo tecnoldgico ingenuo:
la idea de que la tecnologia se desarrolla
unicamente como resultado de su dinamica
interna y, entonces, al no hallarse mediatizada
por ninguna ofra influencia, moldea Ila
sociedad para adecuarla a sus patrones”y por
otro lado el “determinismo social de la
tecnologia®”, que expresa una obvia pero
insuficiente sabiduria: la tecnologia se
desarrolla en un contexto social y politico y
sirve como un medio para cumplir fines
politicos y sociales. Sin embargo, esto ultimo
es para el autor insuficiente pues no mira con

atencion a las tecnologias inherentemente

politicas. En otros términos, los valores
sociales y politicos no estan meramente fuera
de la tecnologia como fines a los que ésta
sirve como medios, ni meramente antes como
motivos ocultos que la explican, sino que hay
casos en los que los valores, la politica, estan
en la propia tecnologia.

En efecto, en opinién de Winner, podemos
distinguir entre dos tipos de tecnologias. En
primer lugar, un tipo de tecnologia que
ademas de haber sido disefiada para un cierto
uso inmediato, fue disefiada para cumplir con
fines sociales o politicos especificos. Winner
pone como ejemplo, los puentes disefiados
por Robert Moses en la exclusiva Long Island
de Nueva York, que tienen, por un lado, el
objetivo de permitir un cruce de caminos, pero
que fueron disefiados con una altura tal que
hace imposible el transito del trasporte publico
manteniendo alejadas asi a las personas que
no disponen de un auto particular, es decir, a
las clases mas pobres, de sus exclusivas
playas. Asi, ademas de sus funciones
técnicas mas obvias, los artefactos pueden
tener otras funciones politicas que determinan
la forma concreta en que se disefian y se
construyen. A veces estos fines politicos son
no tanto el efecto de la intencion explicita, sino
de cierta negligencia, o cierto desinterés. Por
ejemplo, gran parte del transporte publico era
disefiado hasta hace poco, y lo es todavia
hoy, de un modo que dificulta e incluso a
veces imposibilita su uso por parte de
personas con movilidad reducida o que deben
usar sillas de ruedas. Como consecuencia de

algunos reclamos y de la visibilizarian de este

110



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 95-118

problema, cada vez mas los disefios
tecnolégicos cambian a efectos de evitar esos
problemas, como ocurre con la construccion
de rampas en muchos edificios publicos. Esto
muestra que se trata de formas de tecnologia
mas o menos flexibles que permiten un
redisefio mas o menos sencillo, mas o menos
dificil de cambiar, para favorecer o impedir el
cumplimiento de ciertos fines sociales.
Por otro lado, hay ciertas formas de
tecnologias que son inherentemente politicas,
en el sentido de que requieren o implican de
modo inevitable establecer cierto tipo de
relaciones politicas, o de que al menos son
fuertemente compatibles con ciertas formas
de orden social. El ejemplo mas claro segun
el filésofo es la bomba atémica que es, en sus
palabras:

un artefacto inherentemente politico.
Mientras exista, sus propiedades letales
exigen que esté controlada de forma
centralizada dentro de una cadena de
mandos jerarquica y cerrada a todo tipo de
influencias que puedan convertir su labor
en algo imprevisible. El sistema social
interno a la bomba tiene que ser
obligatoriamente autoritario: no hay otra
forma posible. Este estado de cosas es una
necesidad practica independiente del
sistema politico en el que se encarne la
bomba, independiente del tipo de régimen
o0 del caracter de sus gobernantes. De
hecho, los estados democraticos deben
encontrar formas de asegurar que las
estructuras sociales y la mentalidad

caracteristicas de la gestion de las armas

nucleares no se "mezclen" ni se
"extiendan" en el estado como un todo.
(1980, p. 7 de la traduccién)
Asi, vemos que de acuerdo con Winner hay,
al menos dos tipos de tecnologias politicas:
unas que incorporan en sus disefios algunos
elementos que, deliberadamente o no,
tienden a generar ciertos efectos en la vida
social, y otras formas que requieren de modo
necesario ciertos tipos de relaciones sociales.
Mientras las primeras son mas flexibles y su
uso y su disefio puede ir variando con el
tiempo, las segundas son inherentemente
politicas, porque requieren y establecen
ciertas formas de poder y autoridad. En este
segundo caso, sostiene el autor, la decision
inicial respecto de si adoptarla o no se vuelve
crucial.
Podemos entonces volver a nuestra pregunta
acerca de las relaciones entre democracia y
tecnologia. Recordemos que vivimos en una
sociedad y en un mundo que, de modo
creciente, esta atravesado por la tecnologia.
Nuestras ciudades, las mas grandes al
menos, estan disefadas para que por ellas
puedan transitar esos dispositivos de
transporte que llamamos automoviles o
colectivos. La salud, y las recomendaciones
que nos hacen las médicas y los médicos
cada vez mas dependen de lo que ciertos
dispositivos e instrumentos dicen de nuestro
cuerpo. Nuestra posibilidad de saber los
numeros de teléfonos y hasta los cumpleafios
de nuestros seres queridos dependen cada
vez mas de que podamos conectar nuestros

teléfonos celulares a la red eléctrica. En

111



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 95-118

semejante contexto, y a la luz de las ideas de
Winner que acabamos de reconstruir cabe
preguntar ¢hay ciertas formas de tecnologia
que requieren necesariamente formas de
organizacion democraticas? ;Cuales de
nuestros desarrollos tecnoldgicos actuales
requieren formas de poder y autoridad no
democraticos? ¢ Qué sucede con el caso del
voto electrénico?

La respuesta a estas preguntas requiere por
supuesto el analisis de los casos concretos
para determinar no solo cuales son los fines a
los que sirven los diferentes desarrollos
tecnoldgicos, sino también analizar si se trata
de tecnologias flexibles que pueden
adoptarse e irse mejorando, o de tecnologias
inherentemente politicas cuya adopcion inicial
debe analizarse con mas detenimiento. En
relacién con el voto electrénico, por ejemplo,
el Tribunal Constitucional de Karlsruhe en
Alemania, establecio en 2009 que “no
garantiza una votacion secreta y un control
democratico del computo”. La posibilidad de
hackeo del sistema usado fue considerada
como una razén de lo primero, por considerar
que los estandares de seguridad no fueron lo
suficientemente altos. Si este fuera el
problema, se trataria de una tecnologia
flexible, cuyo sistema de seguridad se podria
mejorar para que el secreto del voto no resulte
vulnerado. Sin embargo, la cuestion del
“control democratico del computo”
mencionada por el tribunal aleman es mas
complejo. En el sistema de voto en papel,
cualquier ciudadano con una formacion

basica puede ejercer como “agente de

control”. Sabiendo matematicas basicas y con
suficiente tiempo se puede determinar la
cantidad de votos de cada fuerza politica. En
cambio, el voto electrénico implica que soélo un
grupo de expertos muy calificados puede
intervenir para advertir si algun tipo de virus
informatico ha alterado los cédigos o los
resultados, quedando el control democratico
en manos de “expertos”, es decir pasando de
un control democratico a uno tecnocratico del
voto.
Si lo central de la democracia es la posibilidad
de que todas las personas participen en las
decisiones que afectan la vida en conjunto,
entonces la delegacion del control del sistema
de elecciones en un conjunto de expertos
podria implicar, de hecho, un retroceso para
la democracia misma. En una era tecnoldgica
como la nuestra la posibilidad de sustituir la
democracia por una supuesta fecnocracia
basada en un saber pretendidamente neutral
pero que es en verdad inherentemente
politico, no es una cuestion menor. Como
mencionamos anteriormente, el voto
electrénico se justifica fundamentalmente por
razones de eficacia, pero ¢ vale la pena pagar
el costo tanto financiero como en términos de
control democratico que implica su adopcion?
No intentaremos responder esa pregunta
aqui. En su lugar, queremos plantear una
cuestién mas general. En opinién de Winner
una caracteristica de las sociedades
basadas en sistemas tecnoldgicos
altamente sofisticados es que las razones
morales distintas de las practicas tiendan a
"idealistas" e

parecer obsoletas,



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 95-118

irrelevantes. Toda exigencia que uno

pueda desear plantear en nombre de la

libertad, la justicia y la igualdad puede ser

neutralizada inmediatamente cuando se

confronta con argumentos concernientes a

la efectividad: (1980, p.9 de la traduccién)
Este sefialamiento apunta a un sentido mas
general. Si las sociedades tecnolégicamente
sofisticadas tienden a socavar ciertos tipos de
criterios morales o politicos como el de
libertad, justicia, e igualdad como razones
validas, y en su lugar colocan a la eficacia
como unico argumento relevante o como el
mas relevante ;no atenta la sofisticaciéon
tecnoldgica de la vida en todos sus niveles,
trabajo, escuela, tiempo libre y no sélo en
cuanto al sistema de gobierno o de eleccion
de funcionarios contra la democratizacion de
la vida que proponia Dewey? ;es compatible
la vida democratica con una sociedad hiper-
tecnologizada, o mas temprano que tarde
conduce al reemplazo de las instituciones
democraticas por corporaciones
empresariales basadas en tecnologias? El
estudio de Nick Srnicek (2018) sobre lo que
denominé

“‘capitalismo de plataformas”,

basado en la extraccion de datos vy
caracterizado por una tendencia monopdlica
con trabajadores deslocalizados, tercerizados
y mal pagos parece inclinar la balanza hacia
el lado mas preocupante de cada uno estos
dilemas. La proliferacion de series y peliculas
en las que el control social es ejercido por
parte de tal tipo de corporaciones parece
sefalar que estas no son solo preguntas de la

filosofia politica de la tecnologia, sino

preocupaciones reales de muchas mujeres y
muchos hombres.

En este apartado, se ha tratado de plantear en
los términos mas sencillos posibles los
problemas que atafien las relaciones entre
tecnologia y democracia, apelando
fundamentalmente a las ideas de Winner. Sin
embargo, las cosas son aun mas complicadas
y hay otras propuestas tedricas que podrian
sernos de ayuda aqui para vislumbrar y lidiar
reflexivamente con esa complejidad. Por
ejemplo, el filésofo francés Eric Sadin ha
llamado la atenciéon sobre un fendmeno de
nuestras vidas que es lo que caracteriza como
“el acompafnamiento algoritmico de la vida”.
En un libro tan inquietante como profundo,
titulado La Silicolonizacién del Mundo. La
irresistible expansion del liberalismo digital
(publicado originalmente en 2016 y traducido
al espanol en 2018) Sadin llama a la atencion
acerca de que nuestras vidas, nuestra propia
existencia, esta siempre acompanada por
distintos dispositivos, desde los teléfonos
celulares, las computadoras y las camaras
ubicadas por doquier en las grandes
ciudades, que recogen constantemente datos
sobre lo que hacemos, lo que vemos en
nuestros celulares, los lugares de la ciudad
por donde andamos, los bares que visitamos
e incluso, mediante lo que se ha dado en
llamar “relojes inteligentes”, sobre nuestro
ritmo cardiaco, nuestras horas de suefio y
hasta nuestra presién arterial. Esos datos son
recolectados por los distintos dispositivos de
manera automatizada, y no solo ello, sino que

también son analizados, procesados e

113



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 95-118

interpretados por la tecnologia en su era de

inteligencia artificial. En otro libro algo
posterior, originalmente publicado en 2018,
Sadin desarrolla algunas de las cosas que ya
habia anticipado en su libro previo, y se centra
en una cuestiéon aun mas inquietante. No solo
nuestra existencia esta acompafiada por un
algoritmo que toma y analiza datos las
veinticuatro horas del dia, sino que esta forma
de tecnologia comienza a interpretar esos
datos, a extraer la verdad que hay en ellos, y
a sugerirnos qué es lo que conviene hacer e
incluso comienza a tomar decisiones por
nosotros. La tecnologia proporciona datos
mas precisos y confiables que los que podria
ofrecer un ser humano. Piénsese, por
ejemplo, en los resultados de los analisis
clinicos en los que un cierto dispositivo arroja
un dato mas verdadero que el que puede
proporcionar el paciente con  sus
percepciones imprecisas y subjetivas. En la
medida en que pensamos que lo que nos
caracteriza y distingue a los seres humanos
como especie es precisamente el ser capaces
de tomar decisiones sobre la base de nuestra
comprension de las cosas, de las “verdades”
que podemos formular, pareciera que
La humanidad se esta dotando a grandes
pasos de un 6rgano de prescindencia de
ella misma, de su derecho a decidir con
plena conciencia y responsabilidad las
elecciones que la involucran. Toma forma
un estatuto antropoldgico y ontoldgico
inédito que ve como la figura humana se
somete a las ecuaciones de sus propios

artefactos con el objetivo prioritario de

responder a los intereses privados y de
instaurar una organizacion de la sociedad
en funcién de criterios principalmente
utilitaristas (Sadin, 2021, p. 21).

Si el

nuevamente

analisis de Sadin es correcto,
parece que hay una
contradiccion enorme entre democracia y
tecnologia. Sin embargo, si acudimos a otros
autores es posible matizar un poco las cosas.
Podemos pensar que, en verdad, este modo
de relacionarnos con la tecnologia no es algo
nuevo que atente contra nuestra naturaleza
humana. Andreas Brikbak, por ejemplo,
argumenta que, en verdad, toda antropologia
es tecno-antropologia en la medida en es
precisamente nuestro modo de incorporar
tecnologia en nuestra vida es lo que siempre
nos ha distinguido del resto de los animales.
Como decia el socidlogo francés Bruno Latour
(1996), lo que nos caracteriza como seres
humanos es nuestra capacidad de asociarnos
con nohumanos, por ejemplo, con objetos
técnicos, delegando en ellos gran parte del
esfuerzo que se requiere para ser el tipo de
seres que somos (cfr. Lépez 2023). Mas aun,
en opinion de Latour el orden social siempre
se ha mantenido en virtud de la tecnologia: sin
los medios tecnolégicos que nos permiten
comunicarnos y coordinar la conducta de
miles de personas a diario no podriamos
siquiera vivir las vidas que vivimos (cfr. Latour,
1998). En opinién de Latour, el orden social,
lo mismo que el poder y la dominacién
siempre se instituyeron gracias a la
tecnologia. Dados los peligros sefalados tal

vez de un modo algo castrofista por Sadin, la

114



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 95-118

tarea parece ser la sefialada por Winner:
ejercer una critica lucida de las formas en que
las nuevas tecnologias cambian nuestros
modos de convivir para asegurar que el ideal
de una vida comunitaria, en la que todos vy
todas podamos decidir nuestros destinos no

se vea frustrado.

Consideraciones finales

Hemos llegado al final de este recorrido y tal
vez una de las conclusiones centrales que
podemos sacar es que la democracia es un
terreno en disputa. El debate acerca del asi
llamado populismo, que apenas pudimos
reconstruir asi lo muestra. El destino de la
democracia en una era de corporaciones
tecnoldgicas, también parece ser una
cuestién incierta. La posibilidad de que las
grandes mayorias identifiquen sus verdaderos
intereses en la era de las fake news y la
instrumentalizaciéon de la informacion es
también una cuestion central.

Lo que parece cierto es que, a efectos de dar
respuesta a estos problemas, no podemos
simplemente recurrir a las viejas soluciones.
El mundo en el que vivimos es ya un mundo
muy distinto al mundo en el que la democracia
surgio y resurgio, a tal punto de que cabe
preguntarse si es el mismo mundo. Sin
embargo, si la democracia es, como sugeria
Dewey, una fe en las posibilidades de una
vida compartida y comun, una confianza en
las posibilidades de construir juntos y juntas
una vida mas rica, parece ser algo a lo que no
renunciar. Sin

podemos, no debemos,

embargo, los desafios que supone la

democracia en un contexto de polarizacion

politca y de desigualdad econdmica

requieren poner el mayor de nuestros
empefios en revitalizar una y otra vez el
experimento democratico. De otro modo,
siempre se corre el riesgo de que sectores
cada vez mas grandes de la poblacion
carguen contra la democracia por su
incapacidad para contrarrestar los males de
un sistema economico despiadado.
Problemas como estos, parecen requerir
soluciones novedosas.

En el afio 2001, el entonces gobernador
Néstor Kirchner sefialaba que las politicas de
ajuste del gasto que habian llevado a la
eclosion social en ese afo y que incluso
habian sistema

puesto en jaque al

democratico, ademas de constituir una
inaceptable injustica, daban muestra de una
clara falta de creatividad. En 1939, John
Dewey habia sefialado a la construccion de
una democracia creativa como una tarea
urgente. Lo decia de este modo:

Si enfatizo que la tarea solo puede ser

emprendida por medio del esfuerzo
inventivo y de la actividad creativa, ello es
en parte porque la profundidad de la crisis
actual se debe, en una parte considerable,
al hecho de que, por un largo periodo,
actuamos como si la democracia fuese
algo que se autoperpetlua

automaticamente; como si  nuestros
ancestros hubiesen logrado montar una
maquina que resolviese el problema del
perpetuo movimiento en la politica. (2017,

p. 197)

115



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 95-118

A la luz de lo dicho respecto de las relaciones
entre tecnologia y democracia, parece que alli
nos encontramos con algunos de los desafios
mas acuciantes. La democracia no es una
maquina que se perpette de modo
automatico, pero es una creacion nuestra que
requiere de multiples factores, tanto humanos
como nohumanos, no soélo para perdurar sino
fundamentalmente para cumplir  sus

promesas de una vida mejor y mas rica.

116



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 95-118

Referencias
Alconada Mon, H. (20/09/2019). Cambridge
Analytica hizo trabajos para el Pro antes
de la campana de 2015. La Nacioén.

https://www.lanacion.com.ar/politica/cambr

idge-analytica-hizo-trabajos-pro-antes-
campana-nid2289827/

Aristoteles (1985). Etica Nicoméaquea y Etica
Eudemia. Madrid, Gredos

Aristoteles (1988). Politica. Madrid, Gredos.

Benitez, Hermes H. (2012). Socialismo y
Democracia. Polis [En linea], 15 | 2006,
Publicado el 07 agosto 2012, consultado
el 20 mayo 2024. URL:
http://journals.openedition.org/polis/4991

Birkbak, A. (2013). Why all anthropology

should be called techno-anthropology: On

the consequences of a pragmatist
understanding of technology. ¢ En What is
Techno- Anthropology? (pp. 117-134).
Aalborg Universitetsforlag.

Busdygan, D. (2011). Democracia
deliberativa: ¢ Utopia realista o irreal? [En
linea]. VIII Jornadas de Investigacion en
Filosofia, 27 al 29 de noviembre de 2011,
La Plata. Disponible en Memoria
Académica:
http://www.memoria.fahce.unlp.edu.ar/trab
_eventos/ev.1262/ev.1262.pdf

Christiano, T. y Sameer, B. (2024).
Democracy. En Edward N. Zalta & Uri
Nodelman (eds.). The Stanford
Encyclopedia of Philosophy (Spring 2024
Edition), Disponible en
https://plato.stanford.edu/archives/spr2024

/entries/democracy/

De Llano Neira, P. (18/03/2018). Una
consultora que trabajo6 para Trump
manipuld datos de 50 millones de usuarios
de Facebook. El Pais.
https://elpais.com/internacional/2018/03/1
7/estados _unidos/1521308795 755101.ht

ml

De Sousa Santos, B., y Mendes, J. M.
(2018). Demodiversidad: imaginar nuevas
posibilidades democraticas (Vol. 11).
México, D.F., Ediciones Akal.

Dewey, J. (2017). La democracia como forma
de vida: Traduccién, introduccion y
seleccion de textos de Diego Antonio
Pineda Rivera (1st ed.). Pontificia
Universidad Javeriana.

Hinkelammert, F. J. (1993). Capitalismo y
socialismo: la posibilidad de
alternativas. Pasos (1993), no. 48, p. 10-
15.

Laclau, E. (2011). La razon populista.
Buenos Aires, FCE.

Latour, B. (1996). On interobjectivity. Mind,
culture, and activity, 3(4), 228-245.

Latour, B. (1998). La tecnologia es la
sociedad hecha para que dure. En Miquel
Domenech y Francisco Javier Tirado
(comps.) Sociologia simétrica. Ensayos
sobre ciencia, tecnologia y sociedad.
Barcelona, Gedisa.

Lépez, F. E. (2023). La delegacion de
agencia epistémica en la tecnologia:
reflexiones en torno a Bruno Latour y Eric
Sadin. En Actas de las XlII Jornadas de
Investigacion en Filosofia. FaHCE-UNLP

117


https://www.lanacion.com.ar/politica/cambridge-analytica-hizo-trabajos-pro-antes-campana-nid2289827/
https://www.lanacion.com.ar/politica/cambridge-analytica-hizo-trabajos-pro-antes-campana-nid2289827/
https://www.lanacion.com.ar/politica/cambridge-analytica-hizo-trabajos-pro-antes-campana-nid2289827/
http://journals.openedition.org/polis/4991
https://plato.stanford.edu/archives/spr2024/entries/democracy/
https://plato.stanford.edu/archives/spr2024/entries/democracy/
https://elpais.com/internacional/2018/03/17/estados_unidos/1521308795_755101.html
https://elpais.com/internacional/2018/03/17/estados_unidos/1521308795_755101.html
https://elpais.com/internacional/2018/03/17/estados_unidos/1521308795_755101.html

Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 95-118

Nun, J. (2015). Democracia. ¢ Gobierno del
pueblo o gobierno de los politicos?
Buenos Aires, Capital Intelectual.

Parente, D. (2010). Del 6rgano al artefacto.
Acerca de la dimension biocultural de la
técnica. La Plata, Edulp.

Raby, Diane (2006). El liderazgo Carismatico
en los movimientos populares y
revolucionarios. Cuadernos del Cendes,
ARo 23 N°62, pp. 59-72

Sadin, E. (2018). La silicolonizacién del
mundo: La irresistible expansion del
liberalismo digital. Buenos Aires, Caja
negra.

Sadin, E. (2021). La inteligencia artificial o el
desafio del siglo: Anatomia de un
antihumanismo radical. Buenos Aires,
Caja Negra.

Srnicek, N. (2018). Capitalismo de
Plataformas. Buenos Aires, Caja Negra.

Vargas Llosa, M. (2017) Introduccién. El
populismo, el nuevo enemigo. En Alvaro
Vargas Llosa, (coord.). El estallido del
populismo. Barcelona, Planeta, pp. 9-24.

Vilas Carlos (2004). ¢ Populismos reciclados
o neoliberalismo a secas? El mito del
“neopopulismo” latinoamericano. Revista
de Sociologia e Politica. Universidade
Federal de Parana. Curitiba Brasil pp 135-
151

Winner, Langdon (1980). Do artifacts have
politics? Daedalus 109 (1):121--136.
Versién en espanol disponible en:

http://www.ub.edu/prometheus21/articulos/

tienen.pdf

Federico E. Lopez es Profesor y Doctor en
Filosofia por la Universidad Nacional de la
Plata (UNLP). Se desempefia como docente e
investigador en la Facultad de Humanidades
y Ciencias de le Educacion (FaHCE-UNLP) y
en el Centro de Investigaciones en Filosofia
(CleFi, FaHCE-UNLP). Dicta clases de Teoria
de la Argumentacion y de Genoseologia en
dicha Universidad, donde dirige y codirige
proyectos de investigacion vinculados con
tales areas.

Correo electrénico: flopez@fahce.unlp.edu.ar


http://www.ub.edu/prometheus21/articulos/tienen.pdf
http://www.ub.edu/prometheus21/articulos/tienen.pdf

Agora UNLaR, vol. 9, num. 23, ago. 2024, Argentina, ISSN: 2545-6024, pp. 119-138

Derecho

Daniel Busdygan
Universidad Nacional de La Plata
Universidad Nacional de Quilmes

Recibido: 14 de noviembre de 2023
Aceptado: 8 de abril de 2024

Resumen

El articulo proporciona una breve introduccién a algunas de las principales discusiones que se dan en torno
al concepto de derecho. Inicialmente, se lleva a cabo un analisis del concepto mismo del derecho, resaltando
los principales interrogantes que emergen al problematizarlo. Por un lado, se ofrecen precisiones acerca de
la ambigiiedad, vaguedad y carga emotiva inherentes al término. Por otro, se exponen diversas respuestas
fundamentales respecto a la naturaleza del derecho y su relacién con la moralidad. Alli, se enfatiza
especialmente la distincidon que diferentes concepciones del derecho establecen entre ambos dominios. Sin
la pretension de agotar la discusion, esas concepciones buscan ilustrar los ejes de las controversias en torno
a la relacién entre derecho y moral. Posteriormente, al caracterizar el derecho, se pone especial énfasis en
su vinculacion con el Estado, su soberania y la exigencia de obediencia. Se analiza detalladamente la
conceptualizacion del Estado y su funcién como garante del orden juridico y de la soberania, delineando cémo
el derecho se configura como un sistema normativo para una comunidad politica especifica dentro de un
territorio definido. Esta seccién concluye resaltando la importancia de comprender como el derecho, a
diferencia de la moral, se fundamenta en la autoridad estatal y demanda obediencia dentro de sus fronteras
territoriales, lo que implica una clara disparidad en términos de aplicacion y coercion entre ambos ambitos
normativos. Por ultimo, se realiza una breve presentacion de las fuentes del derecho y cémo, a partir de la
comprension de estas, el derecho implica una interpretacion dinamica que integra tanto normas establecidas
como principios subyacentes en una sociedad.

Palabras clave: derecho, moral, Estado, soberania, fuentes del derecho

Abstract
The article provides a brief introduction to some of the main discussions surrounding the concept of law.
Initially, an analysis of the very concept of law is carried out, highlighting the main questions that arise when
problematizing it. On one hand, clarifications are offered regarding the ambiguity, vagueness, and emotional
charge inherent in the term. On the other hand, various fundamental responses are exposed regarding the
nature of law and its relationship with morality. There, particular emphasis is placed on the distinction that
different conceptions of law establish between both domains. Without the intention of exhausting the
discussion, these conceptions seek to illustrate the axes of the controversies surrounding the relationship
between law and morality. Subsequently, in characterizing law, special emphasis is placed on its connection
with the State, its sovereignty, and the demand for obedience. The conceptualization of the State and its role
as guarantor of legal order and sovereignty is analyzed in detail, delineating how law is configured as a
normative system for a specific political community within a defined territory. This section concludes by
highlighting the importance of understanding how law, unlike morality, is based on state authority and demands
obedience within its territorial borders, implying a clear disparity in terms of application and coercion between
both normative domains. Finally, a brief presentation of the sources of law is provided and how, based on the
understanding of these, law involves a dynamic interpretation that integrates both established norms and
underlying principles in a society.
Keywords: Law, morality, State, sovereignty, sources of law




Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 119-138

1. ¢Qué es eso que llamamos derecho?
Es complejo definir de manera escueta el
concepto de derecho dado que refiere a
distintas dimensiones. La cuestion sobre el
concepto y la naturaleza del derecho plantea
una serie de problemas que abarcan diversos
aspectos relacionados con este campo de
estudio. Dentro de estos problemas surgen
preguntas recurrentes en torno a las
relaciones entre el derecho y las costumbres,
la autoridad, la justicia, el lenguaje y la validez.
Definir de manera concisa el concepto de
derecho resulta complejo debido a sus
diversas dimensiones y alcances. Inicialmente
podemos destacar que el significado que
encuentra mayor relacion con la Ciencia
Politica y con la Teoria Politica es el de
ordenamiento normativo en tanto se entiende
al derecho como
conjunto de normas de conducta y de
organizacion que constituyen una unidad,
que tienen por contenido la reglamentacion
de relaciones fundamentales para la
convivencia y la supervivencia del grupo
social, como son las relaciones familiares,
las relaciones econdmicas, las relaciones
superiores de poder (o relaciones
politicas), asi como la reglamentacion de
los modos y las formas con que un grupo
social reacciona a la violacion de las
normas de primer grado o]
institucionalizacién de la sancion, y que
tiene como fin minimo el impedimento de
las acciones consideradas mas
destructivas del conjunto social, la solucion

de los conflictos que amenazan, si no son

resueltos, con hacer imposible la propia
subsistencia del grupo, la consecucién y el
mantenimiento, en suma, del orden y la paz
social (Bobbio, 1986, p. 453).
La definicion anterior pone de relieve varias
cuestiones. En primer lugar, destaca que el
derecho como una institucion social que se
establece para superar dificultades propias de
la convivencia y favorecer la cooperacion. El
derecho consiste en un conjunto de normas
que no solo regulan la conducta de los
individuos sino también la organizacién y
estructura del grupo social en su conjunto. En
tal sentido, abarca la regulacién de una amplia
gama de relaciones sociales que son
fundamentales para la convivencia y la
grupo,
relaciones familiares, econémicas y politicas.

supervivencia  del incluyendo
En segundo lugar, aparece una de las
funciones principales del derecho, a saber,
prevenir y resolver conflictos dentro de la
sociedad. Eso implica establecer mecanismos

acciones consideradas

grupo
proporcionar medios para resolver disputas

para evitar
perjudiciales para el social 'y
de manera pacifica. El propésito que esta
detras de ello es el mantenimiento del orden 'y
la paz social. Al regular las relaciones y los
conflictos, contribuye a la cohesion y la
continuidad de la comunidad solo si se
garantiza que las normas se cumplan y se
apliquen sanciones a aquellos que las violen.
Segun Manuel Atienza, “el término «Derecho»
tiene una significaciéon tan rica que tratar de
expresarla mediante un definiens lo bastante

breve como para que tenga sentido seguir

120



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 119-138

hablando de definicién, puede verse como
una simplificacién excesiva que oculta mas
problemas que los que ilumina” (Atienza,
1985, p. 10). En la busqueda por comprender
la  naturaleza del derecho, surgen
interrogantes recurrentes sobre su relacién
con diversos aspectos. Entre ellos, se
plantean cuestionamientos acerca de la
relacion del derecho con la fuerza: ;existe
derecho sin sancion?, el poder del derecho
reside en su fuerza coercitiva? Asimismo, se
indaga sobre la estructura del derecho: ¢ cémo
se componen y organizan los elementos del
iqué

distintivas adquieren los sistemas juridicos en

sistema  juridico?, caracteristicas

su configuracién?, ¢;hay contradicciones,
lagunas o vacios? La funcion del derecho
también es objeto de andlisis: ¢cual es el
propésito del derecho?, isu finalidad es
mantener la paz y el orden social o bien es un
instrumento de dominacién de una clase
social sobre otra?, el derecho impone
de vida?

primordialmente las libertades individuales?

estandares ¢busca asegurar
Finalmente, la valoracion del derecho también

plantea interrogantes relevantes: ¢cémo
determinamos si el derecho es justo?, ; cuales
son los criterios utilizados para evaluar la
justicia del sistema juridico? En este capitulo,
exploraremos los puntos centrales
relacionados con muchos de los puntos que
se abren a proposito de estas preguntas tan
diversas. Primero, nos centraremos en las
respuestas que han surgido en torno al

concepto y la naturaleza del derecho.

Previamente, ¢ por qué es importante definir
qué es el derecho o al menos intentar
hacerlo? En principio, podemos afirmar junto
con Carlos Nino, que la importancia de la
indagacion reside en que “el derecho, como el
aire, esta en todas partes” (Nino, 1987, p. 1).
Nos topamos con las distintas dimensiones
del derecho cuando advertimos cémo todo lo
que nos rodea esta alcanzado por el derecho:
la ropa que llevamos puesta fue producida,
distribuida y vendida conforme a normas, los
ruidos que pueden hacerse u oirse donde
vivimos, estudiamos y trabajamos estan
regulados por ordenanzas municipales, las
compras y las ventas que realizamos para las
comidas de hoy también estan atravesadas
por normas de control, las formas en las que
nuestros

resolvemos los conflictos con

vecinos siempre quedan sujetas a
regulaciones, y podriamos seguir sumando
los papeles que debemos portar para circular
por calles y rutas o bien para entrar y salir de
un pais. Son manifestaciones concretas del
derecho tanto las leyes como normas
vigentes, las formas en las que disefiamos las
instituciones, los proyectos de ley que buscan
adelante los

llevar legisladores, las

interpretaciones que hacen los jueces,
nuestros comportamientos en relacién con la
obediencia, los valores sociales que la
comunidad se propone alcanzar mediante las
reglas que posee, solo por mencionar algunas
cuestiones importantisimas de la vida social y
politica. Es claro que cuando hablamos de
derecho nos referimos a un fenédmeno social

relacionado con las interacciones sociales

121



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 119-138

que tienen las personas y que es inseparable
de la sociabilidad. Su omnipresencia en la
vida humana refiere a fenémenos complejos e
interrelacionados. Ahora bien, mas alla de su

omnipresencia ¢siempre que hablamos de

derecho hablamos de lo mismo?
Comencemos a adentrarnos al asunto
realizando algunas aclaraciones iniciales
sobre el término y sus usos.

Cuando utilizamos la palabra ‘derecho’

aparece el problema de la ambigiiedad. Como
propiedad, la ambigledad es un término
general que se utiliza para describir la
presencia de cierta incertidumbre en el
significado de algo. Esa propiedad que
poseen algunas palabras, en el término
‘derecho’ es de un caracter peculiar porque
los distintos significados que se le pueden
asignar estan interrelacionados- solo por
poner un ejemplo que se aclarara conforme
avancemos, alguien puede decir: ‘Quien
estudia derecho sabe que el derecho
reconoce que usted esta en su derecho de
exigir por sus derechos’. La palabra ‘derecho’
es ambigua, pero de una manera peculiar en
comparacion con la mayoria de las palabras
ambiguas. Por ejemplo, la palabra ‘radio’
puede aclarar su significado si se atiende al
contexto en el que aparece y, en tal sentido,
puede dar cuenta de cosas muy distintas:
aparato eléctrico, metal, unidad geométrica de
medicion o hueso (Cf. Carrio, 1990). En
cambio, la palabra ‘derecho’ puede referirse a
significados que poseen estrechas relaciones
entre si, a saber: derecho como (i) norma, (ii)

facultad de hacer, (iii) ciencia juridica o (iv)

justicia. En caso de no avanzar en la
desambiguacion del término, se puede caer
en malos entendidos. Veamos esto.

Cuando usamos derecho en el sentido de
norma, estamos haciendo referencia al
derecho objetivo el cual esta constituido por
normas y principios (Suarez, 2020, p. 23). En
tal sentido, ‘derecho’ aparece como sinénimo
de norma en particular, o de algunas normas
del derecho objetivo dentro del sistema
juridico de un Estado -v.g., en el Derecho
Penal argentino estd prohibida la
comercializacion de 6rganos humanos o,
dicho de otro modo, las normas juridicas
prohiben la venta de érganos— o de alguna
norma a nivel internacional -v.g., en el
Derecho de la Union Europea se obliga a los
Estados parte a realizar y proteger sus
normas en consistencia con lo que establece
la Declaracién Universal de los Derechos
Humanos. Entonces, una primera acepcion
que tiene la palabra derecho es la antes vista,
derecho como norma, derecho objetivo,
donde se puede rastrear empiricamente
cudles son cada una de ellas dentro del orden
juridico de un Estado o de una union de
Estados.

Las normas juridicas tienen por funcion
permitir llevar adelante la vida pacifica y la
cooperacion social evitando conflictos o
resolviéndolos. Ahora bien, esas normas no
se pueden entender aisladas ya que
pertenecen a conjuntos de normas donde a
cada Estado le corresponde uno de esos
conjuntos. Esos conjuntos de normas no son

inconexos, sino que se presentan como un

122



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 119-138

sistema con unidad y orden. Asi ‘derecho’
suele ser tomado como un término de clase
intercambiable por sistema u orden juridico.
Segun sostiene Caracciolo, “lo que habilita a
formar una clase es la tesis adicional segun la
cual tales conjuntos [de normas] comparten
una estructura peculiar o, lo que es lo mismo,
que se puede indicar un tipo o tipos de
relaciones entre normas que son distintivas de
los sistemas juridicos.” (Caracciolo, 1996, p.
161).

La segunda acepcion de ‘derecho’ hace
referencia al derecho subjetivo como
sindbnimo de facultad, permiso o atribucion
para hacer algo. En este caso, se alude al
derecho por el que las personas tienen la
facultad tanto de hacer como de exigir el
cumplimiento de algo que permita sustanciar
esa solicitud. Por ejemplo, cada quien tiene
derecho a- esta facultado a- elegir libremente
si llevar adelante una vida religiosa o no. En
caso que no se cumpla esto, o bien porque se
impide la practica de alguna religién
reconocida o bien porque se impone una para
todos, puede exigirse que las autoridades
competentes y encargadas hagan lo que
deban hacer para que se rompa la imposicion
o la prohibicion.

La tercera acepcion a la que refiere la palabra
‘derecho’ es al campo de estudio que contiene
a las cuestiones juridicas, el derecho como la
ciencia juridica que tiene como objeto de

estudio al derecho objetivo y al derecho

1 Sobre este punto, recomendamos la lectura de
toda la seccion de Caracciolo titulada “Sistema

subjetivo. Los malos entendidos que se
pueden dar a partir de esta ambigledad son
muchos y como sostiene Nino “jqué
lamentable que la misma [palabra] haga
referencia tanto al objeto de estudio como al
estudio del objeto!” (1980, p. 14).

La ultima acepcion es la referida al derecho
como sinoénimo de justicia, entendida esta
ultima como las limitaciones tanto politicas
como morales sobre las interacciones
humanas. En este uso, aparece una carga
valorativa relacionada con el deber ser. Decir
que ‘no hay derecho a tratar a los inmigrantes
de forma desigualitaria’ constituye un juicio
valorativo en el que se sostiene que no
deberia ser asi, que no es justo. ‘Derecho’ alli,
se usa como sinénimo de justicia o de lo justo.
Sostener que algo es justo o injusto, que hay
0 no hay justicia en tal o cual decision
presupone algun orden axioldgico.

Sumemos dos inconvenientes mas a la
palabra ‘derecho’. Por un lado, posee carga
emotiva 'y, por otro lado, tiene la propiedad de
la vaguedad. En primer lugar, cabe destacar
que las palabras, ademas de su significado
descriptivo, tienen una carga emotiva, es
decir, subjetivamente provocan respuestas
emotivas a partir de  asociaciones
inconscientes o rapidas (Ross, 2019, pp. 28-
37). No nos produce lo mismo escuchar a
alguien hablar de figuras geométricas como
triangulos o rectangulos que de formas de

gobierno como dictaduras o democracias.

juridico” incluida en El derecho y la justicia (1996.
p. 161-176).

123



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 119-138

Hay ciertas palabras que tienen ecos,
negativos o positivos, en nuestras emociones.
Es asi que cuando se habla de derechos, la
palabra viene cargada de un significado
emocional que busca evocar dentro de la
dimensién subjetiva algo positivo que no pasa
con otras palabras. Si bien las acepciones
antes vistas describen alguna parte de aquello
que llamamos derecho, la ultima acepcion que
hace referencia al derecho como sinénimo de
justicia junto con la segunda que refiere a los
derechos subjetivos, ambas poseen esta
caracteristica adicional donde su uso esta
tedido por una carga emotiva positiva. El
lenguaje politico esta plagado de palabras que
resuenan positivamente en la dimension
libertad,

entre

emotiva: igualdad, educacion,

seguridad; otras que evocan
asociaciones que mueven a emociones
negativas como el enojo o el miedo:
totalitarismo, corrupcion, fascismo, racismo,
entre otras.

Por ultimo, una dificultad mas es la vaguedad
que tiene el término, esto es, la imposibilidad
de trazar fronteras precisas al momento de su
aplicacion.?  Supongamos que logramos
desambiguar el término y hablamos de
derecho objetivo, aun asi ¢de qué hablamos
cuando hablamos de derecho?, ¢es el poder
coercitivo condicion necesaria para hablar de
norma juridica?, ¢es la valoracion moral del
derecho necesaria para hablar de derecho? Al

no haber una correcta delimitacion entre

2 Los términos vagos pueden poseer

indeterminacion semantica o epistémica. Sobre

intencion y/o extension, no es posible

establecer cuales son las propiedades
caracteristicas y necesarias. Aqui no hay
problema de ambigliedad, sino que el
problema es otro. Siguiendo con el ejemplo,
cuando se habla de ‘derecho objetivo’ el
término no lleva consigo cuales son las
propiedades necesarias y con ello pueden
quedar por fuera fendmenos importantes.

Luego de haber advertido las cuestiones
vinculadas con la ambigluedad, la vaguedad y
la carga emotiva, aun queda abierto el
problema de la definicion. Adentrémonos en el

mismo. La definicion del derecho se halla

entre los asuntos iusfilosoficos mas
discutidos. En palabras de Herbert Hart (1980,
p. 1)

pocas preguntas referentes a la sociedad
humana han sido formuladas con tanta
persistencia y respondidas por pensadores
serios de maneras tan diversas, extrafas,
y aun paraddjicas, como la pregunta " qué
es derecho?”
Sefialemos una primera cuestién a propodsito
del interrogante conceptual. A diferencia de
los asuntos que pueden ceiirse a cuestiones
descriptivas que puedan ser falsadas, la
definicion conceptual no es contrastable, no
busca predecir ni explicar. De ahi que el
propésito del interrogante conceptual es
ofrecer una definicién en tanto demarcacion.
Como advierte Hart, en el campo del derecho

hay algo peculiar que no se da en otras areas

este punto, recomendamos la lectura de Cerezo,
2011, pp. 620-624.

124



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 119-138

del saber, esto es porque “no hay una vasta

literatura consagrada a contestar las

preguntas ";qué es quimica?” o “;qué es
medicina?", como la hay para responder a la
pregunta "¢qué es derecho?" (Hart, 1980, p.
1). De aqui deberiamos exceptuar a la
filosofia pues también comparte la misma
dificultad.

En segundo lugar, sefalemos que ante la
pregunta sobre qué es el derecho, se dieron
variadas respuestas desde diferentes teorias
juridicas, en muchos casos contradictorias
entre si, y en otros casos haciendo referencias
a dimensiones distintas de la realidad juridica.
De modo que no podria decirse que se trata
de una pregunta sin respuesta, todo lo
contrario: el problema es distinto porque no
hay alguna respuesta que se haya aceptado
unanimemente. Las respuestas que han sido
distintas  teorias

dadas, provienen de

juridicas. Hart cita, desordenadamente,

algunas:
Lo que los funcionarios hacen respecto de
las disputas es... el derecho mismo”; “Las
profecias de lo que los tribunales haran...
es lo que entiendo por derecho”; “Las leyes
son fuentes de derecho... no partes del
derecho mismo”; “El derecho constitucional
no es otra cosa que moral positiva”; "No se
debe robar”; “Si alguien roba debera ser
castigado” ... Si existe, la primera norma
esta contenida en la segunda, que es la

unica norma genuina... El derecho es la

3 Para una presentacion sistematica véase, Trujillo,
2015, pp. 3-36.

norma primaria que establece la sancion

(Hart, 1980, p. 3).
Al momento de buscar una unica definicion
precisa e indiscutible sobre el concepto o la
naturaleza del derecho se abren serios
problemas tanto para juristas como
iusfilésofos, problemas que dieron lugar a
diversas concepciones. Veamos brevemente
tres que abren cuestiones que
profundizaremos mas adelante.
Entre las posibles respuestas que se pueden
reconocer en la cita, sefialamos algunas. Por
un lado, aparecen aquellas respuestas que
relacionan el derecho con la moral. Alli
debemos destacar la concepcion
iusnaturalista. Entre sus muy variadas formas
—antigua, medieval, moderna 0
contemporanea— se sostiene que el derecho
tiene base en principios morales que las leyes
no deben contradecir para ser consideradas
validas. Esos principios fundamentales que
rigen a las normas positivas creadas por el
poder politico son valores inherentes a la
naturaleza humana (Cf. Strauss, 2013). Por
ello, las versiones mas fuertes del
iusnaturalismo consideran que lex iniusta non
est lex (ley injusta no es ley).® Dado que la
moral y el derecho constituyen los principales
sistemas regulativos de nuestras acciones
dentro de la vida en sociedad, posicionarse a
proposito de las formas en las que se
interrelacionan ha sido un parte aguas. Para

algunos existe una relacién de subordinacion

125



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 119-138

de un orden a otro y para otros se tratan de

esferas autébnomas. Nos ocuparemos
detenidamente de esta disputa.

Entre otras de las respuestas que pueden
recogerse de la cita de Hart, aparecen
aquellas que dan cuenta del enfoque
positivista. Para el positivo juridico el derecho
puede ser estudiado desde una teoria
descriptiva o conceptual con neutralidad
moral. La definicion positivista del derecho
sostiene que es un conjunto de normas
creadas por el poder politico y la validez de
esas normas descansa en el origen del
sistema legal vigente. Véase, aqui el derecho
es derecho puesto por autoridades e
instituciones humanas y de lo que se trata es
de establecer un enfoque del derecho “como
es” separadamente de “como deberia ser”.
Asi, agrupando las distintas clases de

positivistas juridicos que existen, estos
entienden que el estudio del derecho no tiene
necesariamente que tener una vinculacion
con ideas morales o de justicia, el derecho es-
ni mas ni menos- la norma primaria que
establece la sancion sin  entrar en
consideraciones éticas o morales sobre su
contenido. En esta concepcién del derecho,
se traza una distincidon por la cual la validez
juridica de una regla o norma va por un lado
mientras que el valor moral va por otro. Asi,
validez implica consistencia con otras reglas o
normas juridicas del sistema, su autorizacion
estd dada por alguna norma superior, y su
eficacia se establece en tanto los ciudadanos
en general la siguen. Esto implica el rechazo

a la idea de un dualismo juridico donde hay un

derecho natural que es el derecho valido y, a
la vez, es el que valida al positivo. De alli que,
para el iuspositivismo, el Estado es fuente del
derecho valido.

Por ultimo, entre las respuestas que repone la
cita de Hart aparecen los realistas. Para
algunas teorias realistas del derecho, de lo
que se trata es de retratar al derecho de una
manera desidealizada y consideran que, al
decir de Karl Llewellyn, las normas son meros
juguetes vistosos de los jueces; mientras se
cree que su labor consiste en deducir
conclusiones a partir de premisas simples o
de conceptos juridicos basicos, en realidad,
estas decisiones se fundamentan en
preferencias politicas o predisposiciones
individuales. Solo existen decisiones, actos de
voluntad o conductas judiciales, y eso es el
derecho. Otros realistas sostienen que las
normas son mas bien resumenes concisos de
cdmo los jueces han abordado problemas
similares en el pasado o incluso predicciones
sobre cdmo podrian resolver tales casos en el
futuro. Asi visto, segun los realistas
americanos y escandinavos —ambos por
razones distintas (Cf. Bix, B. H.; Trujano, E.,
R.; Lizarraga, P., 2009, p. 230 y ss.)-, las
normas son adornos que surgen al final del
proceso de toma de decisiones efectivas, y en
el mejor de los casos, podrian ser predecibles.
Si sabemos qué dicen los jueces, sabemos
qué es el derecho y de tal modo, podemos
predecir lo que los tribunales haran. Si
colocamos la mirada en las predicciones

sobre la actividad de los jueces antes que, en

126



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 119-138

la norma,* entonces el derecho es lo que los
funcionarios —jueces, abogados, fiscales—
hacen o bien lo que los jueces dicen que es.
El derecho es aqui aquello que se produce en
los tribunales como resultado de
interpretaciones y aplicaciones subjetivas de
normas que son dilucidadas por sus actores
de formas diversas a partir de influencias
sociales en las que pueden estar enmarcados.
En tal sentido, el derecho es una construccion
social en constante evolucion que se reflejaen
practicas que obedecen a necesidades y
valores cambiantes. Si bien el derecho puede
concebirse como un sistema de normas, no
debe entenderse de forma estatica e
independiente o tomarlo como una entidad
abstracta y autdnoma de reglas objetivas e
inmutables que se aplican con imparcialidad.
Por udltimo y sobre la pregunta inicial de la
seccion, de acuerdo con Nino, la pregunta
sobre la naturaleza del derecho esta
intrinsecamente ligada a la concepcién que se
tenga de la relacion entre el lenguaje y la
realidad (Nino, 1987, p. 13). Es decir, quien
tiene una concepcién esencialista establecera
una definicion del derecho muy distinta de
aquel que

posee una  concepcion

4 En 1897 en La senda del derecho, Oliver Wendell
Holmes Jr. sostuvo que “Si quieres conocer lo que es el
Derecho, y nada mas que el Derecho, debes mirarlo
como lo haria un hombre malo, a quien sélo le importan
las consecuencias materiales que tal conocimiento le
permite predecir, y no como lo hace un hombre bueno,
quien encuentra las razones para su conducta —se
hallen o no en el Derecho— en las mas vagas sanciones
de su conciencia” (p.54). Apartandose de cualquier
idealizacion del derecho como sistema racional contintia
unos parrafos mas adelante “Tomemos la cuestion
fundamental: ;Qué es el Derecho? Encontraréis
algunos autores que os dicen que es algo distinto de lo
que deciden los tribunales de Massachusetts o de

convencionalista. Los primeros buscan en los
conceptos —y a veces encuentran—cierta
esencia de las cosas. Platénicamente para
ellos, la relacion entre el significado y la
realidad es ajena a las convenciones. De ahi
que el significado se descubre, no se inventa.
Para estos, hay una esencia del derecho. En
cambio, para los convencionalistas lo que se
debe atender es a los criterios que rigen el uso
de la palabra y a los criterios de utilidad teédrica

convenientes para la comunicacion.

2. Derecho y moral

El ejercicio filosoéfico de pensar criticamente la
moral ha constituido una de las principales
preocupaciones de la filosofia practica vy
tedrica. Dada la inexorable concomitancia
entre el derecho y la moral, la reflexion y la
teorizacién filosofica no han eludido la
particular preocupacion filosofica por el
derecho. En tal sentido, la filosofia del
derecho aborda los problemas que surgen de
la existencia del derecho y se adentra en las
especulaciones tedricas conectadas con la
realidad social y juridica. La historia de la
filosofia del derecho se presenta como un

vasto campo de estudios en el que se ha dado

Inglaterra, que es un sistema racional, que es el
resultado de una deduccién a partir de ciertos principios
éticos 0 axiomas aceptados, o algo similar, que puede
coincidir o no con las decisiones judiciales. Pero, si
adoptamos el punto de vista de nuestro amigo el hombre
malo, veremos que a él no le importan en absoluto los
axiomas ni las deducciones y que lo que quiere saber es
lo que los tribunales de Massachusetts o de Inglaterra
probablemente haran en realidad. Yo estoy muy de
acuerdo con él. Las profecias acerca de lo que los
tribunales haran realmente, y nada mas pretencioso que
eso, es lo que yo entiendo por Derecho.” Holmes, 2012,
pp- 59y 60.

127



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 119-138

respuesta a la pregunta sobre qué es el
derecho, a través de una rica variedad de
propuestas tedricas. Estas respuestas se
conectan con otros posicionamientos
filosdficos. Los problemas que se abren en el
ambito de la filosofia del derecho entran en
contacto con otras cuestiones y enfoques
filosoficos presentes en campos de disciplinas
filosoficas afines o colindantes como ética,
filosofia politica, epistemologia, teoria de la
argumentacion, logica, entre otras (Cf. Fasso,
1982). Como dijimos anteriormente, lejos de
lo que el sentido comun mas extendido suele
sostener, no podemos decir que no hay
respuesta a la pregunta sobre la naturaleza
del derecho, muy por el contrario, hay muchas
respuestas y todas atendibles y complejas
que deben ser analizadas criticamente pues
estan conectadas con otros problemas de la
filosofia.

Si nos enfocamos en la relacion entre el
derecho y la moral, es importante comenzar
estableciendo que se trata de dos ambitos
adyacentes pero distintos. En primer lugar,
mientras que la moral no es obra directa de
una sola persona humana en particular o de
un grupo concreto siguiendo algun tipo de
procedimiento (Cf. Dworkin, 2014), muy por el
contrario, el derecho es algo creado por una
autoridad o una institucion en un Estado. De
esto se sigue que, si bien el conjunto de las
normas morales dentro de una comunidad
puede ser algo mas o menos claro para un
grupo de ciudadanos, ya que se refleja en sus
practicas sociales, es evidente que no posee
territorialmente

un ambito preciso de

aplicacion como si lo tiene el derecho. Para
ilustrar esto, consideremos el caso de dos
paises vecinos cuyos ciudadanos comparten
el conjunto de normas morales y sociales de
la region, si bien pueden tener esas normas
relacion de

en comun, difieren en su

obediencia al orden juridico al que
pertenecen. Por otro lado, puede darse
también que dentro de un pais con un territorio
muy extenso —-v.g. Rusia, Argentina, Brasil,
etc.— haya varios sistemas morales, ahora
bien, puede haber diferentes comunidades
separadas por las distancias en las que
existan distintas normas morales, no
obstante, de alli no se sigue que pueda haber
diferencias en relacion con el orden juridico al
que le deben obediencia. Si por varias
razones no puede estar claro cual es el rango
territorial en el que operan las normas morales
de una comunidad ni se pueden precisar los
alcances de esas normas, esto es distinto con
relacion al derecho porque el Estado reclama
obediencia a su derecho que fue dado en
forma de la palabra escrita al interior de sus
fronteras.

En segundo lugar, la moral no solo puede
tener bordes opacos y difusos en sus lugares
de aplicacion, sino que también puede carecer
de claridad en cuanto a las condiciones de
aplicacion de las normas. Esto no pasa con el
derecho. Cuando hablamos de normas
morales no estan claras cuales son las
circunstancias en las que se aplican y cuales
no, la autoridad encargada de interpretar el
significado de las formulaciones, etc.- en otros

términos ¢ quién/es es/son autoridad en la

128



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 119-138

materia?, ¢cuando y como observa/n vy

aplica/n las normas?, ¢de qué modo
establece/n sanciones?, ;coémo y cuando se
extingue la pena?, entre otras cuestiones. En
otras palabras, si por ejemplo violo alguna
norma moral no esta claramente definido
quién/es, cuando y cémo juzga/n y da/n una
sentencia, quién/es aplica/n la sancién, como
y cuando se cumple una pena y quién/es
controla/n el cumplimiento. Las normas
morales pueden ser conocidas mas no
necesariamente siempre estan escritas, y silo
estan, pueden ser interpretadas de varios
modos. Todo esto abre serios problemas que
se traducen en cierta relativa efectividad que
poseen las normas morales.

El derecho se instituye como un conjunto de
normas para una comunidad politica
especifica dentro de un territorio definido. En
tal sentido, reclama validez normativa dentro
de ese territorio. Ese conjunto de normas
constituye un sistema u orden juridico que
esta establecido e impuesto por autoridades
reconocidas a través de practicas en
instituciones autorizadas. Estas autoridades
tienen la capacidad de generar el orden
juridico mediante reglas y procedimientos que
las autorizan, y también tienen la autoridad
para hacer cumplir esas normas. El sistema
juridico se caracteriza por su organizacion y
estructura, y se rige por principios y normas
que regulan las relaciones entre los individuos
y la sociedad en general. Es a través de este
sistema que se busca garantizar el orden

social en el resguardo del orden juridico y la

proteccion de los derechos y deberes de las
personas.

Como sostiene Norberto Bobbio, podemos ver
“‘derecho y Estado en las acepciones mas
comunes de estos dos términos, como dos
caras de la misma moneda” (1986, p. 453).
Existe una linea de convergencia entre el
proceso de “estatalizacion del derecho y de
juridicizacion del Estado” (Bobbio, 1986, p.
453). El derecho esta establecido por quien/es
detenta/n el poder soberano del Estado. El
derecho es el instrumento del poder politico
soberano. El establecimiento de un sistema
juridico es una forma de sustanciacion de la
soberania. La soberania de un Estado no
reconoce Estados superiores y puede
establecer e imponer y hacer cumplir sus
reglas. De alli que, si otro Estado estuviera por
encima, deberia algun tipo de obediencia al
orden normativo de ese Estado o de ese
conjunto de Estados que admite como
primeros y a cuyos o6rdenes juridicos se
subsume. Ahora bien, si ningun Estado pone
por delante a otro Estado, esto implica
normativamente la igualdad entre los Estados.
La independencia de un Estado, en tal
sentido, no es un predicado que se atribuye
solo a uno —no es un atributo— sino que se
trata de una condicion relativa a una relacion,
se es independiente de otro Estado. De tal
modo, no soélo se entiende politicamente
independiente de cualquier otro poder sino
también legalmente, en tanto tiene el poder y
el deber de juzgar segun su plexo juridico
todas las acciones que se lleven adelante

dentro de su territorio. Ser soberano implica

129



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 119-138

normativamente ser la fuente de mando para
instaurar, abolir y hacer respetar las leyes de
su orden normativo. Asimismo, también
implica que facticamente se tiene la capacidad
de poder hacerlo.
A través del derecho una sociedad define,
precisa, de diversos modos, las reglas que
permiten prevenir conflictos y regular la
convivencia pacifica en las distintas
dimensiones de la sociedad —econdmica,
politica, civil, etcétera. Asimismo, el derecho
también precisa de modo escrito cuales son
los castigos o0 sanciones ante el
incumplimiento de las mismas, como, quién,
cuando y donde se juzgan, quiénes las dictan
y en qué consiste cada pena para cada accion
que viole una norma. Como puede verse, son
funciones sustantivas del derecho, por una
parte, proveer normas que impidan conflictos
y, por otra parte, en el caso que se ocasionen
esos conflictos porque se ha quebrado la ley,
se estipulen los medios que permitan
resolverlos.
En relacion con la rapida comparacién dada
entre estos dos 6rdenes normativos, y solo
por poner un ejemplo, mientras que la moral
de una religion dada puede observarse de
modos muy distintos en territorios diferentes,
el derecho reclama que el conjunto de normas
que lo definen se obedezca de forma definida
dentro de los limites territoriales en los que se
lo reconoce vigente. Siguiendo a Max Weber
recordemos que el Estado

[...] es aquella comunidad humana que,

dentro de un determinado territorio (el

‘territorio’ es un elemento distintivo),

reclama (con éxito) para si el monopolio de
la violencia fisica legitima. Lo distintivo de
nuestro tiempo es que a todas las demas
asociaciones e individuos solo se les
concede el derecho a la violencia fisica en
la medida en que el Estado lo permite. El
Estado es la unica fuente del “derecho” a la
violencia. (Weber 1979, pp. 83-84)
El derecho es el resultado de distintos tipos de
practicas de quienes pertenecen a una
comunidad definida y reclama para si
obediencia, ese reclamo posee la autorizacion
del monopolio de la violencia. En tal sentido,
el ordenamiento juridico impuesto por el
Estado exige ser obedecido por sus

destinatarios antes que cualquier otro
sistema. En la definicibn weberiana del
Estado, el derecho queda subsumido a la
coercion. No obstante, hay también un punto
central que debe destacarse en la definicion
del Estado alli dada: al momento que reclama
el monopolio de la violencia fisica, esta
también el

reclamando monopolio para

determinar estandares normativos que
regularan la vida de los ciudadanos.

Existen distintas teorias relacionadas con la
obediencia al

derecho, pero digamos

brevemente que cuando los individuos
cumplen con el derecho y prestan obediencia
sientan las condiciones de posibilidad de la
cooperacion social (Cf. Malem Sefia, 2008).
Ahora bien, cuando las prescripciones
juridicas son contrarias al interés del agente,
la obediencia se basa en razones
prudenciales que anteponen la preferencia de

evitar la coaccién del Estado antes que otra.

130



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 119-138

Surge un problema importante ¢existen o no
limites para la obediencia al derecho? Por
ejemplo, ¢es correcto hablar de obediencia
debida en casos en los que existen leyes que
habilitan la eliminacién, la discriminacion o el
desplazamiento de algun grupo ideoldgico,
sexual, racial, etario, religioso o étnico de la
sociedad? Es aqui donde la evaluacién moral
del derecho se convierte en un punto crucial
de inflexion. En ese sentido, veamos una
disputa clasica al interior de la filosofia del
derecho: iusnaturalismo versus el positivismo.
Ciertamente es una simplificacién presentar a
las partes de la contienda de ese modo dado
que hay diversas formas de iusnaturalismos —
antiguos, medievales, modernos,
contemporaneo, y al interior de cada una de
esas épocas hay diferencias especificas entre
distintas teorias o escuelas—. Del mismo modo
podemos decir que hay numerosas formas de
obstante,

positivismos.  No podemos

reconstruir la  controversia  siguiendo
nuevamente a Carlos Nino (1987, p. 28),
quien nos sefiala que para la concepcion
iusnaturalista hay dos tesis centrales donde
se puede observar que una tiene jerarquia
sobre la otra:

a) Una tesis de filosofia ética que sostiene que
hay principios morales y de justicia
universalmente validos y asequibles a la razén
humana.

b) Una tesis acerca de la definicion del

concepto de derecho, segun la cual un

> Sobre este punto, sugerimos la lectura de
Lariguet, 2008.

sistema normativo o una norma no pueden ser

calificados de "juridicos" si contradicen
aquellos principios morales o de justicia

La primera tesis presupone la existencia de un
ordenamiento axiolégico anterior al derecho
positivo. En tal sentido, la forma en la que
deberia darse el derecho positivo qua
artefacto social es siguiendo esos principios a
los que se puede llegar mediante la razon. Al
igual que los teoremas matematicos, esos
principios morales y de justicia son
(¢ platénicamente?) universales, inmutables e
independientes de que creamos en ellos o de
que los conozcamos.

Para los defensores del derecho natural, una
norma juridica es derecho si su contenido se
ajusta a esos principios. En otras palabras, el
derecho injusto no es derecho y en tanto no lo
es, no le deberiamos obediencia. Séfocles en
el siglo V a.C. representé la disputa de los
o6rdenes normativos contrapuestos en la
tragedia de Antigona.® Ella enfrenté al rey de
Tebas, su tio Creonte, quien habia decretado
que el cuerpo de Polinices, hermano de
Antigona, fuese dejado sin sepultura como
castigo por haberse rebelado. Antigona
desobedecio la ley positiva de Creonte para
acatar lo que entendia que era la ley superior.
Para Antigona, ley injusta no es ley en tanto
contraria lo dicta el derecho natural. Mas aca
en el tiempo, las Madres de Plaza de Mayo
desafiaron, enfrentaron y desobedecieron

normas positivas de su tiempo reclamando en

131



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 119-138

publico al Estado, a la vista de todos, la
busqueda y la aparicién con vida de sus hijos
quienes habian desaparecido en manos del
Estado.

Desde esta concepcion, el examen sobre la
validez de una norma juridica es un examen
sobre su moralidad. Alli, aparecen dos
posicionamientos, para unos la norma inmoral
no es norma juridica por lo que implica la
obligacién de desobedecer. Para otros, desde
una version mas atenuada de la posicion, la
norma juridica inmoral no es sino una ley
desviada dentro de un sistema juridico, y en
tal sentido, tenemos algun grado de
obligacion, pero es distinto al que tenemos
con las otras normas. En ese punto, para no
tomar la parte por el todo, se entiende que es
posible que el sistema juridico se ajuste a los
principios morales y de justicia, aunque en él
haya alguna norma que por alguna razén esté
desviada. Sin embargo, eso no la pone aparte
de aquello que es derecho.

En oposicion a los iusnaturalistas, para la
concepcion positivista —y también para los
realistas— no se precisa recurrir a conceptos
morales para identificar qué es derecho. El
derecho se separa de la moral, tanto en
términos conceptuales como al momento de
analizarlo.® En tal sentido, no hay problema
aqui en afirmar que una norma juridica puede
ser inmoral o injusta pues la identificacion de
la validez juridica de esa norma va apartada

de su valoraciéon moral.

® En este punto recomendamos la lectura de
Kelsen, 2020.

Si se quita de la discusion contra los
iusnaturalistas a los positivistas ideologicos —
a quienes, por un lado, Bobbio (1965)
describe como una forma de iusnaturalismo
soterrado y, por otro lado, Alf Ross (1963)
describe como pseudo positivistas— la disputa
entre ambos bandos puede verse de otro
modo. Los positivistas ideolégicos polarizan
innecesariamente la controversia pues

sostienen la independencia del sistema
juridico de cualquier ajuste con normas
morales al punto que el derecho positivo es
justo por ser emanacion de la voluntad
dominante. Este derecho que persigue fines
deseables por esa voluntad, debe ser
obedecido. Es claro que esta concepcion
implicaria deslindar de evaluaciones morales
al derecho y a todas las decisiones que
puedan tomar los jueces. Esto implicaria
sostener, por ejemplo, que el derecho de
Sudafrica del apartheid es justo por el solo
hecho de ser derecho vigente. Siguiendo a
Martin Farrell, si quitamos de la contienda a
los positivistas ideoldgicos por ser una
especie de caricatura del positivismo y nos
quedamos unicamente con otro tipo de
positivistas, se puede observar de mejor modo
cdmo ambas posiciones se posicionan con
respecto a la realidad juridica.

Para él, “no se trata de una discusion acerca
de si la moral tiene alguna relacion con el
derecho, sino de una discusion acerca de

cuando debe estudiarse esa relacion entre la

132



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 119-138

moral y el derecho, relacion que ninguno de
los contendientes niega” (Farrell, 1998, 124-
125). Cuando se quiere saber si una norma es
derecho o no, un iusnaturalista primero hace
la evaluaciéon moral y luego establece si es
derecho. En cambio, un positivista juridico en
primer lugar realiza algun test para saber si
una norma es o no derecho —algun test de
reconocimiento que prescinde de
evaluaciones morales a través del cual busca
determinar si tal norma pertenece o no al
derecho conforme a los procedimientos
legalmente aceptados que se tienen para
dictar normas, por ejemplo, el test de pedigree
de Hart.” Asi que, para indicar que una norma
forma parte de un sistema juridico, reconoce
si tiene un origen valido o no, esto es, que ha
sido promulgada por una autoridad
competente de acuerdo con los

procedimientos establecidos por otra/s
norma/s norma/s propia/s del sistema. Luego

de eso, en segundo lugar, establece una

7 Para Hart, la regla de reconocimiento tiene como
funcién establecer los criterios mediante los cuales se
determina en un sistema juridico qué reglas forman
parte y cuales no. La existencia de una regla de
reconocimiento indica que existe un método intrasistema
para distinguir las reglas que son parte del sistema
juridico de las que no lo son. Esta regla, es considerada
como una regla secundaria porque se refiere a la
identificacion, interpretacion y modificacion de las reglas
primarias dentro del sistema juridico. En cambio, las
reglas primarias son aquellas que se aplican
directamente a los sujetos. La regla de reconocimiento
es el ultimo eslabon en la cadena de razonamiento
normativo en tanto justifica por qué se debe cumplir con
una regla juridica en particular. Véase, Hart, 1980.

84[...] el iusnaturalista puede decirnos que cualquiera de
esos sistemas [Derecho de la Alemania Nazi, el de la
Unién Soviética y el de la Sudafrica del apartheid] no es
derecho, pero es muy claro que esa afirmaciéon es
insuficiente para nuestros propositos; nosotros
queremos saber qué son esos sistemas, no que no son.
Si yo enfrento a un zodlogo con un animal determinado,
y le pregunto qué es, no me quedaria conforme si el
zodblogo en cuestion me respondiera que el animal en

evaluacién moral de la norma. Saber si el
derecho es justo, no es una cuestion menor
porque de ello se sigue una obligacion de
obediencia fuerte o débil: “[...] el positivista
esta pensando ahora si es moralmente
obligatorio obedecer al derecho. Y bien puede
concluir que no es moralmente obligatorio
obedecer a un determinado sistema juridico, y
hasta puede concluir en que el sistema es tan
inmoral que es
desobedecerlo” (Farrell, 1998, p. 124). Ahora

bien, podriamos

moralmente obligatorio

decir que para un
iusnaturalista las normas de la Alemania nazi

no eran derecho. En cambio, para un

positivista, no hay duda que era derecho, pero

era derecho injusto. Entonces, sostiene

Farrell, la disputa no es si hay o no una
relacion entre derecho y moral sino cuando se
estima esa relacion. El iusnaturalista estima
hacerla antes de la determinacién de si algo
es 0 no derecho mientras que el iuspositivista

la hace después.®

cuestiéon no es un cisne; la respuesta es insuficiente para
mis fines” (Farrel, 1998, p. 125). El debate entre H.L.A.
Hart y Lon Fuller en la revista Harvard Law Review en
1958 se centrd en la cuestidn de si las normas vigentes
durante el régimen nazi en Alemania debian ser
consideradas como "derecho" o no. La controversia
giraba en torno a la evaluacion del caracter juridico de
estas normas, dadas las graves violaciones de derechos
humanos y la naturaleza injusta de muchas de las
acciones llevadas a cabo por el régimen. Hart
argumentd que, aunque estas normas fueran
moralmente reprobables y perversas, aun podrian
considerarse como derecho valido en un sentido técnico
y descriptivo. Para Hart, el término derecho se refiere a
las normas que son reconocidas y aplicadas por un
sistema legal determinado, independientemente de su
contenido moral por lo que calificar a esas normas como
"no validas" podria llevar a confusiones y problemas
conceptuales en el razonamiento juridico. Por otro lado,
Fuller sostuvo que las normas promulgadas durante el
régimen nazi carecian de los elementos esenciales del
derecho en términos de procedimientos justos, garantias
de derechos y protecciones legales, de alli que no
debian ser consideradas como derecho legitimo debido

133



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 119-138

El derecho, para Hans Kelsen (1934), es el
conjunto de normas que imponen sancién.
Hay derecho, norma juridica, cuando ante el
incumplimiento se impone coaccién por parte
de un poder del Estado. Es claro que el
derecho no se reduce a la fuerza, de lo
contrario se reduciria al derecho penal, no
obstante, la fuerza resulta ser una instancia
necesaria para que haya un respeto efectivo
que asegure la eficacia de las normas validas
establecidas por el poder politico. Es asi que
podemos saber que al desobedecer lo que
alguna norma prescribe, obtendremos una
consecuencia. En el caso de la violacion de
una norma juridica se nos impone la accion
coactiva del Estado contra el patrimonio o la
libertad.

3. Fuentes del derecho

El orden juridico requiere que identifiquemos
cudles son las fuentes del derecho. Leyes,
costumbre, jurisprudencia, doctrina vy
constitucionalismo han sido, sin orden de
prelacion, las fuentes a las que abogados,
jueces, legisladores y juristas han acudido
ante controversias, esto no es otra cosa que
la identificacion del derecho. Las fuentes
permiten suministrar orientacion en
decisiones controvertidas sobre cémo el
derecho debe expresarse en la solucion de los
conflictos. Las fuentes buscan dar objetividad
a la resolucion del conflicto estableciendo un

suelo comun compartido y aceptable entre las

a sus deficiencias fundamentales y su caracter arbitrario.
Fuller argumentaba que ciertos principios y requisitos
basicos deben ser cumplidos para que una norma sea

partes. Al momento de buscar apoyo en

aspectos legales, costumbres o]
jurisprudencia, y ponderarlos, se constituyen
cudles serian los criterios de objetividad a
partir de los cudles los actores judiciales
entienden que la solucion o bien la sentencia
adquiere validez légica y es juridicamente
valiosa. Cuando se establece alguna solucion
a un caso juridico, se entiende que dicha
solucion basada en la norma especifica que
cubre el caso no se halla aislada, sino que al
llegar al final de un razonamiento juridico
completo se fundamenta en el conjunto del
derecho. En tal sentido, las soluciones
juridicas no solo se basan en la fuerza de la
norma aplicada sino en la fuerza del propio
derecho. En los casos controvertidos, para
algunos, el razonamiento juridico se nutre de
la diversidad de fuentes y normas para dar
una respuesta que ratifique la unidad del
sistema de derecho.

El concepto de "fuentes" en el ambito juridico
es ambiguo, ya que puede referirse a cuatro
ideas distintas. En primer lugar, puede hacer
referencia a las causas o0 mecanismos que
han dado lugar a la creacion del derecho. En
segundo lugar, puede aludir a la
manifestacion concreta del derecho. En tercer
lugar, puede referirse a la autoridad de la cual
emana el derecho. Y, por ultimo, puede hacer
referencia al fundamento de validez de las
normas juridicas, donde las normas inferiores

se basan en las superiores (Cueto-Rua, 1994,

considerada verdaderamente como "derecho". Hart,
1958 y Fuller, 1958.

134



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 119-138

Cap. 1) Estas diferentes interpretaciones de la
metafora de la fuente dan lugar a tres tipos de
discursos distintos. En primer lugar,
encontramos un discurso explicativo que
busca presentar los fendmenos juridicos
como una categoria dentro de los fenédmenos
sociales. Este enfoque entiende la pregunta
por el origen del derecho en términos de las
causas sociales que explican la génesis de los
fendbmenos juridicos. En segundo lugar,
hallamos un discurso de tipo justificativo
donde el origen se entiende no como las
causas que explican, sino como la
fundamentacién de la obligatoriedad del
derecho. Alli se plantea la pregunta de por qué
el derecho obliga y de déonde proviene su
obligatoriedad. En este discurso, el derecho
se presenta en relacion con otros fendmenos
practicos como la moral. En tercer lugar,
encontramos un discurso sistematico que
autébnomo de los

enfatiza el caracter

fendbmenos juridicos donde aparece la
autorregulacién del derecho y, con ello, se da
cuenta de un origen juridico de los fendmenos
juridicos (Aguil6 Regla, 2015, Cap. 27).

Las fuentes del derecho tanto formales como
materiales, no sélo dan origen y autoridad al
derecho, sino que ademas tienen lugar en las
formas en las que los jueces interpretan y
aplican el derecho de manera coherente,
segun cual sea la concepcion del derecho que
poseen, esto es, si simplemente aplican
reglas existentes o si le dan lugar a principios.
Ronald Dworkin argumenta que los jueces a
menudo tienen que tomar decisiones en casos

dificiles en los que no hay reglas claras o

precedentes directamente aplicables. En tales
casos, los jueces recurren a principios legales
y morales mas amplios para resolver las
controversias de manera justa y coherente. El
enfoque interpretativo de Dworkin plantea que
la determinacién de lo que el derecho exige en
un determinado tema no se basa Unicamente
en la norma que cubre el caso, sino que bien
vale la interpretaciéon constructiva de las
acciones pasadas de los oficiales y la
ponderacién de principios (Dworkin, 1988). El
enfoque interpretativo se desarrollé6 como
respuesta y critica a la teoria positivista del
derecho de Hart y en contraste con el
positivismo argumenta que la evaluacién
moral es una parte integral del proceso para
determinar lo que el derecho exige. Para
Dworkin, el derecho estd compuesto no sélo
por normas como pueden pensar los

positivistas sino también por principios
(Dworkin, 1984) La distincion entre normas y
principios establece que, por un lado, las
normas son reglas que se aplican de manera
concluyente —a menos que sean anuladas o
exista una excepcion especifica— y, por otro,
los principios deben ponderarse, no se aplican
de manera concluyente o en términos
absolutos en tanto refieren al ambito moral.
Ademas, pueden variar en el peso que tienen
a favor o en contra de un resultado particular
en un caso especifico. En una disputa legal,
puede haber principios que respalden ambos
lados —pensemos en el caso de la interrupcion
legal del embarazo o de la manipulacién
genética de embriones (Cf. Busdygan, 2018;

2022)- y es tarea de los tribunales hallar el

135



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 119-138

balance adecuado. Asi, para esta mirada, una
vision integral del derecho no puede dejar
afuera a los principios cuando precisa dar una
respuesta correcta a un problema dificil, pues
el derecho no se agotaria en sus normas. La
interpretacién del derecho implica no soélo
existentes sino también

aplicar reglas

identificar y justificar los  principios
subyacentes que informan esas reglas y que
guian la toma de decisiones judiciales. En su
enfoque, el ajuste de una proposicion juridica
con respecto a las acciones pasadas juega un
papel importante. Los jueces, al decidir casos
y al determinar qué cuenta como derecho en
un caso especifico, deben considerar la
informacion proporcionada por las acciones
pasadas, como leyes y decisiones judiciales,
y las teorias que explican esas acciones. Al
compararlas, los jueces deben evaluar cuan
bien se ajustan a la informacién y cual es su
valor moral. El equilibrio entre el ajuste y el
valor moral es una cuestién interpretativa, y la
respuesta puede variar segun el ambito. El
enfoque dworkinano ha sido considerado, en
sentido amplio, una especie de teoria del
derecho natural en tanto sostiene que no hay
una separacion conceptual entre lo que el
derecho es y lo que deberia ser si los jueces.
En relacion con nuestra seccion, cabe
destacar la importancia de que una
comunidad hable con una sola voz a través de
sus leyes. El entendimiento de la naturaleza
del derecho y la determinacién de lo que el
derecho exige en un sistema juridico particular
implican una interpretacion constructiva que

se basa en la reflexion sobre las practicas

anteriores y su reinterpretacion a la luz de los
propdsitos del derecho en los que no solo se
justifica sino también se limita la coercidon

estatal.

A modo de cierre

Hasta aqui entonces nuestro recorrido.
Hemos iniciado el capitulo al plantear algunos
de los principales interrogantes en torno a la
definicion del derecho. A medida que
avanzamos en el analisis de esta nocion,
exploramos las cuestiones recurrentes que
surgen en relacion con las diferentes
corrientes tedricas que intentan definirlo.
También examinamos las preguntas comunes
y los diversos usos del término. El hilo
conductor de nuestra discusion fue la relacion
entre el derecho y la moral, alli abrimos las
controversias que se dan entre dos de las
principales teorias del derecho. Como si fuera
un primer mapa, ofrecimos una primera vision
de un territorio que se extiende aun mas y
sobre el cual se puede seguir profundizando
hacia otros problemas y hacia muchas otras
teorias. Esperamos que estas paginas
resulten un estimulante punto de partida para

esa tarea.

136



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 119-138

Referencias
Aguilé Regla, J. (2015). Fuentes del derecho.
En J. L. Fabra Zamora y A. Nufiez Vaquero
(Eds.), Enciclopedia de filosofia y teoria del
derecho, Vol. 2, UNAM.

Atienza, M. (1985). Introduccién al derecho.

Barcanova.
Bix, B. H., Trujano, E. R., & Lizarraga, P. A. V.
(2009). Diccionario de teoria juridica.

UNAM.

Bobbio, N. (1986). Derecho. En N. Bobbio y N.
Matteucci, G. Pasquino (Eds.), Diccionario
de politica. Siglo XXI Editores.

Busdygan, D. (coordinador) (2018), Aborto:
aspectos normativos,  juridicos y
discursivos, Editorial Biblos.

Busdygan, D. (2022) Democracia y razon
publica. La deliberacién sobre el aborto y el
estatus de la vida prenatal, Editorial de la
Universidad  Nacional de  Quilmes.
Disponible en
https://clacso.org.ar/biblioteca ung/detalle.
php?id_libro=2535

Caracciolo, R. A. (1996). Sistema juridico. En
El derecho y la justicia (pp. 161-176).
Trotta.

Carri6, G. R. (1990). Notas sobre derecho y
lenguaje. Buenos Aires: Abeledo-Perrot.
Cerezo, M. (2011). Vaguedad. En L. Vegay P.
Olmos (Eds.), Compendio de lbégica (pp.

620-624). Trotta.

Cueto-Rua, J. C. (1994). Fuentes del derecho.
Abeledo-Perrot.

Dworkin, R. (1988). El imperio de la justicia.

Gedisa.

Dworkin, R. (1984). Los derechos en serio.
Ariel

Dworkin, R. (2014). Justicia para erizos.
Fondo de Cultura Econémica.

Farrell, M. D. (1998). ¢Discusion entre el
derecho natural y el positivismo juridico?
Doxa: Cuadernos de Filosofia del Derecho.
Actas del XVIIl Congreso Mundial de la
Asociaciéon Internacional de Filosofia
Juridica y Social (Buenos Aires, 1977),
num. 21, vol. Il, pp. 121-128

Fasso, G. (1982). Historia de la Filosofia del
Derecho. Piramide.

Fuller, L. L. (1958). Positivismo y fidelidad a la
ley-Una respuesta al profesor
Hart. Harvard law review, 71 No. 4, pp.
629-654.

Hart, H. L. (1958).
Separation of law and morals. Harvard Law
Review, 71 No. 4, pp. 593-629.

Hart, H.L.A., (1980). El concepto de derecho.
Editora Nacional.

Holmes, W. O. (2012). La senda del derecho.

Marcial Pons.

Positivism and the

Kelsen, H. (2020). Teoria pura del derecho.
Eudeba
Lariguet, G. (2008). Dilemas y conflictos
tragicos: una investigacion conceptual.
Palestra Editores.

Malem Sefia, E. (2008). Obediencia al
derecho. En E. Garzén Valdés y F. Laporta
(Eds.), El derecho y la justicia.Trotta.

Nino, C. (1987). Introduccion al anélisis del
derecho. Astrea.

Nino, C. S. (1980). Introduccién al analisis del

derecho. Astrea.

137


https://clacso.org.ar/biblioteca_unq/detalle.php?id_libro=2535
https://clacso.org.ar/biblioteca_unq/detalle.php?id_libro=2535

Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 119-138

Ross, A. (2019). La naturaleza del derecho.
En Sobre el derecho y la justicia. Eudeba.

Suarez, E. (2020). Introduccién al derecho.
Ediciones UNL.

Trujillo, 1. (2015). lusnaturalismo Tradicional
Clasico, Medieval e llustrado. En J. L.
Fabra Zamora y A. Nuiez Vaquero (Eds.),
Enciclopedia de filosofia y teoria del
derecho, Vol. 1. UNAM.

Weber, M. (1979). “La politica como vocacion,

1919”. En El politico y el cientifico. Alianza.

Daniel Busdygan es Doctor en Filosofia y
Magister en  Ciencias  Sociales vy
Humanidades. Se desempena como Profesor
Adjunto de Filosofia del Derecho en la
Universidad Nacional de La Plata (UNLP)y de
Filosofia Politica en la Universidad Nacional
de Quilmes (UNQ). Ademas, es director del
Proyecto 1+D-UNQ “Democracia y dialogo
publico”. Entre sus principales publicaciones
estan los libros: Sobre la despenalizacion del
aborto (Edulp, 2013) y, Democracia y razén
publica (UNQ, 2022), ademas de otros en
colaboracion: Conocimiento, arte y valoracion:
perspectivas filosoficas actuales (PGD, 2016),
Ideas y perspectivas filoséficas (UNQ, 2017),
Aborto: aspecto normativos, juridicos 'y
discursivos (Biblos, 2018) y Rostros del
igualitarismo (Teseopress, 2020).

Correo electrénico: dbusdygan@gmail.com

138


mailto:dbusdygan@gmail.com

Agora UNLaR, vol. 9, nium. 23, ago. 2024, Argentina, ISSN: 2545-6024, pp. 139-160

Estado

Carlos Balzi
Universidad Nacional de Cérdoba

Recibido: 23 de octubre de 2023
Aceptado: 30 de marzo de 2024

Resumen

Si bien el Estado es una presencia permanente en nuestras vidas, ni siempre fue asi ni conviene olvidar las
multiples y arduas polémicas que la filosofia politica ha mantenido y mantiene sobre sus caracteristicas y su
legitimidad. En este trabajo pretendemos describir algunos de los hitos fundamentales de la historia del
concepto de “Estado”, partiendo de origen como nocién independiente en el siglo XVII, pasando por su
glorificacion a comienzos del XIX, para llegar a las tres perspectivas criticas -marxista, anarquista y liberal-
que, desde la segunda mitad de ese mismo siglo XIX han erosionado la confianza en él, abriendo las grietas
en la que fuera una estructura sélida y planteando dudas respecto a la salud de Estado en el presente vy,
fundamentalmente, en el futuro

Palabras clave: Estado, historia, crisis, legitimidad, fuerza

Abstract

Although the State is a permanent presence in our lives, it was not always like this nor should we forget the
multiple and arduous controversies that political philosophy has maintained and continues to maintain about
its characteristics and legitimacy. In this work we intend to describe some of the fundamental milestones in the
history of the concept of "State", starting from its origin as an independent notion in the 17th century, passing
through its glorification at the beginning of the 19th century, to reach the three critical perspectives - Marxist,
anarchist and liberal - that, since the second half of that same 19th century, have eroded confidence in it,
opening the cracks in what was a solid structure and raising doubts regarding the health of the State in the
present and, fundamentally, in the future.

Keywords: State, History, crisis, legitimacy, force

Introduccion: el misterioso Estado Puede resultar extrano que se introduzca un
“Harding se queja de que, al hablar del estado texto sobre el Estado vinculandolo con el
como una persona distinta tanto de los misterio. Nuestra vida transcurre desde el
gobernantes como de los gobernados, yo nacimiento hasta la muerte en Estados.
introduzco ‘una entidad nueva y misteriosa’. Hablamos sobre él, ya sea para defenderlo,
Ahora: el concepto de estado tal como lo criticarlo, despreciarlo. Entendemos a la
hemos heredado es una entidad misteriosa. perfeccion  expresiones como  “Estado
Lo que quiero es tratar de penetrar el misterio benefactor”, “Estado minimo”, “Estado total” o
en vez de dejarlo de lado” (Skinner, 2005, p. “Estado nacion”. Debatimos

71) apasionadamente cuando alguien culpa al



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 139-160

Estado de todos los males o cuando se
Estado

proveera”). Podemos intuir, en fin, de qué

esperan de él los bienes (“El

tratard una pelicula como la de Sergei
Loznitsa, “Funeral de Estado”: sobre las
exequias de un “jefe de Estado” (y también
entendemos esa expresioén). Y aunque quizas
con alguna perplejidad inicial, comprendemos
la férmula

“Estado

plurinacional”. Sitodo lo que sucede alrededor

también a qué se refiere

constitucional de Bolivia:
de este término tan familiar es claro y distinto,
¢ por qué hablar del “misterioso Estado”?
Porque puede suceder, como tantas otras
veces, que la apariencia de comprensién de
un fenédmeno como el del Estado no sea otra
cosa que el resultado de haber omitido una
pregunta, en este caso, la mas
engafosamente sencilla: ¢qué es el Estado?
En las paginas que siguen no se encontrara,
tampoco, la respuesta. En su lugar,
proponemos aportar algunos elementos que
contribuyan a fomentar una actitud
desconfiada y levemente incrédula respecto a
nuestro aparentemente obvio saber sobre
esta extrafia entidad que llamamos —desde no
hace tanto tiempo— “Estado”.

Con ese objetivo como guia, y tras reconstruir
brevemente cudles eran algunas de las
instituciones politicas que organizaban la
convivencia humana antes de que el Estado
propiamente dicho se impusiera en la
Modernidad,

pocas, pero canodnicas, teorias sobre el

nos detendremos en unas

Estado que desde comienzos de nuestro

periodo historico algunos fildsofos pensaron y

debatieron: las de Hobbes, Hegel, Marx y los
marxistas, el liberalismo y el anarquismo.

Vamos.

1. El Estado antes del Estado

Que, hasta donde la informacién nos permite
saber, desde que hay humanidad existen
formas de regular la interaccion entre los
seres humanos es una conviccion compartida
y confirmada por la antropologia. Ahora bien,
;se traté siempre de Estados? La pregunta
posiblemente no admita una respuesta

univoca, si bien demanda algunas
aclaraciones. Werner Conze supo escribir al
respecto lo siguiente:
“La aplicacion del término ‘Estado’ a todas
las culturas y periodos de la historia
universal puede ser sostenida si se hace de
modo consciente y es metodologicamente
justificada en vista a su valor (comparativo)
como también a su limitada potencia
enunciativa. En un sentido amplio,
susceptible de ser fundamentado desde la
antropologia cultural, no hubo en la historia
ninguna existencia humana sin un orden
sancionado de mayores 0O menores
unidades sociales al servicio de la vida en
conjunto en el interior y de la proteccién
hacia el exterior. Es una cuestién de
acuerdo de definicién si para eso se debe
usar el término ‘Estado’ como concepto
general formalizado (dado el caso a partir
de qué limite del alcance y de la intensidad
organizativa duradera)” (Conze, 2021, p.

136)

140



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 139-160

Entonces, con Conze, estamos autorizados a
emplear la palabra para referirnos a formas de
vinculacién institucionalmente reguladas en
cualquier tiempo y lugar, siempre y cuando
seamos plenamente conscientes de que, al
hacerlo, estamos cometiendo lo que los
historiadores llaman un “anacronismo”:
aplicamos un término que no existia en la
época del fendmeno al que nos referimos. Es
esta una practica muy extendida. Veamos dos
ejemplos.

El primero esta tomado de un libro que fuera
fundamental para pensar filoséficamente el
fendmeno del incipiente fascismo europeo: E/
mito del Estado, de Ernst Cassirer:

Ningun otro pensador tuvo una vision tan
honda de lo que realmente es y significa el
Estado Poder, y ningun otro autor ha dado una
descripcidon tan clara, impresionante vy
penetrante de su verdadera naturaleza, como
Platon en su Gorgias. (Cassirer, 1947, p. 90)
El segundo es un pasaje de una traduccién
contemporanea del didlogo Sobre la ira, del
fildsofo y politico romano del siglo |, Séneca
¢(Por qué otro medio restaurd Fabio las
fuerzas quebrantadas del Estado, sino porque
supo contemporizar, diferir y retrasar,
recursos todos que los airados ignoran?
Habria perecido el Estado, que entonces se
hallaba en las ultimas, si Fabio se hubiera
atrevido a todo cuanto le inducia su ira
(Seneca, 2013, p. 141)

Ambas citas, tan disimiles por otra parte,
comparten un uso no problematizado de
nuestro término para referirse a instituciones

politicas distintas entre si, pero sobre todo

(como veremos mas adelante), diferentes a
nuestro propio “Estado”. En el primer caso,
Cassirer asimila la polis ateniense del siglo IV
ac., tan singular y tan trascendente para la
historia del pensamiento politico (de hecho,
“politico”

deriva de polis) al tipo de

configuracibn que veia consolidarse,
amenazadoramente, en la Europa del
fascismo en auge: el “Estado-poder”. En la
segunda cita, el traductor escoge verter el
sustantivo latino imperium por un término mas
familiar, “Estado”. Como apuntaba el texto de
Conze, ninguna de estas dos decisiones
tedricas serian problematicas, si no fuera
porque en ninguno de los dos casos parece
haber una consciencia del anacronismo
implicado: estrictamente, como se vera, ni la
polis griega ni el imperium romano serian
identificables sin mas con nuestro Estado.
Habra que esperar muchos siglos, hasta los
tempranos inicios de la Modernidad, para que
comiencen a ser pensados (y escritos) sus
primeros elementos. La historia completa de
la sucesion inestable de estos surgimientos es
imposible de contar aqui, pero si es posible
reconstruir algunos hitos que marcaron este
devenir.

Para comprender el sentido en que se
desarrollaron estos elementos, es preciso
recordar que desde fines del Medioevo y
hasta bien entrada la Modernidad, la forma de
gobierno que se impuso con una hegemonia
casi completa fue la monarquica, y es por eso
que el primer episodio de la historia del
concepto se dara bajo la forma de una

distincion al interior de la propia actitud hacia

141



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 139-160

los reyes. Se trata de la célebre doctrina de
“‘Los dos cuerpos del Rey” (Kantorowicz
2012). Brevisimamente, si hasta fines del siglo
XIV habia una identificacion plena entre la
institucion politica y la persona del rey, a partir
de entonces, por obra, entre otros, de Juan
Gerson, comenzara a operar una distinciéon
entre el cuerpo organico del monarca y su
cuerpo espiritual, mistico o politico; mortal el
primero, inmortal el segundo, natural el
primero, abstracto el segundo. De este modo,
al establecer una vita civilis del rey, diferente
de su vida natural, se abria el camino para
comenzar a pensar en un poder diferente al
natural

del individuo que casualmente

ocupara la magistratura suprema. La
distincion entre el abstracto poder de la
comunidad —pensado bajo la forma de la
persona politica del soberano- y el poder del
individuo temporalmente ocupante de ese
sitio se revelara, andando los siglos, como
fundamental para el desarrollo del concepto
moderno de Estado.

El segundo hito de esta historia de progresiva
abstraccion conceptual se dara un par de
siglos mas tarde, en la Italia del Renacimiento,
alli donde, segun la muy influyente afirmacion
de Jacob Burckhardt, se le habria dado forma
definitiva al Estado como artificio claramente
diferenciado de gobernantes y gobernados: al
Estado como “obra de arte” (Burckhardt, 2004,
cap. 1). Veremos que, mas alla de la
conviccién con la cual la argumentd, la opinién
de Burckhardt es dudosa. Sin embargo, textos
justamente célebres parecen abonarla. Por

ejemplo, las lineas iniciales del libro mas

influyente de la politica renacentista, E/
principe, de Nicolas Maquiavelo: “Todos los
estados, todos los dominios que han tenido y
tienen soberania sobre los hombres, han sido
y son O republicas o principados.”
(Maquiavelo, 1992, p. 72) En estas pocas
palabras se oculta una innovacién
fundamental. Asi como la doctrina de los dos
cuerpos del rey habia introducido una cufa
entre el ser humano individual a cargo del
reino y su funcion politica, ahora Maquiavelo
afiade otra: que no importa cual sea la forma
de gobierno que un pueblo se da a si mismo,
sino la soberania de su poder. Esa soberania,
ese poder que excede al de todos los
individuos y partidos, es la marca del Estado.
En base a ello, Conze puede afirmar:
Asi, el “stato” de Nicolas Maquiavelo ya
tenia una acepcién en tanto concepto
autébnomo que no necesitaba que se
agregara ninguno de los complementos de
especificacion: del principe, o de la
republica, una acepcidon que se impone
entre nosotros recién en el siglo XVIII.
(Conze, 2021, p. 130)
Segun esta apreciacion de Conze, podriamos
finalmente situar el origen de nuestro
concepto moderno de Estado como una
institucion artificial, diferenciada tanto de las
personas naturales eventualmente a cargo
como de las formas de gobierno que cada
pueblo se dé a si mismo. Pero esto aun seria
precipitado, y es conveniente exigir alguna
paciencia. Porque si bien Maquiavelo y sus
contemporaneos dieron un paso fundamental

en la configuracién de la Modernidad politica,

142



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 139-160

conservaron algunas convicciones que sera
preciso abandonar para llegar a la plena
realizacion de nuestro concepto. En particular,
en el republicanismo civico del renacentista,
dentro del cual hay consenso en situar la obra
de Maquiavelo, persiste un ultimo rasgo que
se opone a su total asimilacion a lo que la
Modernidad entendera por “Estado”. la
distincion entre pueblo o comunidad y Estado.
Quentin  Skinner lo ha resumido con
perspicacia:

A pesar de la obvia importancia de estos
tedricos, nos equivocariamos Si
concluyéramos que su uso del término status
y sus equivalentes en las lenguas vernaculas
expresaba una comprension moderna del
estado como una autoridad diferenciada de
gobernantes y de gobernados. Los escritores
republicanos adoptan soélo una mitad de esta
doblemente abstracta nocion del poder
publico. Por una parte, constituyen el primer
grupo de escritores politicos que hablan con
plena autoconciencia de wuna distincion
categérica entre estados y gobernantes, y al
mismo tiempo expresan esa distincion como
una pretensidon sobre las estructuras
independientes de stati, états y states, Pero,
por otra parte, no establecen una distincién
semejante entre los poderes de los estados y
los poderes de las comunidades sobre las que
éstos ejercen su soberania. Mas bien, por el
contrario, todo el impulso de la teoria

republicana se orienta hacia una identificacion

! En particular con Paolo Sarpi (Malcolm, 1996, p.
19-20).

final entre ambos. Esto produce como
resultado, sin duda, un concepto reconocible
del Estado,

auspiciantes de

que muchos marxistas vy
la democracia directa
continian defendiendo. Pero implica un
repudio del elemento mas distintivo de la
corriente central de la teoria del estado
moderno: la idea de que es el mismo Estado,
mas que la comunidad sobre la que éste
ejerce su dominio, el que constituye la sede
de la soberania. (Skinner, 2005, p. 45)

Ya Estado, todavia no Estado. Un siglo y
medio mas tarde, la indefinicion habra

terminado.

2. Un automata supremo: Hobbes y el
Estado moderno

Pero ¢ acaso es tan importante contar con una
teoria del Estado? Después de todo, a los
ingleses no les fue tan mal, y en resumidas
cuentas, al menos hasta estos ultimos afnos,
se gobernaron pasablemente bien sin teoria
del Estado. Bueno, en todo caso, la ultima de
las teorias del Estado la encontramos en
Hobbes. (Foucault, 2007)

Hobbes (Westport, 1588 —

Derbyshire, 1679) conocia de primera mano

Thomas

los desarrollos italianos de la incipiente teoria
del Estado, gracias a los vinculos que sus
patrones, los Cavendish, mantenian con parte
de la intelligentsia veneciana'. Es posible,
incluso, que fueran las relaciones politicas de

sus empleadores las que impulsaran la

143



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 139-160

dedicacion a la politica del filésofo, que le
conduciria, eventualmente y tras algunas
peripecias que seran sefialadas, a la
invencion de los rasgos fundamentales del
Estado moderno, aun vigentes en nuestro
tiempo.

La sospecha se funda en que hasta pasados
sus cincuenta afos —una edad avanzadisima
para el siglo XVIl- no existe evidencia de que
la dedicacion a la meditacion en los
tecnicismos de la politica filoséfica ocupara
particularmente a Hobbes, quien, incluso
cuando ya habia escrito sobre ellos, se
describia a si mismo antes como un cientifico
de la naturaleza o un matematico, que como
un filésofo politico?. Pero la tranquila vida de
naturalista que imaginaba para si se vio
frustrada por la politica, que se manifesté bajo
la forma mas extrema. En abril de 1640, la
oposicion al rey Carlos | logré que el monarca
convocara a sesiones al parlamento y plante6
una serie de demandas que éste considerd
inaceptables. Fue entonces, bajo la urgente
demanda de la historia, cuando Hobbes
concibe y escribe (si bien no la publica) la
primera version de su filosofia politica, que
contiene los también primeros conatos de su
teoria del Estado: los Elementos de derecho
natural y politico.

Hablamos de rudimentos incipientes y no de
una teoria integral del Estado, porque le

tomara tiempo a Hobbes el descubrimiento de

2 Esto puede comprobarse en sus cartas y, en
particular, en sus escritos autobiograficos: en la
que escribiera en verso, por ejemplo, lamenta
haber tenido que suspender la escritura de su
compendio de filosofia natural, el De corpore,

lo que diferencia especificamente al Estado
de las instituciones propuestas antes, desde
la polis ateniense y el imperium de la
Antigiedad hasta el Renacimiento. Son varios
los rasgos de la propuesta de esta obra
temprana en los que se descubre la huella de
la tradicion. Fundamentalmente la afirmacién
del origen popular de la soberania vy, por lo
tanto, si  bien mas implicita que
explicitamente®, la prioridad de la forma de
gobierno democratica sobre las demas
alternativas. Si existe una forma de gobierno -
democracia, aristocracia o monarquia- que,
por las razones que fuere, tiene precedencia
sobre las demas, aun no se ha dado con la
idea de una institucion —el Estado, claro— que
sea neutral respecto a los bandos en disputa.
Tras publicar el libro, la tension apenas
contenida entre monarquicos y
parlamentarios se transformara en abierta
hostilidad, dando inicio a la Guerra Civil y
forzando a Hobbes al exilio en Paris. Alli, al
afio siguiente de su llegada, publicara la
segunda version de su teoria politica, el
Elementa philosophiae sectio tertia. De cive.
Tampoco en ella, pero por razones diversas,
encontraremos la fundamentacion del Estado
moderno que sera el legado fundamental del
filobsofo a la historia de la teoria politica.
Porque también aqui, seguramente como eco
de los debates ingleses entre los partidarios

del bando parlamentario y los del lado

debido a la urgencia de los acontecimientos en la
politica de su pais (Hobbes, 1994, p. 259).

3 Hobbes argumenta la prioridad de la democracia
en el capitulo Il de la Segunda Parte (Hobbes,
2003, p. 228 y ss).

144



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 139-160

monarquico (como sus propios patrones),
Hobbes vuelca sus energias creativas a la
apologia de una forma de gobierno, la
monarquia: “Pues, aunque me haya
esforzado en el capitulo décimo por persuadir
mediante algunos argumentos que la
monarquia es mas ventajosa que las otras
especies de gobierno (...)” (Hobbes, 2010, p.
121). Habra que esperar aun algunos afos
para asistir a la emergencia completa de
nuestro Estado.

Hobbes llegdé a Paris en 1640 y permanecié
alli toda la turbulenta primera década de la
Guerra Civil de su pais. Hacia el final de la
misma, mientras se encontraba una vez mas
abocado a la finalizacién de su De corpore,
decide interrumpir nuevamente esa tarea para
emprender otra que sorprendera a sus
correspondientes, que venian pidiéndole que
tradujera al inglés su De cive, a la que veian
como su ultima palabra en politica: la
redaccion de un largo libro en su lengua
madre, en la que revisaria muchos de los
temas que habia expuesto en aquella obra
latina. Se ftrata, claro, del Leviatan, que se
publica en Londres a comienzos de 1651.

De las multiples innovaciones de esta obra
enigmatica* hay dos que son especialmente
relevantes para esta historia. En primer lugar,
lo que el lector del Leviatan primero leia
cuando abria el libro, la “Introduccion”, eran
dos breves paginas en las que el fildsofo

inglés desarrollaba una extraordinaria serie de

4 Analizo detenidamente las mas importantes de
estas novedades en mi “Introduccion” a Leviatan,
Buenos Aires, Colihue, 2019, pp. LXVII-CXLVIII.

analogias entre las partes del Estado y los
organos de un hombre artificial, un automata
de forma humana, un androide. Si bien ya
Platon habia analogado al cuerpo politico con
el cuerpo natural, nadie habia pensado en
hacerlo con uno artificial. El significado de la
operacion hobbesiana es destacar la
neutralidad de la nueva institucion, la cual,
como todas las maquinas, esta disponible
para cualquier partido, cualquier ideologia,
cualquier forma de gobierno. Pero es la
segunda novedad la que acabara
transformando a Leviatan en un hito en esta
historia.

En el

capitulo XVI, dispuesto

estratégicamente después de los dos
dedicados a las leyes de naturaleza y antes
del consagrado a la definicion del Estado, el
filosofo inglés introduce una figura conceptual
inédita en sus obras anteriores, la de la
persona artificial del Estado, y, con ella, crea
la teoria de la representacion politica, paso
fundamental hacia el nacimiento de nuestro
Estado. El capitulo abre con la definicion de
“Persona”, para distinguir inmediatamente
entre las personas “naturales” y las “ficticias o
artificiales”. A las ultimas, las que representan
las palabras o acciones de alguien mas,
pertenece el Estado, persona artificial vy
multiple:

Una multitud de hombres se vuelve una

persona cuando son representados por un

hombre o una persona, de manera que sus

145



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 139-160

actos sean hechos con el consentimiento
de cada miembro de esa multitud en
unidad del
unidad  del
representado, la que hace a la persona,
una. (Hobbes 2019, p. 87-88)

Y esa unidad del representante es real y

particular. Pues es |la

representante, no la

eficaz con independencia de que éste sea una
persona natural o un conjunto mas o menos
grande de personas naturales, es decir, sin
importar si la representacion es monarquica,
aristocratica o democratica. Esto sucede
porque los términos del contrato de creacién
de la persona publica —que Hobbes describe
minuciosamente en el capitulo XVII- no
establecen mas que la autorizacion de realizar
en nombre de los firmantes las acciones que
él o los representantes consideren oportunas,
sean cuales fueren, y sean quienes fueren sus
actores: en cualquier situacion, a partir de
entonces los actos de la “persona artificial”
deben ser considerados como propios por
quienes a ellos la autorizaron. Y la persona
que en el momento del contrato es generada
pasa a ser, en sentido pleno, “soberana”, es
decir, trascendente respecto a las personas
naturales.

La teoria del autor-actor permitié a Hobbes la
atribucion al Estado de dos caracteristicas

que terminaran de delinear los rasgos

> Skinner lo indica a la perfeccion: “Hobbes no es
el primer filésofo en hablar de la persona del
estado como la verdadera portadora de la
soberania, pero puede afirmarse que es el primero
en reconocer en toda su amplitud las dificultades
conceptuales generadas por esta nueva

esenciales que aun podemos reconocer en los
nuestros (o que al menos podiamos reconocer
hasta hace poco tiempo; al final veremos las
razones de esta duda). Por una parte, su
soberania, es decir, el caracter incomparable
de su poder respecto al de los grupos
menores: por derecho, el Estado tiene a partir
de ahora, y siempre, la ultima palabra, la
decision final en cualquier asunto. Y, por otro,
su independencia respecto a las formas de
gobierno, algo que no habian podido (o
querido) lograr los tedricos anteriores, ni
siquiera el propio Hobbes en sus obras
previas. Con ello, el Leviatan llegara a ocupar
un sitio aparte en la historia de la teoria del
Estado, la cual, puede incluso afirmarse, sdlo
comienza a existir a partir de esta obra®.
Esta irrupcion, la del Estado moderno
completo, no fue, con todo, facil. Algo que se
puede desprender de un rasgo singular del
propio Leviatan que Quentin Skinner resumio
en estos términos:
Algo sorprendente en la composicion del
Leviatan, sin embargo, es que a medida
que se desarrolla el argumento de Hobbes,
éste se refiere cada mas al poseedor de la
soberania, no como a la persona de la
republica (Commonwealth), sino como a la
persona del estado (state). Cuando analiza

‘las leyes y la autoridad del Estado civil’, en

comprension de las cosas. Es porque a él se debe
el claro reconocimiento de estos problemas, y por
la naturaleza de la respuesta que les dio, que
Hobbes puede ser quizas considerado el primer
filbsofo que enuncié una teoria enteramente
sistematica y autoconsciente sobre el estado
soberano.” (Skinner, 2005, p. 66)

146



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 139-160

la Parte 3, nos informa que la soberania es
‘poder en el Estado’, y que esta forma de
poder se encuentra expresada en ‘las leyes
civiles del Estado’. A lo que agrega, cuando
expone su critica a la vana filosofia en la
Parte 4, que quienes ‘disfrutan del
beneficio de las leyes’ estan ‘protegidos
por el poder del Estado civil. (Skinner,
2005, p. 66) ©
La gestacién del Estado moderno aun estaba
en proceso. Debera pasar todavia mas de un
siglo y un evento extraordinario como la
Revolucion Francesa para verlo
completamente desenvuelto en la obra de su

maximo apélogo, Hegel.

3. La apoteosis del Estado: Hegel
Para dejar de lado a un filésofo, ¢basta con
comprobar que el Estado se halla en el centro
de su pensamiento politico?

Eric Weil, Hegel y el Estado
Hobbes habia dado con la férmula de un
Estado soberano absoluto, distinto de los
diversos poderes locales —pueblo,
aristécratas, clero, entre otros—, y dotado de
una unidad claramente perceptible para los
poderes externos —otros Estados,
fundamentalmente. Sin embargo, el éxito de

su teoria no fue inmediato, ni mucho menos.

® La aguda observacion de Skinner matiza la
aseveracion de Conze de que “(...) Hobbes
equiparé Common-wealth, State y civitas” (Conze,
2021, p. 144).

’ El estudio de referencia sobre la suerte de la obra
hobbesiana en la segunda mitad del siglo XVII
sigue siendo el de Mintz, 2010 (1961).

8 A esto conviene agregar que las propias
maquinas, que tanto entusiasmo habian generado

Su fama de ateo y su materialismo ajeno a
compromisos hacian peligrosa e indeseable
cualquier asociacién con su nombre, razon
por la cual, si bien fue leido, cuando se lo
citaba era, casi sin excepcion, para criticarlo’.
Habia, también, una razén mas filosdfico-
histérica para dudar de la validez sin mas del
Estado hobbesiano: su teoria artificialista,
magquinica de esta institucién, fue una buena
solucidén para los tiempos extremadamente
criticos en los que la burguesia buscaba
afirmarse como clase dominante, pero no se
adecuaba con el mismo éxito al periodo
pacificado y progresista que siguio.

Fue asi como, en el siglo XVIII, la teoria del
Estado-maquina fue objeto de un creciente
ataque, que incluso llegd a poner en duda la
legitimidad del Estado sin mas®. Como
observara Koselleck:

Un indicio de este viraje fue el furioso rechazo
de la metafora de la maquina que Schldtzer
todavia pudo utilizar en 1793 de manera
positiva: el Estado es ‘una invencién igual que
la de una Brand Casse’ que esta al servicio del
bienestar comun. ‘El modo mas instructivo de
exponer la teoria del Estado es si se trata al
Estado

completamente articulada’. Detras de esto se

como una maquina artificial,

divisaba el sistema absolutista, que manejado

en el siglo XVII, la maquinaria automatica con la
que Hobbes habia analogado al Estado, fueron
progresivamente volviéndose habituales y por
tanto menos impactantes, tornandose cada vez
menos frecuente su uso elogioso. La historia del
ascenso y decadencia de la metaforologia
maquinica puede leerse en el libro de Mayr, 2012.

147



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 139-160

desde fuera era como mucho reparable, pero
incapaz de modificaciones a partir de si
mismo; un sistema que degradaria al
ciudadano en tanto subdito a una pequena
rueda del mecanismo, sin concederle libertad
para desplegarse. (Koselleck, 2021, p. 179)
La presentacién del Estado como una
maquina hacia temer por sus costados mas
ominosamente represivos, de puro dominio y
extractivos de la libertad de los ciudadanos.
Para salvar al Estado, se necesitaba dar
respuesta al problema que, en palabras de
Novalis, se planteaba asi: “Si se pudiera
transformar esta maquina en un ser autbnomo
viviente, entonces el gran problema estaria
resuelto” (Novalis, 2007, p. 112). Quien dara
la respuesta mas brillante a este problema
sera Hegel.

Hegel no estara solo en esa empresa. Sera
una preocupacion comun a toda una
generacién de pensadores fundamentalmente
alemanes encontrar la solucién al problema
formulado por Novalis. Por qué la solucion
hobbesiana habia dejado de ser satisfactoria,
al punto de suscitar una respuesta tan
extendida? El Estado-maquina, tal como esta
descripto en Leviatan, podia ser una
estrategia correcta para su tiempo, cuando el
Estado aun debia ganar su legitimidad frente
a los actores —fundamentalmente las iglesias
y los sefores terratenientes— que pretendian
disputarsela. Pero, pasado ese momento y ya

reconocido como la instancia suprema de

°Ya Fichte, en 1800, habia adelantado algunos de
los elementos centrales del nuevo Estado: “Sdélo el

decision en asuntos publicos, los mismos
rasgos que habian fundado el éxito de la
maquina estatal se convirtieron en lastres
para su perduracién: una maquina era
demasiado ajena a los grupos e individuos
que debian reconocerse en ella. La propia
neutralidad que su posicion radicalmente no
humana, externa, le garantizaba, era el
principal obstaculo para el compromiso de sus
miembros humanos.

Fue Jean-Jaques Rousseau el primero en
advertirlo, pero su solucion —formular los
términos del contrato fundacional de manera
de dotar de inmanencia a la figura estatal—,
aun adolecia del defecto de la exterioridad,
por su mismo origen contractual. Lo que se
precisaba era pensar de otra manera la
naturaleza y origen del Estado, que, al menos
en la teoria, se encontraba en riesgo.

El mismo Hegel, en su juventud, era escéptico
sobre la posibilidad de esa reforma teodrica.
Hacia finales del siglo XVIII escribid
iTenemos que ir, por lo tanto, mas alla del
Estado! Pues cada Estado tiene que tratar a
hombres libres como un engranaje mecanico;
y eso no debe hacerlo; debe detenerse.
(Hegel, 1978, p. 144)

Esta no sera la posicion definitiva de Hegel (ni
de sus contemporaneos®) sobre la cuestion.
Tras su traslado de Jena a Berlin, en 1820
Hegel publica su texto fundamental sobre la
politica, el derecho vy, claro, el Estado: Los

Elementos fundamentales de la filosofia del

Estado (...) relne una cantidad indeterminada de
hombres en un todo cerrado, en una totalidad”.
(Fichte,1991, p. 133).

148



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 139-160

derecho, mas conocido como Filosofia del
derecho.
En esta obra (que contiene algunos de los
pasajes mas famosos del corpus
hegeliano'®) Hegel descubre la manera de
afrontar los peligros mas urgentes del
Estado & /a Leviatan, salvando, a un
tiempo, la legitimidad de la institucion. Para
ello, el primer paso consiste en negar la
caracteristica definitoria de la propuesta
hobbesiana (y de la tradicion
contractualista que le siguio): “El Estado no
es una obra de arte.” (Hegel, 2000, p. 199).
Esta negacién implica que el vinculo entre
los seres humanos y la instituciéon no es
externo, como la del constructor o el
usuario de obras de arte con su producto,
sino inmanente y hasta intima, pues: “El
estado es la realidad de la libertad
concreta” (Hegel, 2000, p. 19).
Desplegar por completo las implicaciones de
esta formula es imposible en estas paginas,
pues demandaria explicar la filosofia politica
hegeliana completa. Es posible, en cambio,
destacar algunos de sus elementos centrales,
que se construyen, otra vez, en oposicion al
modelo hobbesiano.
Una de las criticas mas recurrentes a la
doctrina de Leviatan fue la de que el
establecimiento de un poder tan externo,

absoluto e irrevocable como el propuesto en

10 Por ejemplo, la polémica afirmacion de que “Lo
que es racional es real, lo que es real es racional’
(p. 14) o la definicidn de la filosofia como “su época
captada por el pensamiento” (p. 15).

la obra hobbesiana constituia una afrenta al
deseo natural de los humanos por la libertad y
el reconocimiento de la validez de sus
aspiraciones individuales. Si bien Hobbes
intentd demostrar que la unica libertad posible
es la del ciudadano, esto es, la de quien ha
renunciado a su propio criterio en pos del
aseguramiento contra el miedo a la muerte
violenta a manos de sus congéneres, los
criticos no se dejaron convencer y
argumentaron que la vida en el Leviatan era
tan pobre y desagradable como la que
supuestamente se vivia en el estado de
naturaleza''. Hegel, lector atento de Hobbes
desde su juventud'?, comparte en buena
medida esas criticas, si bien no —como
proponian los liberales— en nombre de la
preservacion de los derechos pre-estatales de
los individuos (mera arbitrariedad formal),
sino, antes bien, por entender que la
verdadera libertad se consuma en el Estado
plenamente desarrollado. Pues el Estado,
cuando alcanza esa plenitud, no es otra cosa
que pensamiento, o voluntad racional
concretas, y esto es lo mismo que libertad
realizada. Cuando se reconoce que nuestros
deseos y necesidades mas auténticos estan
contenidos en la ley del verdadero Estado,
desaparece la exterioridad de los sujetos y la

nueva intimidad asi nacida garantiza el

11 Segun la célebre linea del capitulo XIII: “(...) y la
vida es solitaria, pobre, desagradable, brutal y
breve”. (Hobbes, 2019, p. 120).
12 Sobre la lectura de Hobbes del joven Hegel se
puede leer Ziep, 2011, p. 31-84.

149



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 139-160

compromiso de los ciudadanos en la defensa
de su constitucion.

Esta libertad en el Estado, en lugar de contra
el Estado, es la razén de que éste sea nada
menos que “(...) la realidad de la idea ética, el
espiritu ético en tanto que voluntad revelada,
clara a si misma, sustancial, que se piensa y
se conoce Yy que ejecuta lo que sabe y en tanto
que lo sabe.” (Hegel, 2000, p. 217)

Puede ser la realidad de la idea ética porque,
a diferencia nuevamente del modelo
hobbesiano, su génesis no es mecanica y
artificial sino organica, creciendo desde el
suelo nutricio de los deseos y necesidades de
los individuos, quienes, cuando el Estado se
desarrolla correctamente (o, quizas, cuando
asi se desarrolle’™), no pueden mas que
reconocerse en él. Y como la satisfaccion de
nuestras necesidades y deseos reales vy
profundos es el anhelo de felicidad al que los
seres humanos han asociado con la figura del
paraiso terrenal, la apoteosis del Estado se
desprende con naturalidad para el autor
aleman: “El Estado es voluntad divina como

espiritu presente que se despliega en figura

13 El caracter dialéctico del pensamiento hegeliano,
que aqui no pudimos exponer, implicaria la
continua revision de las concreciones estatales
historicas, que siempre contendrian un momento
de falsedad, el cual impulsaria el cambio en la
historia en direccion, asintética, hacia el Estado
ideal. Cfr. Weil, E., Hegel y el Estado, Cordoba,
Nagel, 1970, en particular el capitulo Il, “Los
fundamentos filoséficos de la politica”, pp. 31-54.
14 “Ese es el secreto del patriotismo de los
ciudadanos, considerado desde ese punto de
vista; conoce al Estado como su sustancia porque
conservan sus esferas particulares, su legitimidad

real y organizacion de un mundo” (Hegel,
2000, p.112).

Ese Estado devenido en divinidad sera capaz
de generar reconocimiento y amor en los
ciudadanos, bajo la especie del
“patriotismo”'*; a nadie se le habria ocurrido

imaginar un patriotismo del Leviatan.

4. EI Estado:

liberalismo, anarquismo.

asedio al marxismo,

El Estado convertido en Dios de los hombres
tuvo un brevisimo reinado. Si bien después de

Hegel hubo quienes, como Feuerbach,

prolongaron el paso de este Dios sobre la
Tierra'®, sus dias estaban contados. El asedio
al Estado total hegeliano, y al Estado sin mas
en algunos casos, sera sostenido desde tres

posiciones principales: el marxismo, el

liberalismo y el anarquismo. Revisar

brevisimamente sus criticas es fundamental
para empezar a comprender la situacion del

Estado en nuestra contemporaneidad.

y su autoridad, asi como su prosperidad”. (Hegel,
2000, p. 254).

15 “E| Estado es la suma de todas las realidades, el
Estado es la providencia del hombre. En el Estado,
los hombres se representan y se completan unos
a otros (...) soy abrazado por un ser universal, soy
miembro de un todo. El Estado auténtico es el
hombre sin limites, el hombre infinito, verdadero,
acabado, divino. El Estado, y sélo él, es el hombre,
el Estado es el hombre determinandose a si
mismo, el hombre referido a si mismo, el hombre
absoluto (...) El Estado es el Dios de los hombres,
por eso pretende con justicia el atributo divino de
la Majestad”. (Feuerbach,1979, p. 125).

150



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 139-160

Marx (y Engels): el Estado como
instrumento de opresién

El lugar de Marx en esta micro-historia de la
teoria del Estado es particularmente
complejo. Porque la suya (o la de ellos, si no
olvidamos a su camarada Engels) fue, de las
Estado

sefaladas, la que mas estrechamente se

tres criticas post-hegelianas del

vincula con la teoria de Hegel; porque, por
otro lado, su nombre propio se confunde con
el de una tradicién vigorosa y conflictiva que
sobre todo en el siglo XX marcé de manera
indeleble no solo la teoria (asi, se habla de
marxismo de la Il y de la Il Internacional,
marxismo revisionista y ortodoxo, vulgar,
burdo, dogmatico) sino también la historia del
mundo; y, fundamentalmente, porque existe
un cierto consenso entre sus lectores respecto
a la inexistencia de una teoria del Estado
propiamente dicha en las obras marxianas.
Conviene comenzar por este ultimo rasgo.

Ya desde la década de 1960 la inexistencia de
una apropiada teoria del Estado en Marx se
habia constituido en una suerte de lugar
comun, fundamentalmente en Althusser y sus
discipulos (Althusser, 1980, pp. 219-232),
pero también, desde una tradicion diferente,
en Norberto Bobbio (Bobbio, 1977). Por
fortuna, como apunta el mismo Bobbio, esto
no obsta a que:

(...) aun cuando después de la obra juvenil de
critica a la filosofia del derecho de Hegel no
existe obra alguna de Marx que trate
especificamente del problema del Estado, no

hay texto del cual no se puedan extraer sobre

este mismo problema fragmentos relevantes y
esclarecedores. (Bobbio, 2015, p. 936)

Marx parte de la lectura y la critica de la teoria
hegeliana, apuntando principalmente a la
separacion que Hegel establecia entre la
sociedad civil y el Estado, en la que éste
cifraba la clave de su estabilidad. Marx, por el
contrario, veia en esta distancia el momento
de falsedad de la construccién hegeliana (y,
con él, de toda la tradicibn moderna de
pensamiento politico, desde Hobbes en
adelante), dado que, en su mirada, tal
separacion volvia innecesariamente
misteriosa la institucién politica magna. En
este momento critico de la teoria marxiana, el
Estado no era sino un instrumento de la clase
dominante en todas las épocas: "El Estado es
la forma en que los individuos de una clase
dominante hacen valer sus intereses
comunes y en que se sintetiza toda la
sociedad civil de una época" (Marx y Engels,
2014, p. 70).

Lejos de ser una entidad externa, ajena y
enfrentada a la sociedad civil, el Estado es en
Marx una superestructura de la propia
sociedad, que es el lugar en el que se forjan
en exclusiva las relaciones materiales de
existencia (esto es, de produccién y de
apropiacion de lo producido), el escenario de
un perpetuo enfrentamiento entre clases
sociales definidas por esas mismas
relaciones. Este cuadro es representativo de
todas las edades de la humanidad, pero
fundamentalmente del periodo moderno, en el
cual una clase, la burguesia, que ha logrado

una hegemonia inédita, se aprovecha de la

151



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 139-160

mentada neutralidad del Estado para sus
propios fines de lucro. Asi, “El poder estatal
moderno no es otra cosa que un comité que
administra los negocios comunes de la clase
burguesa, globalmente considerada” (Marx,
2012, p. 317).

Pero, si el Estado —en particular el moderno—
es esa herramienta de opresiéon que Marx
describe, se impone la pregunta sobre su
legitimidad, que se adivina nula, pero sobre
todo por su destino, que se pronostica oscuro.
Cuando, en la evolucion del capitalismo, la
contradiccion entre la creciente fuerza de
produccién y la proletarizacion general de la
sociedad, que desbalancea el vinculo entre
aquellas fuerzas y las relaciones de
produccion (las relaciones de clase), haga que
gradualmente la clase oprimida tome cada vez
mayor consciencia de la situacion de injusticia
y aun de irracionalidad en que la se encuentra
sometida, la clase opresora estara
condenada. El resultado, en algun momento
indefinido en el futuro, sera la abolicion de la
apropiacion privada de los medios de
producciony, con ella, la de las propias clases
sociales. ¢Qué sucedera entonces con ese
administrador de los negocios de la burguesia
que era el Estado?:

Una vez desaparecidas en el curso de la
evolucion las diferencias de clases vy
concentrada toda la produccion en las manos
de los individuos asociados, el poder publico
pierde el caracter politico. El poder politico en
sentido estricto es el poder organizado de una
clase para la opresion de otra. (Marx, 2012, p.

337-338)

Sin clases no hay opresion, y sin opresiéon no
hay necesidad de un brazo ejecutor de la
dominacion: el Estado, como lo conocimos, se
extinguira. Pero no lo harda sin antes
experimentar una ultima transformacion. En el
periodo que mediara entre la destruccién del
orden capitalista y el establecimiento definitivo
del comunismo, cuando se dicte su carta de
defuncidn, existira, horresco referens, como
dictadura:

Se plantea entonces la cuestiéon: ;Qué
transformaciones experimentara el Estado en
una sociedad comunista? En otras palabras:
¢ qué funciones sociales quedaran en pie en
esa sociedad que sean analogas a las
funciones actuales del Estado? Esta pregunta
s6lo puede contestarse cientificamente y no
nos acercaremos ni un milimetro al verdadero
problema por mas que combinemos de mil
maneras distintas la palabra pueblo con la
palabra Estado. Entre la sociedad capitalista y
la sociedad comunista se situa el periodo de
la transformacion revolucionaria de la una en
la otra. A éste le corresponde también un
periodo politico de transicién cuyo Estado no
puede ser sino /a dictadura revolucionaria del
proletariado. (Marx, 2012, p. 404)

Este ultimo avatar del Estado devenido
dictadura de la otrora clase oprimida sera la
antesala de su desaparicion final. Cuanto
durara esta ultima época de su vida es
imposible de precisar. Y sobre esa dilacion
indefinida de la sentencia de la odiada
maquina represora de la burguesia se

cimentara la critica anarquista del marxismo.

152



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 139-160

5. El anarquismo y la guerra al Estado-

matadero
“La doctrina anarquista se resume en una
sola palabra: libertad”

Sébastien Faure

La tradicibn de pensamiento y practica
anarquista es compleja, multicéfala y hasta
contradictoria, lo cual resulta comprensible si
se piensa en la etimologia de la palabra
“anarquia”, con su negativa a la autoridad, al
poder, y su invitacion a la autonomia: rara
seria la unanimidad. Son multiples las
posiciones de pensamiento y accién politicas
que se reconocen como anarquistas, si bien la
critica apunta a agruparlas en dos conjuntos,
segun entiendan la libertad a la que apuntan
en sentido individualista —“anarquismo
individualista” (Stirner)— o colectivo —“anarco
Hubo

como Tolstoi, e

socialismo”  (Bakunin, Kropotkin).
anarquistas cristianos,
incluso, como veremos en la préxima seccion,
anarquistas liberales. Pero aun en esta
extrema diversidad de posiciones, hay al
menos dos convicciones que siempre
estuvieron presentes y que justifican la
afiliacion de todas estas figuras al
“anarquismo”: la celebracion de la libertad y el
odio al Estado.

Elegimos ilustrar el ultimo credo anarquista
con citas de obras del ruso Mijail Bakunin
(1814-1876), por ser, casi con certeza, el

pensador y activista mas célebre e influyente

16 Sobre su vida pueden verse los “Apuntes
biograficos de Bakunin”, escritos por su amigo

de la tradicion anarquista. Camarada y rival de
Marx, amigo de Proudhon (contra cuya
Filosofia de la miseria Marx escribiera su
Miseria de la filosofia), la vida de Bakunin fue
novelesca, en constante movimiento de pais
sufriendo

en pais, persecuciones Yy

confinamientos, que no detuvieron su
infatigable capacidad organizativa ni su
prolifica y desordenada produccion tedrica’.
¢ Qué es el Estado para Bakunin? En su
expresion mas abreviada, el Estado “(...) es
una abstraccidon que devora la vida del
pueblo.” (Bakunin, 1994, T |, p. 256). Es un
producto imaginario porque lo real es, antes
bien, las relaciones materiales y morales de
los sujetos en sociedad, mientras que, para la
teoria politica central de la Modernidad, el
contractualismo, antes de la firma del contrato
s6lo existian individuos libres, pero no
sociedades, que inventan el Estado para
cuidarse entre si y cuidar sus posesiones,
cediéndole todo o al menos la mayor parte de
sus poderes. Pero es una abstraccién con
efectos en extremo reales, y en extremo
perversos:

Es evidente que todos los llamados intereses
generales de la sociedad supuestamente
representados por el Estado, que en realidad
son s6lo la negacién general y permanente de
los intereses positivos de las regiones,
comunas, asociaciones, y de gran numero de
Estado,

constituyen una abstraccion, una ficcion y una

individuos subordinados al

James Guillaume, incluidos en Dolgoff, S., La
anarquia segun Bakunin, Barcelona, Ariel, 2017,
pp. 11-52.

153



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 139-160

falsedad, y que el Estado es como un gran
matadero y un enorme cementerio, donde a la
sombra y con el pretexto de esta abstraccion
todas las aspiraciones mejores y las fuerzas
vivas de un pais son mojigatamente
inmoladas y enterradas. (Bakunin, 1994, T I,
p. 255)

El Estado no es otra cosa que un matadero,
donde van a morir las energias, las ilusiones
y los intereses de los mas desprotegidos
Nada de

intereses generales, de neutralidad ni, sobre

miembros de la humanidad.
todo, de preocupaciéon moral alguna por la
suerte de la estofa mas baja de seres
humanos que lo habitan, la que siempre es la
mayor parte. De El, sélo pueden esperar lo
peor: “El Estado implica violencia, opresion,
explotacién e injusticias erigidas en sistema y
transformadas en fundamento de la sociedad.
El estado nunca tuvo y nunca tendra
moralidad alguna” (Bakunin, 1994, T [, p. 279)
Nunca y nunca; el pasado y el futuro
confluyendo en la confirmacion del caracter
patolégico de una institucibn que no debid
existir y que es imperativo hacer que no siga
existiendo. Pues:

Es por eso que la moral politica ha sido en
todo tiempo, no sélo extrafia, sino
absolutamente contraria a la moral humana.
Esa contradiccion es una consecuencia
inevitable de su principio: no siendo el Estado
mas que una parte, se coloca y se impone
como el todo; ignora el derecho de todo lo
que, no siendo él mismo, se encuentra fuera

de él, y cuando puede, sin peligro, lo viola. El

Estado es la negacion de la humanidad.
(Bakunin, 2000, p. 118)

Con El no se puede negociar, no se lo puede
—como aun queria Marx- tolerar
provisoriamente por mas transformado en
dictadura del proletariado que pretenda estar.

Solo le cabe la destruccion.

6. Liberalismo: el Estado minimo.

Si la multiplicidad de posiciones que
evidenciaba la tradicion de pensamiento
anarquista sobre el Estado forzé a elegir un
representante conspicuo (Bakunin) para
ilustrarla, con el liberalismo la situacion es aun
mas compleja. Esto se debe, en parte, a que
aun cuando su periodo de auge vy
consolidacién coincide tanto con el del
marxismo como con el del anarquismo, ha
sabido el liberalismo reconocer unos
predecesores claramente identificables que
se remontan, al menos, a la obra de John
Locke a finales del siglo XVII, pasando por las
de Montesquieu y Adam Smith, en el XVIII; y,
en parte, a que existen al menos dos
momentos en la historia de esta corriente de
pensamiento, que evidencian diferencias
especificas: el liberalismo clasico y el
neoliberalismo contemporaneo. Por estas
razones, nuevamente elegimos a un
representante de esta corriente para centrar el
analisis: el economista y fildsofo austriaco
Ludwig von Mises. Dado que su nombre, en
comparacion con los representantes de las
demas corrientes expuestas, es mucho
menos conocido, su eleccidn demanda una

brevisima justificacion.

154



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 139-160

Nacido en Austria en 1881 y fallecido en
EEUU en 1973, la obra de von Mises —en
particular su obra temprana, entra la que se
cuenta su Liberalismo de 1927, del cual
citaremos— se sitia temporalmente en un
momento axial de la historia del pensamiento
liberal, cuando se estaban gestando los
rasgos de lo que en el futuro iba a llamarse
“neoliberalismo”. Por su notable influencia en
el desarrollo de esta variante, a su vez de tan
extraordinaria importancia en la politica de
nuestros dias, y a la vez por su cercania
temporal con el periodo de consumacion del
liberalismo clasico, entendemos que sus
opiniones son representativas de lo que el
liberalismo penso sobre el Estado™.

¢ Qué es el Estado en la perspectiva de von
Mises?

Lo que denominamos Estado no es, a fin de
cuentas, mas que el aparato de coercién que
obliga a las gentes a atenerse a las reglas de
la vida comunitaria; Derecho, el cuerpo de
normas sociales que estructuran el estado; y
Gobierno, el conjunto de personas vy
organismos encargados de manejar aquel
estatal organismo de coaccién. (Von Mises,
1977, p. 55)

En las antipodas de la celebracién hegeliana
de la divinidad éticamente orientada, el

Estado liberal no es mas que coercidon

17 Von Mises tiene ademas un rol central en la
historia del surgimiento del neoliberalismo que
narra Foucault (2007, passim.).

18 “El Estado es un aparato de compulsion y
coercion (...) Cuanto el estado hace es siempre a
base de fuerza y coercion”. (Von Mises, 1977, p.
77).

organizada'®. Asi enunciados, sus atributos
esenciales no parecen diferir demasiado de
aquellos denunciados por el marxismo v,
fundamentalmente, por el anarquismo. Pero, y
a pesar de que con el tiempo se dara una
asociacion entre el liberalismo y la ultima de
estas corrientes que alumbrara al “anarco-
liberalismo”'®, la distancia entre ellas es
insalvable, y tanto anarquistas como liberales
la han hecho notar. Von Mises apunta:

El liberalismo en nada se parece al

anarquismo, ni, desde luego, comulga con

sus principios. Sin un aparato de
compulsion, evidentemente, peligraria la
convivencia social; la amenaza de la
fuerza, por desgracia, ha de gravitar
constantemente sobre quienes pretenden
alterar la cooperacion pacifica de los seres
humanos. El edificio social, en otro caso,
queda a merced de cualquiera. Tiene que
haber una institucion investida de poder
suficiente para controlar a los que no se
muestran dispuestos a respetar la vida, la
salud, la libertad y la propiedad de los
demas, pugnando contra la propia
existencia de la convivencia social. Tal es
la precisa mision que el liberalismo asigna
al estado: salvaguardarla propiedad, la
libertad y la convivencia pacifica. (Von

Mises, 1977, p. 56)%°

19 Sobre las bases tedricas del anarco-liberalismo
ver Nozick, 2015.

20 Tampoco los anarquistas admitian la potencial
identificacién de su odio al Estado con el liberal.
Asi Bakunin: “Esa clase tan numerosa y tan
respetable no exigiria nada mejor que se le
concediese el derecho o0, mas bien, el privilegio de
la mas completa anarquia; toda su economia

155



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 139-160

El Estado puede ser una maquina de violencia
coercitiva, pero es, sin embargo, un mal
absolutamente necesario, pues no somos los
humanos capaces de respetar las reglas
basicas de la convivencia sin amenazas de
sanciones cuando no lo hagamos. La
distancia entre las antropologias que estan en
la base de anarquistas y liberales es notable:
liberados de la opresion, los humanos —para
el anarquismo— daran lo mejor de si, mientras
que, segun los liberales, se destrozaran entre
Si.

Ahora bien,

jcuales son esas reglas

elementales de la convivencia para el
liberalismo? La salvaguarda de la vida, la
libertad y, a la base todas ellas, de la
propiedad privada. La funcién esencial y Unica
del Estado debe ser, entonces, su proteccion.
Cualquier otro atributo con el que se lo
pretenda dotar tendra consecuencias
dafinas:

La accion gubernamental, en opinion del
liberal, debe constrefirse a proteger la vida, la
salud, la libertad y la propiedad privada
individual contra todo asalto. Cuanto, ademas,
haga el aparato estatal resulta nocivo desde
un punto de vista social. Peor aun seria,
desde luego, un estado que, por tanto, querer
abarcar, dejara de amparar la propiedad
privada, la libertad, la salud y la vida de los

ciudadanos. (Von Mises, 1977, p. 71)

social, la base real de su existencia politica, no
tiene otra ley, como es sabido, que esa anarquia
expresada en estas palabras tan célebres:
“Laissez faire et laissez passer”. Pero no quiere
esa anarquia mas que para si misma y solo a

En resumen, dado que no somos angeles, el
Estado se torna en un mal necesario, al cual
le conviene una unica funcion: la proteccion
de la propiedad privada, que se traducira en
libertad y bienestar para la mayoria. No debe
extender su accion mas alla de esa minima
funcién, pues es entonces cuando su
tendencia natural al desborde origina todos
los males y alienta su descripcion, segun la
célebre linea de Nietzsche, como “el mas frio
de todos los monstruos frios” (Nietzsche,
2014, p. 62). Sin embargo, “El Estado no es ni
frio ni caliente. Es un concepto abstracto, en
cuyo nombre actlan especificas personas
que constituyen los érganos de gobierno, lo
que llamamos la administracion, y se justifica
por su objeto: la defensa de la sociedad.” (Von
Mises, 1977, p. 77-78).

¢El Estado después del Estado?
La historia abreviada de algunos hitos del
pensamiento sobre el Estado parece dibujar
una parabola, con un momento ascendente
que, a través de los tanteos iniciales en el
Renacimiento italiano y su concrecion en la
doctrina hobbesiana del Estado-maquina,
llega a su pico con la apoteosis hegeliana,
para, casi inmediatamente, declinar en los
ataques simultaneos de marxistas,
anarquistas y liberales. Transcurrido mas de
un siglo de disputas alrededor de la

legitimidad y de los atributos de nuestra

condicion de que las masas, ‘demasiado
ignorantes para disfrutarla sin abusar, queden
sometidas a la mas severa disciplina del Estado”.
(Bakunin, 2000, p. 86).

156



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 139-160

institucion politica magna, conviene aqui, al

final de este repaso, reflexionar
brevisimamente sobre la suerte del Estado en
este presente convulsionado.

Para comprender la crisis de legitimidad que
afecta al Estado desde hace ya algunas
décadas, es preciso considerar, al menos, tres
frentes que contribuyeron a erosionar su
prestigio. Por una parte, tal como intentamos
desarrollar en el ultimo punto, el constante
asedio intelectual que marxistas, anarquistas
y, fundamentalmente, liberales, vienen
sosteniendo desde hace ya un siglo y medio
ha dejado huellas. Por otra parte, las
desastrosas experiencias “estatistas” en la
Alemania nazi y en la Union Soviética poco
hicieron para desmentir las criticas. Pero el
desafio mayor que los Estados
contemporaneos enfrentan desde hace mas
de medio siglo es el establecimiento y la
entidades

consolidacion de poderosas

transnacionales, tanto publicas (la
Organizaciéon de las Naciones Unidas, la
Corte de la Haya o la OTAN, entre muchas
las enormes

otras) o privadas, como

empresas multinacionales, cuyos
presupuestos superan muchas veces a los de
los mas grandes Estados. En ambos casos, la
soberania estatal —ese “alma artificial” del
Estado, tal como quiso Hobbes (2019, p. 8)-

ha resultado dafada, empequefiecida. Y esto

21 Segun la clasica definicion de Max Weber: el
Estado es “aquella comunidad humana que, dentro
de un determinado territorio (el ‘territorio’ es
elemento distintivo), reclama (con éxito) para si el

marca un punto de inflexion en la historia de
la Modernidad, pues,
El concepto de soberania, receptado
completamente en el habla alemana recién
en el siglo XVIII, sirvié por lo pronto para
asignarle al principe la decisién ultima, en
el ambito legislativo, ejecutivo y también
judicial, para generar un Estado moderno.
(Conze, 2021, p. 133)
Si la conquista de la soberania, es decir, la
potestad sobre la decision ultima (en particular
en el uso de la violencia fisica?"), fue la piedra
de toque para reconocer al Estado moderno,
su dilucién en virtud de los tres frentes de
asedio sefalados constituye un hito en la
propia historia de nuestra Modernidad. Si ya
no podemos confiar en la institucion que
durante tres siglos dio la respuesta unanime a
la pregunta sobre cédmo vivir juntos, ¢cémo
somos y cOmo vamos a ser gobernados?
Para pensar la respuesta a esta pregunta, es
indispensable no olvidar que se dieron
también, en estos primeros afos del siglo XXI,
algunas experiencias que hablan de que el
Estado, aun danado, continla ejerciendo un
papel fundamental en nuestras experiencias
politicas. Hubo, en primer término,
experiencias “estatistas” exitosas (al menos
segun algunas evaluaciones) como la de los
gobiernos progresistas de Ameérica Latina en
la primera década del siglo (el “populismo”,

segun quienes, sobre todo desde la derecha,

monopolio de la violencia fisica legitima”. (Weber,
1998, p. 82).

157



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 139-160

fueron criticos del fendmeno), que devolvieron
parte del prestigio perdido al Estado. Aun mas
importante para una potencial rehabilitacién
del rol del Estado fue su protagonismo
absolutamente central durante la crisis
planetaria por la pandemia de Covid 19. Sin
ignorar la existencia de ruidosos pero
minoritarios grupos que se opusieron a los
programas de vacunacion y a las medidas de
distanciamiento social implantadas en todo el
planeta, es indudable que la percepcién de la
necesidad de la accion estatal sali6 reforzada
de esta experiencia historica.

¢(Fin de Estado? ;Comienzo de una
rehabilitacion? Es imposible vislumbrar un
futuro que, por definicion, no existe. En este
trabajo quisimos ofrecer las coordenadas
principales  para  orientarnos  cuando

finalmente llegue.

158



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 139-160

Referencias

1. El Estado antes del Estado

Bobbio, N., Mateucci, N. y Pasquino, G.
(2105) Diccionario de politica, México,
Siglo XXI.

Burckhardt, J. (2004) La
renacimiento en Italia, Madrid, Akal.

Cassirer, E. (1947) El mito del Estado,
México, Fondo de Cultura Econdmica,
1947.

Conze, W. y Koselleck, R. (2021) Estado, en

El Concepto de Estado y otros ensayos,

cultura del

Fondo de Cultura Econémica, p. 129-238.

Kantorowickz, E. (2012) Los dos cuerpos del
rey, Madrid, Akal, 2012.

Koselleck, R. (2021) El concepto de Estado y
otros ensayos, Buenos Aires, Fondo de
Cultura Econdmica.

Maquiavelo, N. (1992) El principe, Madrid,
Catedra.

(2013)

Epistolas morales a Lucilio,

Séneca Consolaciones. Dialogos.
Madrid,
Gredos.
Skinner, Q. (2005) El nacimiento del Estado,
Gorla.
Ullman, W. (2013) Historia del pensamiento

politico en la Edad Media, Ariel.

2. Un automata supremo: Hobbes y Estado
moderno
Hobbes, T (1994) Human Nature and De

corpore politico, Oxford University Press.
Hobbes, T. (2019) Leviatan, Colihue, 2019.
Hobbes, T. (2010) Elementos filoséficos. Del

ciudadano, Hydra.

Hobbes, T. (2003) Elementos de derecho
natural y politico, Alianza.

Samuel Mintz (2010 (1961)) The Hunting of
Leviathan. Seventeenth-Century Reactions
to the Materialism and Moral Philosophy of
Thomas Hobbes, Cambridge University
Press.

Skinner, Q. (2005), El nacimiento del Estado,
Gorla.

Skinner, Q. (2010) Hobbes y la libertad
republicana, Prometeo-Universidad
Nacional de Quilmes.

Sorrel, T. (ed) (1996) The Cambridge
Companion to Hobbes, Cambridge
University Press.

Zarka, |. (1998) Hobbes y el pensamiento

politico moderno, Herder.

3. La apoteosis del Estado: Hegel

Fichte (1991), El Estado comercial cerrado,
Tecnos.

Hegel, G. F. W. (1978) “Primero programa de
un sistema del idealismo aleman”, en
Escritos de juventud, Fondo de Cultura
Econodmica.

Hegel, G. (2000), Rasgos fundamentales de la
filosofia del derecho, Biblioteca Nueva.
Hegel, G. (2015) Lecciones de filosofia de la

historia, Gredos.

Marcuse, H. (1997) Razdén y revolucion,
Altaya.

Otto M. (2012), Autoridad, libertad y
maquinaria automatica en la primera
modernidad europea, Acantilado.

Novalis, (2017) Estudios sobre Fichte y otros
escritos, Akal, 2007.

159



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 139-160

Weil, E. (1970), Hegel y el Estado, Nagelkop,
1970.
Ziep, L. (2011), “La

reconocimiento: la relacién entre Hegel y

lucha por el

Hobbes en los escritos de Jena”, Estudios
de filosofia, n° 43, p. 31-84.

4. ElI asedio al Estado: marxismo,
anarquismo, liberalismo
Marx (y Engels): el Estado como

instrumento de opresion
Feuerbach, L. (1979), “Necesidad de una

reforma de la filosofia”, Didlogos N° 14, p.
125-136.

Marx, K. (2012) Manifiesto del Partido
Comunista, en Obras, Gredos.

Marx, K. (2012) Critica del programa de
Gotha, en Obras, Gredos.

Marx, K.-Engels, F. (2015), La ideologia
alemana, Akal, 2015.

Althusser, L. (1988), Ideologia y aparatos
ideolégicos del Estado, Nueva Vision.

Althusser, L. (1980), “Por fin la crisis del
marxismo”, en Rossanda, R. y otros, Poder
y oposicibn en las  sociedades
posrevolucionarias, Laia, pp. 219-232.

Bobbio, N. (1977), “;Existe una doctrina
marxista del Estado?” en AA VV, El
marxismo y el Estado, Avance, pp. 27-47.

Bobbio, N. (2015), “Marxismo” en Bobbio, N.,
Mateucci, N. y Pasquino, G., Diccionario de
politica, Siglo XXI, p. 936.

Ozollo, J. (2005), Marx y el Estado, Buenos

Aires, Libronaura.

5. El anarquismo y la guerra al Estado-
matadero

Bakunin, M. (1994), Escritos de filosofia
politica, Altaya.

Bakunin, M. (2000), Dios y el Estado,
Terramar.

Dolgoff, S. (2017), La anarquia segun
Bakunin, Ariel.

Ferrer, Ch. (comp), (2006) EI/ lenguaje

libertario, Terramar.

6. Liberalismo: el Estado minimo.
(2007)
biopolitica, Fondo de Cultura Econdmica.
Habermas, J.-Rawls, J. (1998), Debate sobre

el liberalismo politico, Paidos.

Foucault, M. Nacimiento de Ila

Malcolm, N., (1996) “A summary biography of
Hobbes”, en Sorell, T., The Cambridge
Hobbes,
University Press, pp. 19-20.
Nietzsche, F. (2014), Asi habl6é Zaratustra,

Gredos.

Companion  to Cambridge

Nozick, R. (2015) Estado, anarquia y utopia,
Innisfree.

Von Mises, L. (1977), Liberalismo, Union
Editorial.

Weber, M. (1998), El politico y el cientifico,

Alianza.

Carlos Balzi es Doctor en Filosofia por la
Universidad Nacional de Cérdoba (UNC).
Actualmente se desempefia como profesor
titular de Etica en la Licenciatura en Filosofia
de la UNC y como director de su Doctorado en
Filosofia. Ademas, dirige un proyecto de
investigacion sobre aspectos ético-politicos
del fendmeno de las Inteligencias Atrtificiales.

Correo electrénico: cbalzi@unc.edu.ar

160


mailto:cbalzi@unc.edu.ar

Agora UNLaR, vol. 9, nim. 23, ago. 2024, Argentina, ISSN: 2545-6024, pp. 161-175

Feminismos

Aldana Cuello
Observatorio de politicas publicas. Gobierno de la Rioja

Macarena Mercado Mott

Universidad de Buenos Aires

Recibido: 6 de enero de 2023
Aceptado: 9 de enero de 2024

Resumen
El presente texto intenta ordenar y sistematizar, aunque sea a modo introductorio, el desarrollo del
pensamiento y de la praxis feminista. Partimos del desafio de definir al feminismo y en el camino
explicitamos dos cuestiones. En primer lugar, la necesidad de mencionarlo en plural: feminismos. En
segundo lugar, la complejidad de dar una Unica y acabada definicién al concepto de feminismo.
Exponemos como diversas pensadoras dentro y fuera de la academia, han abonado al pensamiento
social y filoséfico con conceptos y enfoques que hoy nos permiten analizar una realidad que
reconocemos injusta y desigual y que pretendemos transformar. En ese camino, comprendemos que
el entramado de conceptos como patriarcado, género, heteronorma, division sexual del trabajo, entre
otros, tienen una historia y que lo mismo ocurre con los diversos feminismos.
Palabras clave: feminismos, movimientos feministas, género, patriarcado

Abstract
This text attempts to organize and systematize, even if as an introduction, the development of feminist
thought and praxis. We start from the challenge of defining feminism and along the way we explain two
questions. First of all, the need to mention it in the plural: feminisms. Secondly, the complexity of giving
a single, complete definition to the concept of feminism.
We expose how various thinkers inside and outside the academy have contributed to social and
philosophical thinking with concepts and approaches that today allow us to analyze a reality that we
recognize as unfair and unequal and that we intend to transform. Along this path, we understand that
the framework of concepts such as patriarchy, gender, heteronorm, sexual division of labor, among
others, have a history and the same occurs with the various feminisms.
Keywords: feminisms, feminist movements, gender, patriarchy




Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 161-175

1. Feminismo' y confusién ;Qué es el
feminismo?
La produccién de conocimientos es un campo

de lucha en el que las feministas intentan
develar las relaciones de poder implicadas en
las formas de comprensién e interpretaciéon
del mundo. Desde los feminismos se entiende
que si el género, junto con otras categorias
como la de raza o clase, constituyen el
entramado social y lo organizan, entonces
debe influir en los procesos de validacion de
los conocimientos. En otras palabras, si las
ciencias

excluyen a las mujeres, el

conocimiento producido sera uno que

refuerce las jerarquias de género. Blazquez

Graf (2010) dice que:
Las criticas feministas a la epistemologia
tradicional de las ciencias naturales y de
las sociales muestran que esas teorias del
conocimiento se basan en el punto de vista
masculino del mundo, por lo que se enseia
a observar solo las caracteristicas de los
seres vivos o de los seres sociales que son
de interés para los hombres, con una
perspectiva androcéntrica y distante. (...) El

feminismo ha mostrado cémo es que las

" En el desarrollo del texto podran observar que por
momentos utilizamos el término feminismo (en singular)
y en otros momentos feminismos (en plural). Lo
hacemos debido a que el objetivo del texto es definir el
concepto de feminismo, no obstante, proponemos
pensar en clave de que los diversos feminismos aportan
distintos aspectos al concepto.

2 Mary Wollstonecraft, Olympe de Gouges, Poullain de
La Barre, Condorcet, entre otros, senalaban las
incoherencias de los principios ilustrados de igualdad
con pretendida universalidad que excluian a las mujeres.
Alicia Puleo (1993) agrega sobre la polémica de los
sexos en la ilustracién que “Es necesario rastrear el
origen del pensamiento ilustrado en el racionalismo del
siglo que le precede. Si bien Descartes no traté en
particular el tema del estatus ontoldgico de las mujeres,
su dualismo de la sustancia y la excelencia que atribuia

grandes teorias que proclaman la
universalidad son parciales y se basan en
normas masculinas, en lugar de ser
representaciones inclusivas de toda la
humanidad (p. 24).
Pensemos, por ejemplo, en los esfuerzos de
Mary Wollstonecraft (2019)? por demostrar las
inconsistencias del pensamiento ilustrado que
buscaba igualdad, libertad y fraternidad con
pretendida universalidad, pero excluyendo y
diferenciando a las mujeres, como hace, por
ejemplo, Rousseau (2000), que justifica la
diferencia en la educacién que deben recibir
varones y mujeres, considerando que por su
naturaleza las nifias obedecen y por tanto su
educacién debe inclinarse a complacer a los
varones. En el libro V del Emilio escribe “El
uno debe ser activo y fuerte, y el otro pasivo y
débil. Es indispensable que el uno quiera y
pueda, y es suficiente con que el otro oponga
poca resistencia. Establecido este principio,
se deduce que el destino especial de la mujer
consiste en agradar al hombre™ (p. 249).
¢, Es viable analizar el poder y su operatividad
excluyendo las relaciones de género? ; Existe

una jerarquia de género? ¢ Es posible situarla

al intelecto permitian suponer que éste, al ser
independiente del cuerpo, era igual en hombres y
mujeres”. De este modo, el argumento basado en la
diferencia natural de los sexos perdia peso y era
discutido en el seno mismo de la llustracion.

3 El argumento que utiliza es el de la diferencia por
naturaleza. Simone de Beauvoir (2015) aclara que la
naturaleza no es inmutable, al igual que la realidad
historica, por tanto, los argumentos de la diferencia
sexual para justificar la desigualdad de género son
arbitrarios. Las mujeres no logran reafirmarse como
sujetos porque el vinculo que tienen con los varones
carece de reciprocidad lo que imposibilita descubrir la
relatividad de la Alteridad. Las mujeres son alteridad
absoluta en los vinculos que mantienen necesariamente
con otros hombres.

162



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 161-175

histéricamente? ;Como se producen las
violencias y las desigualdades? ;Cuando se
produjeron los dispositivos de control vy
vigilancia sobre la sexualidad? ;Qué relacion
tiene la opresion de género, raza y clase?
¢,como funciona una politica econdmica del
sexo? ¢Es posible separar el género de las
intersecciones politicas y culturales, de clase
y de raza en las que se produce?

Por estas interpelaciones, dice Celia Amords
(2010), el

filosofica. ElI pensamiento feminista tiene su

feminismo tiene relevancia
propia dinamica con tiempos especiales
porque su objeto es el movimiento social al
que pertenece e intenta teorizar. Vuelve sobre
si constantemente, por tanto, tiene una
actividad reflexiva. Es, desde sus raices,
filosofico.

La filosofia, histéricamente, ha sido delineada
por un club restringido de varones blancos,
heterosexuales y de clase alta que, pese a ser
un grupo muy reducido, no ha escatimado en
representarse, con voluntad universalizante.
Resulta importante preguntarnos, en este
punto, ¢qué lugar tuvieron y tienen las
mujeres en la construccién historica de
filosofias que han sido disefiadas por varones
y para varones? En otras palabras ¢qué lugar
ocupamos en la comprension e interpretacion
de las relaciones humanas y del mundo?
Amorés (2010) sostiene que existe una

dialéctica entre filosofia y feminismo “porque

4 Por el caracter introductoria del presente texto y
por su extension, algunas autoras -y sus obras-
son incluidas y otras no. Sefialaremos algunas
lecturas para complementar a quienes aparecen
en el texto y conocer otras perspectivas. Durante

empieza a producirse un dialogo explicito

entre filosofia y feminismo, si bien
desequilibrado, obviamente, a favor de los
filésofos varones quienes, pese a ser
fervorosamente estudiados por las tedricas
feministas, muy rara vez se dignan a ser sus
interlocutores” (p. 11).

Ademas de filoséfico, el feminismo es
profundamente politico porque a través de sus
preguntas expone relaciones de poder
invisibilizadas, desapercibidas o anuladas. Su
critica intercepta el campo epistémico de las
ciencias y pone de manifiesto la relacion
indisoluble de saber y poder. Al mismo tiempo
que, como veremos mas adelante, lo personal
se vuelve politico; el feminismo lo politiza.
Entonces, preguntarnos cémo se configura el
feminismo o los feminismos, no solo es
importante para la actividad académica, sino
también para el accionar politico. Como
también es necesario que la definicién de lo
que es y no es feminismo sea planteada por
feministas, contemplando las tensiones,
consensos Yy disensos al interior del amplio
campo feminista. Por lo tanto, exponemos a
continuacion una diversidad de formas de
hacer, pensar y definir al feminismo a partir de

sus protagonistas: las feministas*.

2. Y las feministas ;dénde estan?
La humanidad es un macho, escribe Simone

De Beauvoir en 1949, y la mujer es siempre

los ultimos afios, la produccién intelectual desde
los feminismos se ha desarrollado al ritmo de la
expiacion internacional del movimiento feminista y
resulta complejo incluir a todas esas producciones
en esta oportunidad.

163



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 161-175

definida por varones a partir de su relacion
con ellos, no en si misma o por si misma sino
en relacién a ellos. De Beauvoir utiliza la
conformacion del sujeto existencialista y la
categoria de Situacion que restringe o
concede libertades, desprendiéndose una
jerarquia arbitraria que ubica culturalmente a
las mujeres como Otras, sujetos de segunda
clase frente a los varones en una relacion que
carece de reciprocidad y coarta a las mujeres
la posibilidad de proyectarse.

Paul Preciado (2020) expresa que es comun
no conocer los origenes de la palabra
feminismo y sefala que esto es un efecto del
“borrado  sistematico de los saberes
subalternos sobre el cuerpo”. En los origenes,
el sujeto transformador del feminismo no es la
mujer, es el cuerpo patolégico, debido a que
la definicién de feminismo es inventada en
1871 por un especialista en tuberculosis,
llamado Ferdinand-Valére Faneau de la
Cour®.

De esta manera, la palabra feminismo surge
en el discurso europeo del siglo XIX como un
significante médico que no describe al
movimiento de mujeres, sino a la feminizacién
del cuerpo masculino tuberculoso. Qué es el
feminismo, entonces? Es una patologia. Ahos
mas tarde, otro vardn, Alexandre Dumas

(hijo), utiliza el término para definir a aquellos

5 Escribe un tratado sobre los hombres enfermos de
tuberculosis, explicando que tenian rasgos "infantiles y
feministas", como "el cabello fino, pestafas largas, piel
blanca y blanda, barba escasa, genitales pequefios,
mamas voluminosas”. Afirmaba que pierden los
caracteres masculinos y sufren de feminizacion.

6 Si bien esa es la fecha registrada como la primera vez
que una mujer se apropia del término feminismo, las
reflexiones feministas ya tenian una presencia. El

varones que acompafan las luchas
sufragistas de las mujeres, sefialando que
estos atravesaban una feminizacion por
encontrarse cercanos a estas mujeres que
luchaban por sus derechos y que podrian
sufrir consecuencias como las que padecen
los enfermos de tuberculosis. La primera
mujer en reivindicar el término feminismo es la
18806,

cuando se apropia del mismo para hacer

sufragista Hubertine Auclert, en

referencia a quienes, como ella, luchan por la
igualdad entre mujeres y varones.

Offen y Ferrandis Garrayo (1991) cuentan
que, a principio de los afnos setenta, cuando
comenzaron a investigar la historia de las
mujeres y de los movimientos de mujeres
europeos, se definia a la feminista como a una
persona que se adheria al feminismo.
Entonces se preguntaron, pero ¢qué es el
feminismo? A partir de una definicion de un
diccionario de la época, citan textualmente lo
que decia: “una teoria y/o movimiento
interesado en mejorar la posicion de las
mujeres por medios tales como la
consecucion de derechos politicos, legales o
economicos iguales a los que disfrutan los
hombres”.

Actualmente, esa respuesta es limitada, la
diversidad en las consignas que observamos

en las movilizaciones feministas ha permeado

ejemplo mas conocido es la obra “Vindicacion de los
derechos de la mujer” de Mary Wollstonecraft, escrita en
1792, luego de escribir “Vindicacion de los derechos del
hombre” en 1791. En ese mismo afio, 1971, Olympe de
Gouges redacto la “Declaracion de los derechos de la
mujer y la ciudadana”, parafraseando a la “Declaracién
de los derechos del hombre y el ciudadano”, proclamada
en 1789.

164



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 161-175

las aulas y los libros, y los reclamos van mas
alla de “los derechos de las mujeres”. No
puede hablarse de una teoria feminista o de
un concepto sobre feminismo, porque hoy las
militancias y los enfoques son varios, distintos
entre ellos, pero en didlogo o tension
permanente. Esa diversidad también refiere a
los sujetos que participan de los movimientos:
‘la mujer”, en singular, ya no es la unica
protagonista.

Danila Suarez Tomé (2022), citando a Diana
Maffia (2007), propone un camino en la
definicion, no del feminismo, sino del ser
feminista. No nacemos mujeres, pero
tampoco nacemos feministas, llegamos a
serlo. Maffia cambia la pregunta de ¢ qué es el
feminismo? por aquella que se pregunta qué
significa ser feminista? Para la autora, ser
feminista implica aceptar tres principios, uno
descriptivo, uno prescriptivo y uno practico.

El primer principio hace referencia a lo que
sucede, es decir, a que en todas las
sociedades las mujeres no son iguales a los
varones. El segundo niega lo primero y
considera que puede haber alternativa. El
ultimo, implica un compromiso en la accién
para revertir aquello que negamos.

El feminismo o el ser feminista no tiene hoy un
significado univoco o una explicacion que
conforme a todes por igual. Como expresa
Flores Garrillo (2011) feminismos se escribe
en plural. Entonces, ¢ nos incluye a todes?
En esa linea, Susy Shock cree que “el
feminismo nos dio un montén de armas, la
primera arma fue decir ‘no soy mujer, me

construyo mujer. Ya esta, eso fue gigante.

Ahora, me parece que a partir de ahi nosotras
fuimos mas abrazadoras del feminismo que el
feminismo de nosotras (por las travas y las
trans). En el sentido practico, el feminismo no
nacié pensandonos a nosotras, no nacio
pensando en la mujer joven latinoamericana o
en la negra yanqui. Es un feminismo que nacio
de clases medias, letradas, blancas,
entonces, lo que hacemos es una apropiacion.
Yo creo en feminismos, no en un feminismo”
(2018, s/n).

Siguiendo lo planteado por Shock, ¢donde
nace ese feminismo del cual comenzamos a
apropiarnos? Como mencionamos
anteriormente, el término no nace de las
luchas vy

conquistas de las mujeres

organizadas. Sin embargo, son los
movimientos y sus diversas formas vy
contenidos los que van estirando ese
concepto que nace en Europa, pero que migra
o se exilia, que viaja, que atraviesa fronteras
y se instala incobmodamente en territorios y

contextos no hegemonicos.

3. Muchas olas ¢ un solo mar?

Danila Suarez Tomé (2022) nos dice que “la
periodizacion de la genealogia feminista
depende mucho del lugar del planeta desde el
que se la esté narrando” (p. s/n). Las olas
narrativa

feministas representan la

hegemoénica, y occidental, para situar

histéricamente al desarrollo de los
feminismos. Incluso, la pregunta constante
que se hacen militantes y académicas es ¢en

qué ola estamos ahora?

165



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 161-175

Las olas feministas construyeron un
imaginario de que primero vinieron unas, con
sus banderas y reivindicaciones. Luego otras,
después ofras, mas tarde otras. Segun
Chaparro (2022), citando a Varela (2019), la
primera vez que se hace referencia al océano
es en el trabajo de la feminista britanica
Millicent Garrett Fawcett (1847-1929), donde
explica al feminismo como un movimiento no
armas ni

violento, sin barricadas; un

movimiento pacifico como el “impulso
silencioso e irresistible de la marea que sube”.
Otro antecedente sobre la metafora oceanica,
es la de una feminista irlandesa Frances
Power Cobbe (1822-1904), quien afirmaba
que los movimientos sociales como el
feminismo “se parecen a las mareas del
océano, donde cada ola obedece a un impetu
uniforme y lleva las aguas hacia adelante y
hacia arriba de toda la costa”.

La sistematizacion de los movimientos
feministas en olas no se institucionalizé hasta
que, en los anos sesenta, las feministas
estadounidenses se autodenominan como
Segunda Ola’. Su delimitacion fue respecto a
los movimientos que lucharon en Europa por
los derechos politicos de las mujeres,
resaltando los sesgos y limitaciones espacio-
temporales. Asi, al mismo tiempo que definian
a estos como Primera Ola, se diferenciaban

de su agenda politica, resaltando el contexto

7 Suarez Tomé (2022) comenta que “el uso del
término se remonta a 1968, cuando Martha
Weinman Lear escribié un articulo para el Nex

propio y sus problematicas especificas como
mujeres fuera de Europa.

Aun se mantienen debates sobre sila Primera
Ola corresponde al feminismo ilustrado o al
feminismo sufragista. Las posturas dependen,
una vez mas, desde donde se reconstruye la
historia del feminismo. En Europa se
considera que el feminismo ilustrado es el
inicio de la Primera Ola, en cambio, en
Norteamérica, seria el movimiento sufragista
el que da origen a esas mareas feministas.
En la genealogia feminista europea, los
ideales de la Revolucién francesa son los que
habilitan la posibilidad de cuestionar la
exclusion de las mujeres de los derechos
civiles y politicos en la Declaracion de los
1789. Como

resistencia, Olympe de Gouges, escribe en

derechos del hombre de
1791 La declaracion de los Derechos de la
Mujer y la Ciudadana y un afio después Mary
Wollstonecraft publica La vindicacion de los
derechos de la mujer, escrito en el que
Wollstonecraft critic6, con los mismos
argumentos de la ilustracion el privilegio del
ejercicio masculino del poder sobre las
mujeres.8

En la genealogia feminista norteamericana, la
Primera Ola se caracteriza por las resistencias
y luchas por los derechos politicos de las
sufragistas, que reclamaban, entre otras
cosas, el derecho al voto. Por lo que algunos

eventos significativos de esta etapa son la

York Times que se llamé “The Second Feminist
Wave” (La Segunda Ola Feminista)” (s/n).
8 Una explicacion mas detallada
encontrarse en Amords, 2010, p. 23-29.

puede

166



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 161-175

1848,

protagonizada por Lucretia Mott y Elizabeth

Declaracion de Séneca Falls en

Cady Stanton y firmada por 68 mujeres y 32
hombres; la primera Convencién Nacional de
los Derechos de la Mujer en Worcester en
1850 y el

afroamericana y abolicionista Sojourner Truth.

discurso de la feminista
Aunque las olas se elevaban desde el norte,
en el sur el mar también estaba en
movimiento. Sufragistas en distintos paises
como Argentina®, Ecuador, Chile y Uruguay,
desde las primeras décadas del siglo XX,
luchaban por poner en la agenda de las
organizaciones y de la sociedad, la necesidad
de que sus derechos politicos debian ser
reconocidos.

Como exponemos anteriormente, la historia
del feminismo esta en disputa incluso entre
quienes desde el norte comenzaron a
escribirla. Sin embargo, es la interpretacion
norteamericana la que se consolidé y difundié
globalmente. Por lo que la Segunda Ola' esta
marcada por lo que se conoce como
feminismo radical que, en sintonia con las
feministas materialistas de Europa,
plantearon que el problema de la opresion de

las mujeres tenia sus raices en el patriarcado.

%Julieta Lanteri y Alicia Moreau de Justo fueron
fundamentales para el sufragismo en Argentina. Sus
intentos por conquistar los derechos politicos de las
mujeres fueron la antesala del derecho al voto femenino
otorgado en 1947, cuando la figura principal fue Eva
Duarte. Otras, como Carolina Muzzilli, dedicaron sus
dias a luchar por mejoras en las condiciones laborales
de las mujeres trabajadoras.

0 Algunas la definen como el Nuevo Feminismo
(Susana Gamba, 2008) debido a que se entiende como
el resurgimiento del feminismo luego de las dos Guerras
Mundiales.

En esa linea, la popular frase Lo personal es
politico se vuelve la consigna principal de la
llamada Segunda Ola feminista. Suelen
atribuir esta frase a Carol Hanisch, quien
escribié en los anos setenta un ensayo donde
exponia que el aborto, el cuidado de los/as
nifos/as, el trabajo doméstico y la violencia no
eran temas personales sin importancia
politica. Si bien no escribe textualmente la
frase, en su ensayo'' sostiene: “Una de las
primeras cosas que descubrimos en estos
grupos es que los problemas personales son
problemas politicos. No hay soluciones
personales en este momento. Solo hay accién
colectiva para wuna solucidon colectiva”
(Hanisch, 1970). Kate Millet (1969) profundiza
el planteo y afirma que “el sexo es una
categoria impregnada de politica”.

Aun en tension por la determinacion de los
origenes del feminismo, las europeas vy
norteamericanas, dialogaban desde la
elaboracion tedrica y desde la praxis politica.
La obra El segundo sexo, de Simone De
Beauvoir abre una nueva etapa en la teoria
feminista junto con la de Betty Friedan'? y
Kate Millet' en las que se definen conceptos
importantes que permiten complejizar vy
problematizar las

desigualdades vy las

" El articulo “Lo personal es politico”, escrito por
Hanisch en 1969, fue publicado por primera vez en
Notes from the Second Year: Women'’s Liberation en
1970, y su titulo fue idea de las editoras Shulamith
Firestone y Anne Koedt (Danila Suarez Tomé, 2020, p.
25).

2 Betty Friedan publico en 1963 La mistica de la
feminidad.

3 Kate Millet realiza un andlisis politico de la categoria
de sexo en el libro Politica Sexual publicado en 1969.

167



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 161-175

violencias que viven las mujeres dentro del
sistema jerarquizado de género donde prima
la dominacién masculina.

Si bien existid un extenso desarrollo tedrico
durante la Segunda Ola, siempre el foco
estuvo puesto en una realidad especifica,
delimitada en torno a la mujer -en singular-
con determinadas caracteristicas como ser
blanca, ama de casa, madre, heterosexual y
cisgénero. La llamada Tercera Ola rompe con
esa homogeneizacion y con la idea de que
movimiento feminista y movimiento de
mujeres son sindnimos.

La diversidad tifie la(s) ola(s), interpelando
quién es el sujeto del feminismo y propone
que no es unico, ni universal, que quienes son
afectades por el sistema jerarquizado de
genero no son solo mujeres cisgénero y estira
el concepto de feminismo, buscando incluir a
todes. Sin embargo, las olas seguian
subiendo desde los nortes y bajando hacia los
sures, donde los procesos de reflexion tedrica
y organizacién politica debian acomodarse en
esa clasificacion para ser parte de la historia
del feminismo.

Una serie de acontecimientos, también

situados en el norte global, como los
movimientos Me Too, el Time's Up vy la
Women’s March, junto a la “articulacion de las
demandas y las acciones virtuales, a través de
foros, redes sociales y la utilizacién de
hashtags” (Suarez Tomé, 2022, s/n) dan
origen al llamado ciberfeminismo. Algunas
considerar este

feministas llegaron a

momento como la llegada de una Cuarta Ola,

donde las tecnologias cobraron un papel
fundamental en el desarrollo del feminismo.
También suele afirmarse que con la Huelga
Internacional de Mujeres del afio 2017 se dio
inicio a una Nueva Ola, marcada por una
agenda que vuelve a poner en el centro “el
trabajo que realizan las mujeres en la
sociedad capitalista contemporanea, esto es,
el rol de las mujeres en el trabajo de
reproduccioén social” (Paula Varela, 2020, p.
283). Desde esta mirada, la nueva etapa del
feminismo, quizas la mas contemporanea,
que se abrid y aun vivenciamos, es mas
abarcativa que las primeras olas, pues
contempla movilizaciones y producciones
tedricas en diversas latitudes que se articulan
incluso en una misma accion de protesta, en
un mismo dia al afo: cada 8 de marzo en el
Dia Internacional de las Mujeres.

Chaparro (2022) cuestiona la universalizacién
de la metafora de las olas, debido a ciertas
limitaciones, omisiones y sesgos que
identifica. Si bien rescata la utilidad de la
metafora como recurso epistemoldgico,
destaca que el preguntar: sen qué ola se
encuentra determinado movimiento? es una
—nosotras diriamos

actitud eurocéntrica

anglocéntrica— pues no contempla la
diversidad de contextos no hegemonicos en
los que emergen y se desarrollan los distintos
feminismos como sucede con los feminismos
negros, indigenas, decoloniales y socialistas,

entre otros.

168



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 161-175

4. “Se va a caer” ; Feminismos contra qué?
Los estudios de género como categoria de
analisis que se multiplicaron en los afos 70’
permitieron identificar que el problema de la
opresion a las mujeres es estructural porque
identifica al género como una organizacién
social que impone un orden de poder
asimétrico, que ubica y valora de manera
desigual a unos cuerpos sobre otros. Al
incorporar el género como categoria de
analisis se descubre que las nociones o
conceptos generalizados en masculino
cambiaban al referirse a realidades diferentes
respecto a lo femenino. Gayle Rubin (1986)
escribe parafraseando a Marx: “; Qué es una
mujer? una hembra de la especie (...) sélo se
convierte en doméstica, esposa, mercancia,
conejita de playboy, prostituta o dictafono
humano en determinadas relaciones” (p.96).
Esas relaciones aparecen en un sistema
sexo/género que Rubin (1986) define como
“Un conjunto de disposiciones por el que una
sociedad transforma la sexualidad bioldgica
en productos de la actividad humana, y en el
cual se satisfacen esas necesidades
humanas transformadas”. De esta manera, la
dicotomia naturaleza/cultura es extrapolada al
sexo/género para fundamentar que el género
es cultural y por tanto es construido y
construible.

Pero a medida que se expanden los estudios
de género se intensifican los problemas en el
interior de los mismos. Judith Butler se

pregunta por las practicas sexuales no

4 En 1970, Christine Delphy publica su ensayo “El
enemigo principal” (L’ennemi principal) en un

normativas y como estas desestabilizan al
género como categoria de analisis puesto que
el género, a partir de las practicas que
desacatan los mandatos, ya no se constituira
bajo las disposiciones del sistema binario
sexo/género. Comienza a observarse al sexo
y al cuerpo ya no como algo dado, ahistérico,
sino como un elemento dindmico, cambiante,
que no funciona fuera o contra del poder sino
en su mismo ejercicio. Se evidencia que el
género como categoria analitica no puede
aislarse.

De esta manera, se involucra con otras
categorias como las de raza y clase,
permitiendo distinguir como enemigo a todo
un sistema de produccién de desigualdades
que se retroalimentan entre si y mantienen su
funcionamiento. Respecto a esto, dice Judith
Butler (2016) que “es imposible separar el
género de las intersecciones politicas y
culturales en las que constantemente se
produce y se mantiene” (p. 49).

Es comun asumir que el feminismo y quienes
son feministas tienen como enemigo principal

a los varones. Expresiones como “el
feminismo es el machismo al revés” reflejan
ese pensamiento. Sin embargo, son
incontables los esfuerzos por explicar que el
enemigo principal es el patriarcado. Ya en
1970, Christine Delphy, escribe un ensayo
que titula “El Enemigo Principal”™*, buscando
visibilizar la opresién de género, invisibilizada
en ese entonces, incluso por los analisis mas

criticos como el marxismo. Delphy inaugura

numero especial de la revista francesa Partisans,
que se llamo Libération des femmes. Année zero.

169



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 161-175

una corriente del Feminismo Materialista
Frances, poniendo sobre la mesa categorias
de andlisis como modo de produccion
domeéstico, explotacién/opresion y clase social
de sexo.

Hasta ese momento, el enemigo de todos/as
los/as proletarios/as del mundo era el
capitalismo. Lo que lleva a problematizar si las
mujeres y disidencias tienen un solo enemigo
contra el cual luchar o varios. Asi, se observa
que tanto el patriarcado como el capitalismo
son sistemas de opresidon y explotacion que
de forma articulada generan violencia y una
de sus bases estd en la divisiébn sexual del
trabajo.

Lugones (2008) agrega el concepto de
Mujeres de Color, tanto para mencionar a las
que escriben criticamente respecto al
feminismo hegemonico, como también a
aquellas que son victimas del Sistema
Moderno / Colonial de Género. Propone
abordar las violencias desde una
interseccionalidad de género, raza, clase y
sexualidad™ que permita comprender que las
violencias y opresiones se entrelazan
construyendo situaciones especificas de
desigualdad, como puede ser el caso de una

mujer trans género, negra, trabajadora que

5 El concepto de interseccionalidad surgio de la critica
feminista negra hacia las leyes antidiscriminacioén y fue
acufado en el marco de la teoria critica de la raza por la
jurista estadounidense Kimberlé Crenshaw en la década
de 1980. Se trata de una herramienta tedrica y
metodoldgica que se usa para pensar la articulacion
estructural entre racismo, capitalismo y patriarcado
como sistemas de poder. Para ampliar sobre
perspectiva interseccional ver a Patricia Hill Collins, para
quien la interseccionalidad implica una dualidad
analitica, ya que debe abordar cuestiones tanto micro,
como macro socioldgicas.

vive en un pais con altos niveles de pobreza o
una mujer indigena, que vive de la agricultura
familiar en territorios avasallados por un
proyecto extractivista.

Rita Segato, quien también se inscribe dentro
de los estudios de la colonialidad del poder'®
y el saber, explica al patriarcado como un
sistema politico, no como una cultura. Para
Segato, todas las culturas son patriarcales, y
hasta la actualidad nos hemos encontrado en
una prehistoria patriarcal, signada por la
violencia y la desigualdad. Explica que el
patriarcado representa una base para la
Dueriidad, un orden donde unos pocos se
aduefian del mundo, de la vida y la muerte,
concentrando la riqueza y el poder.

En dialogo con lo que plantea Segato sobre el
patriarcado como presente en diversas
(2014),

América Latina se

culturas, Paredes y Guzman'’

sostienen que en

constituyd, a partir de la colonizacién, un

entronque patriarcal. Una alianza de
‘complicidades entre hombres invasores
colonizadores 'y  hombres indigenas

originarios (...), una articulacién desigual entre

hombres, pero articulacion complice contra

6 Para profundizar sobre los estudios de colonialidad
consultar:  Anibal Quijano (1991) Colonialidad y
modernidad / racionalidad; Edgardo Lander (2000) La
colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias
sociales. Perspectivas latinoamericanas; Maria Lugones
(2008) Colonialidad y género.

7 Julieta Paredes y Andrea Guzman son feministas
comunitarias. Para profundizar sobre Feminismo
Comunitario consultar: Paredes, Julieta (2017) El
feminismo comunitario: la creacion de un pensamiento
propio. Cabnal, Lorena (2010) Feminismos diversos: el
feminismo comunitario.

170



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 161-175

las mujeres” (Paredes y Guzman, 2014, p.
83)'.

Una condicion social que se conforma a partir
de la llamada “penetracion colonial”. Asi, es
que las feministas comunitarias como
Paredes, Guzman y Cabnal (2010, s/n),
entienden al patriarcado como “el sistema de
todas las opresiones, todas las explotaciones,
todas las violencias, y discriminaciones que
vive toda la humanidad (mujeres, hombres y
personas intersexuales) y la naturaleza, como
un sistema histéricamente construido sobre el
cuerpo sexuado de las mujeres”.

Galindo (2010) postula que para descolonizar
es necesario despatriarcalizar, y agregamos
que el proceso de colonizacién no solo fue
contra los cuerpos y pueblos indigenas; la
esclavitud de africanos/as fue otra forma en la
que se desplegd la violencia colonial. Asi,
mujeres negras, como Angela Davis (2004) y
Bell Hooks (1984), cuestionaron al feminismo
hegemonico, definido como blanco vy
occidental, donde las feministas exigian salir
de sus casas Y tener los mismos trabajos que
sus esposos y los mismos derechos que los
varones.

Las autoras, desde el feminismo negro',
problematizan que las mujeres -y varones-
afrodescendientes padecian de un racismo
estructural que las empujé a trabajar a la par

de los varones y a abortar para que sus

8 Para conocer otras perspectivas sobre feminismo
indigena, colonizacién, matricidio, ver Moira Millan y
Mujeres Originarias por el Buen Vivir. También se puede
consultar la obra de Silvia Rivera Cusicanqui.

9 Sojourner Truth, fue la pionera del feminismo negro,
cuando al pronunciar su célebre discurso “sAcaso no
soy una mujer?” durante la Convencion de los Derechos

hijos/as no padezcan la esclavitud ni la
explotacion. En ese marco, Hooks cuestiona
quién ocupa ese lugar de la mujer blanca,
casada, con hijos, que consigue ingresar al
mercado laboral, y responde que son las que
no tienen hijos, ni esposo, ni hogar: las
mujeres negras.

En América Latina, el feminismo negro tuvo su
expansion en Brasil®®, donde las feministas
negras tuvieron que dar dos discusiones, una
al interior del movimiento feminista y otra en el
movimiento negro, proponiendo "ennegrecer"
la agenda feminista y "sexualizar" la del
movimiento negro. Asi, buscaban diversificar
las concepciones y practicas politicas en una
doble perspectiva: afirmando a las mujeres
negras como (nuevos) sujetos politicos vy
reivindicando el reconocimiento de las
diferencias y desigualdades entre mujeres
(Carneiro, 2003).
Las marxistas?!, feministas marxistas vy
socialistas, denunciaron que ese feminismo
ademas de blanco y occidental, era burgués,
debido a que no planteaba la dimension de
clase y se olvidaba de las mujeres pobres, al
mismo tiempo que no comprendia que la
opresion de las mujeres trabajadoras se da en
el marco de la explotacion capitalista, de las
cuales también son victimas los varones que

pertenecen a la clase obrera.

de la Mujer en Akron, Ohio, en 1851, articuld raza,
género y clase, interpelando la categoria de mujer
universal.

20 Para ampliar lecturas sobre feminismo negro,
consultar las obras de Lélia Gonzalez, Sueli Carneiro,
Luiza Bairros, Beatriz Nascimento, Djamila Ribeiro.

21 \/er autoras Clara Zetkin, Alexandra Kollontai.

171



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 161-175

Ademas, pusieron en el centro del debate el
papel del trabajo doméstico?® como una
actividad que no solo produce comida y ropa
limpia, sino que reproduce la fuerza de
trabajo, principal mercancia, productora de
todas las mercancias, en el modo de
produccion capitalista. Asi el trabajo que
hacen las mujeres que pertenecen a la clase
que vive de su trabajo, ocupa el centro de las
preocupaciones feministas que denuncian

“eso que llaman amor es trabajo no pago’.

5. “Ahora que estamos juntas”
¢Feminismos para quién y para qué?
Si nos preguntamos sobre quiénes son

nuestros enemigos, también debemos
preguntarnos sobre quiénes son nuestros
aliados. Arruza, Bhattacharya y Fraser
escriben un Manifiesto que nos convoca a
pensar que un feminismo que excluya a las
mayorias, no es feminismo. Por lo que las
autoras proponen construir un feminismo del
99%2%, impulsar ese “otro” feminismo que
incluye, que emerge del crisol de
experiencias, practicas y reflexiones tedricas
y que propone una unién con otros
movimientos. Es decir, el horizonte es un

feminismo para las mayorias.

22 Del encuentro entre feministas y marxistas, emerge la
Teoria de la Reproduccién Social, donde el trabajo de
las mujeres se pone en el centro para explicar su
importancia social. Para profundizar estos debates
pueden consultar: Arruzza (2010); Hartmann (1983). Iris
Young (1992). La contradiccion “capital-vida” ha sido
teorizada desde distintos puntos de vista como el de las
corrientes de la economia feminista de la ruptura de
Amaia Pérez Orozco o de las feministas autonomistas
como Silvia Federici.

23 Cuando dicen “feminismo del 99%” hacen referencia
a que el otro feminismo, el del 1% es el feminismo liberal,
concentrado en el norte global, donde mujeres

Un ejemplo de estas articulaciones de los
diversos feminismos, incluso con otros
movimientos, es la lucha por el derecho al
aborto legal**, donde la categoria mujer fue
modificada por personas con capacidad de
gestar, incluyendo a otras identidades, al
mismo tiempo que la conquista del
mencionado derecho representa recuperar el
poder sobre los cuerpos, sobre el ejercicio
libre de la sexualidad, sobre los destinos
manifiestos de ser mujeres-madres.

Asi, podemos observar cémo una lucha
concreta disuelve el binarismo, tensiona la
division sexual del trabajo, cuestiona el rol
reproductivo de quienes tienen la capacidad
de gestar y demuestra que, aun en la
diversidad, los feminismos comparten una
agenda politica. La lucha por el derecho a la
interrupcion voluntaria de los embarazos no
es el unico ejemplo, otras luchas como las
socio-ambientales de hoy y las antiesclavistas
de ayer, entre otras, nos ensefan que el
camino no es solas, ni divididas, ni sectarias.
Entonces, ¢para qué tanto(s) feminismo(s)?
Porque en el marco de las crisis actuales,
como el desplome de los niveles de vida, los
desastres

ecologicos, las guerras, las

expropiaciones de territorios, las migraciones

privilegiadas buscan romper techos de cristal y ascender
en el ambito empresarial y en el ejército.

24 En los Ultimos afos, la llamada Marea Verde, tuvo
lugar no solo en Argentina, sino en otros paises de
Ameérica Latina y el Caribe, donde la mayoria de los
paises no reconoce el derecho al aborto legal. Lo mismo
ocurrié con la movilizaciéon del Ni Una Menos que se
replico en todas las provincias argentinas, pero también
en los diversos paises de la region, como también en
articulacion con organizaciones presentes en paises de
otros continentes como ocurri6 con las feministas
polacas, lo cual implicé la antesala del Primer Paro
Internacional de 2017.

172



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 161-175

en masa, el racismo, la xenofobia y la
abolicién de derechos sociales y politicos, los
feminismos son los que le hacen frente a todo,
reclamando el reconocimiento y |la
redistribucion (Fraser, 2006), procurando
pasar del mundo que tenemos al mundo que
sofiamos.

Esos avances y tensiones, fueron observados
y expuestos en este texto que busca esbozar
una definicion sobre feminismo, como se
configura, no en uno sino en varios caminos y
sentidos lo que cada uno de los movimientos
feministas, en distintos contextos y
momentos, aporta. La compleja tarea de
definir qué es y qué no es el feminismo, no es
un capitulo que se encuentre concluido, ni en

este ni en otros tantos trabajos mas.

173



Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 161-175

Referencias

Amorés, Celia (Ed). (2010). Filosofia y
feminismo. Editorial Sintesis.

Arruza, Cinzia (2010). Las sin parte.
Matrimonios y divorcios entre feminismo y
marxismo. Editorial Critica y Alternativa.

Arruza, Cinzia, Bhattacharya, Tithi y Fraser,
Nancy (2019). Manifiesto por un feminismo
del 99%. Editorial Herder.

Blazquez Graf, Norma (Ed.). (2010).
Epistemologias feministas: Temas

centrales. En Investigacién feminista:

epistemologia, metodologia y
representaciones sociales. Editorial
Centro de Investigaciones

Interdisciplinarias en Ciencias y
Humanidades.  Universidad  Nacional
Auténoma de México.

Bell Hooks (1984). Black Women: Shaping
Feminist Theory", Feminist Theory from
Margin to Centre. South End Press.

Butler, Judith (2016). EI género en disputa.
Editorial Paidos

Cabnal, Lorena (2010). Feminismos diversos:
el feminismo comunitario. ACSUR - Las
Segovias. URL: feminismos-comunitario-
lorena-cabnal.pdf (wordpress.com)

Carneiro, Sueli. (2003). Mulheres em
Movimento. Estudos Avangados, Volumen
17, p. 117-132.

Chaparro, Amneris (2022). Las olas
feministas ¢una metafora innecesaria?
Korpus 21, Volumen 2 (4), p. 77-92. DOI
https://doi.org/10.22136/korpus21202284

De Beauvoir, Simone (2015). El segundo

sexo. Ediciones Catedra.

Delphy, Christine (1985 [1970]). “El enemigo
principal”, en Por un feminismo
materialista. El enemigo principal y otros
textos. p. 11-28. Editorial LaSal.

Flores Garrido, Natalia (14 de junio de 2011).
Feminismos, en plural. Distintas Latitudes.
URL Feminismos, en plural - Distintas
Latitudes

Foucault, Michel (2009). Historia de Ia
sexualidad. Vol. 1. Editorial Siglo Veintiuno.

Fraser, Nancy y Honneth, Alex (2006).
¢Redistribucion o reconocimiento? Un
debate politico-filosoéfico. Editorial Morata

Galindo, Maria (2010). No se puede
descolonizar sin despatriarcalizar: teoria y
propuesta de la despatriarcalizacion.
Editorial Mujeres Creando.

Hartmann, Heidi (1983). El infeliz matrimonio
entre marxismo y feminismo: hacia una
unién mas progresista. Revista Teoria y
Practica, N°12-13.

Millet, Kate (1969). Politica Sexual. Ediciones
Catedra.

Lugones, Maria (2008) Colonialidad y género.
Tabula Rasa, (9), p. 73-101. URL
05lugones.pdf (revistatabularasa.org)

Offen, Karen y Ferrandis Garrayo, Marisa
(1991) Definir el feminismo: un analisis
histérico comparativo. Historia Social, (9),
p. 103-135.

Paredes, Julieta (2017). EI feminismo
comunitario: la  creacibn de un

pensamiento propio. CORPUS, Volumen 7

(1). DOI
https://doi.org/10.4000/corpusarchivos.183
5

174


https://porunavidavivible.files.wordpress.com/2012/09/feminismos-comunitario-lorena-cabnal.pdf
https://porunavidavivible.files.wordpress.com/2012/09/feminismos-comunitario-lorena-cabnal.pdf
https://doi.org/10.22136/korpus21202284
https://distintaslatitudes.net/archivo/feminismos-en-plural
https://distintaslatitudes.net/archivo/feminismos-en-plural
https://www.revistatabularasa.org/numero-9/05lugones.pdf
https://doi.org/10.4000/corpusarchivos.1835
https://doi.org/10.4000/corpusarchivos.1835

Agora UNLaR, vol.9, num. 23, 2024 pp. 161-175

Preciado, B. Paul (2020). Origen de la palabra
feminismo [Video]. Youtube. (1814) Origen
de la palabra feminismo. Paul B. Preciado
- YouTube.

Puleo, Alicia (1993). La llustracién olvidada.
La polémica de los sexos en el siglo XVIII.
Editorial Anthropos.

Rubin, Gayle (1986). El trafico de mujeres:
notas sobre la economia politica del sexo.
Nueva Antropologia.

Shock, Susy (2018). Elijo la incomodidad de lo
travesti para negociar con este mundo.
Revista Almagro. URL Revista Almagro -
Susy Shock: "Elijo la incomodidad de lo
travesti para negociar con este mundo"
(almagrorevista.com.ar)

Suarez Tomé, Danila (2020). Lo personal es
politico en contexto. En Maffia, Diana (Ed.)
Intervenciones feministas para la igualdad
y la justicia. Editorial Jusbaires.

Suarez Tomé, Danila (2022). Introduccién a la
teoria feminista. Ciudad Auténoma de
Buenos Aires. Editorial Nido de Vacas.

Varela, Paula (2021). La Nueva Ola Feminista
y las luchas de las mujeres trabajadoras:
¢ por qué luchamos? Revista: O Social em

nam. 49, p. 283-302. URL La

Nueva Ola Feminista y las luchas de las

Questao.

mujeres trabajadoras ¢ Por qué luchamos?
(redalyc.org)

Wollstonecraft, Mary (2020). Vindicacién de
los derechos de la mujer. Istmo.

Young, lris (1992). Marxismo y Feminismo:
mas alla del “matrimonio infeliz” (una critica
al sistema dual). El Cielo por Asalto, Afio Il
N°4, Ot/Inv.

Macarena Mercado Mott es Licenciada en
Ciencia Politica por la Universidad Nacional
de La Rioja (UNLaR); Magister en Integracion
Contemporanea de América Latina por la
Universidad Federal de Integracion
Latinoamericana (UNILA) y Magister en
Estudios Sociales Agrarios por la Facultad
Latinoamericana de Ciencias Sociales
(FLACSO). En la actualidad, es becaria
doctoral en el Centro de Estudios e
Investigaciones Laborales del CONICET vy
doctoranda en Ciencias Sociales por la
Universidad de Buenos Aires UBA).

Correo electrénico:

macamermott@gmail.com

Iris Aldana Cuello es Licenciada en Filosofia.
Se desempefia como gestora cultural. En la
actualidad se encuentra cursado la Maestria
en Disefio, gestion y direccion de proyectos de
internacional.

cooperacion Ademas, es

directora del Observatorio de Politicas
Publicas del Gobierno de la provincia de La
Rioja.

Correo electroénico: cuelloaldana@gmail.com

175


https://www.youtube.com/watch?v=54yaUy1TRq0
https://www.youtube.com/watch?v=54yaUy1TRq0
https://www.youtube.com/watch?v=54yaUy1TRq0
https://www.almagrorevista.com.ar/susy-shock-elijo-la-incomodidad-lo-travesti-negociar-este-mundo
https://www.almagrorevista.com.ar/susy-shock-elijo-la-incomodidad-lo-travesti-negociar-este-mundo
https://www.almagrorevista.com.ar/susy-shock-elijo-la-incomodidad-lo-travesti-negociar-este-mundo
https://www.almagrorevista.com.ar/susy-shock-elijo-la-incomodidad-lo-travesti-negociar-este-mundo
https://www.redalyc.org/journal/5522/552265046031/html/
https://www.redalyc.org/journal/5522/552265046031/html/
https://www.redalyc.org/journal/5522/552265046031/html/
https://www.redalyc.org/journal/5522/552265046031/html/
mailto:macamermott@gmail.com
mailto:cuelloaldana@gmail.com

Agora UNLaR, vol. 9, nim. 23, ago. 2024, Argentina, ISSN: 2545-6024, pp. 176-198

Filosofia

Livio Mattarollo
Universidad Nacional de La Plata

Recibido: 11 de noviembre de 2023
Aceptado: 3 de abril de 2024

Resumen

Una caracteristica distintiva de la filosofia es preguntarse por si misma y a si misma, desde si misma.
Reflexiva por antonomasia, esta pregunta puede orientar distintos recorridos por la historia de la filosofia
occidental, de acuerdo con los aspectos que cada perspectiva haya enfatizado. En este trabajo nos
detendremos en tres concepciones distintas de la filosofia: la filosofia como pensamiento racional, la filosofia
como cuidado de si, y la filosofia como critica y transformacién. El objetivo del texto es identificar y analizar
los sentidos de filosofia que aparecen a la base de estas concepciones tomando como referencia definiciones
brindadas desde la filosofia griega clasica hasta la filosofia nuestroamericana. Desde alli, la intencion ultima
es sefalar que la busqueda de una Unica definicion de filosofia parece una tarea condenada al fracaso desde
el inicio, pero que, lejos de resultar desalentador, esto puede ser un punto de partida muy valioso para
comprender que los distintos sentidos de filosofia tienen un enorme potencial en funcién de nuestros intereses
tedricos, pero también practicos y vitales.

Palabras clave: filosofia, razdn, cuidado de si, critica

Abstract

A distinctive characteristic of philosophy is to ask about itself and to itself, from itself. This question, reflexive
by definition, can guide different paths throughout the history of Western philosophy, according to the aspects
emphasised by the different perspectives. In this paper we will focus on three different conceptions of
philosophy: philosophy as rational thought, philosophy as care of the self, and philosophy as critique and
transformation. The aim of the text is to identify and analyse the meanings of philosophy at the basis of each
of these conceptions, taking into account different definitions provided from the ancient Greeks to philosophers
of Nuestramérica. From there, the ultimate goal is to point out that the search for a single definition of
philosophy seems doomed to failure, but that, far from being discouraging, this can be a very valuable starting
point for understanding that the different senses of philosophy have enormous potential regarding our
theoretical, but also practical and vital interests.

Keywords: Philosophy, reason, care of the self, criticism




Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 176-198

Introduccion

Habitar la filosofia implica, tarde o temprano (y
apostamos a que fuera mas temprano que
tarde), considerar una de las preguntas mas
complejas, pero a la vez mas vitales para
nuestros intereses: ;qué es la filosofia? En
efecto, una particularidad de la filosofia es
preguntar no sélo por aquello que nos rodea,
por ideas como el bien, la justicia, el poder o
el amor, o por nuestro lugar en el mundo, sino
también preguntarse por si misma y a si
misma desde si misma, esto es, avanzar
hacia una consideracion filoséfica acerca de
la propia filosofia. En esa tarea reflexiva las
cuestiones y  problematizaciones  se
multiplican: ¢jes la filosofia un conjunto de
ideas, doctrinas o sistema de conceptos? ;0O
es una actividad y una manera determinada
de ejercer el pensamiento? ; Se define por su
objeto, es decir, por aquello en lo que se
enfoca? ;O mas bien por su método y por las
caracteristicas del pensar al que da lugar?
¢ Proporciona algun conocimiento particular o
es, como ha sido planteado en innumerables
oportunidades, la base general en la que se
apoyan las disciplinas o ciencias especiales?
¢ Podriamos pensar a la filosofia como una
combinacion de estos aspectos? Y, por otro
lado, ¢,qué esperamos de la filosofia? ¢Qué
queremos de la filosofia? s Por qué hemos de
filosofar?

Esta serie de preguntas, apenas esbozadas,
bastan para dar cuenta de las dificultades que
debemos afrontar. Répidamente podemos
advertir y anticipar las diferencias que se

siguen de concebir a la filosofia como “aquello

que han dicho o dicen filésofos/as”, es decir,
como la historia de la filosofia reconocida por
el canon tradicional, o bien como un tipo de
practica intelectual critica dedicada a la
identificacién de supuestos, desnaturalizacion
de lo dado, analisis de discurso y elaboracion
de resoluciones situadas que se actualizan
cada vez y que podria aplicarse a multiples
objetos, o bien como una serie de temas o
problemas relativamente mas definidos para
los cuales no parece haber respuestas
evidentes.

No obstante esta variedad de posiciones,
muchos/as filésofos/as han forjado
respuestas a aquella pregunta, en algunos
casos con pretension de resolver el asunto de
forma definitiva. Por nuestra parte,
abordaremos las cuestiones recién sefialadas
a sabiendas de que las respuestas seran
parciales, provisorias o profundamente
discutibles y siempre con la intencién de
incentivar antes que de clausurar el
pensamiento. Con este objetivo, en primer
lugar, revisaremos algunas definiciones de
ciertos fildsofos considerados “clasicos” en la
historia occidental de la disciplina, desde sus
presuntos origenes en la Grecia antigua hasta
la Modernidad europea, a efectos de
considerar el sentido de filosofia como teoria
0 pensamiento racional. En segundo lugar,
nos detendremos en aquellas concepciones
de la filosofia que subrayan el aspecto
practico de la reflexion y que abren camino a
una nocién clave: el cuidado de si. En tercer
haremos referencia a

lugar, algunas

posiciones contemporaneas como las de Karl

177



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 176-198

Marx y John Dewey -perspectivas que, en
algunos casos, retoman ideas planteadas por
los clasicos y las resignifican mediante nuevas
interpretaciones- con el objetivo de abordar
otros sentidos de filosofia, esta vez como
critica y transformacion. Bajo este mismo
paraguas recuperaremos también ciertas
ideas de Enrique Dussel, representante de la
“Filosofia de la liberacion” y critico de las
conceptualizaciones tradicionales de la
filosofia, todo ello en favor de retomar una
perspectiva latinoamericanista y
cuestionadora de las visiones hegemonicas.
Finalmente, retomaremos las lineas centrales
del capitulo para dejar abiertas las puertas a
la discusion y a las renovadas preguntas que,

esperamos, logre originar.

La filosofia como teoria o “pensamiento
racional”: el relato clasico
Una forma trillada pero relativamente efectiva

de acercarse a las preguntas que nos ocupan
es retomar la etimologia de la palabra
filosofia. El vocablo @iAocogia / philosophia,
de origen griego, significa literalmente "amor
a la sabiduria". En principio, esta construccion
no aclara mucho el asunto pues, como
minimo, deberiamos precisar qué es la
sabiduria y como se entiende el “amor a”. No
obstante, al menos permite advertir que la

filosofia podria entenderse como una relacion

' De acuerdo con Jaspers, la filosofia tiene un
origen multiple dado por (i) el asombro ante el
cosmos, asombro que nos impulsa a conocer por
el saber mismo, sin otra necesidad que satisfacer;
(i) la duda, pues nuestras fuentes del
conocimiento resultan contradictorias, nos llevan a

de busqueda antes que de posesion de la
sabiduria. Asi, habria una oposicion originaria
entre el amante del saber / philésophos vy el
sabio / sophds, en la medida en que el primero
renueva constantemente su busqueda de la
sabiduria mientras que el segundo la posee (o
cree poseerla) y por tanto no la buscaria mas.
En este sentido, el griego Heréaclito de Efeso
(504-470 A. C.) afirma que “[e]s necesario que
los fildsofos se informen sobre muchisimas
cosas” (Fragmento XXXV) mientras que ya en
la contemporaneidad el fildsofo aleman Karl
Jaspers sostiene que “[flilosofia quiere decir:
ir de camino. Sus preguntas son mas
esenciales que sus

respuestas, y toda

respuesta se convierte en una nueva
pregunta.” (Jaspers, 2000, p. 11).

Debido al origen del término “filosofia”, se
suele considerar que la disciplina nacié en
Grecia. Mas aun, hay quienes afirman que alli
alcanzé su punto culmine y que toda la historia
de la filosofia occidental posterior no es mas
que una “nota a pie de pagina” de las obras de
los clasicos griegos. El surgimiento de la
filosofia se situaria en el camino transitado por
los griegos desde las explicaciones
mitolégicas (mythos), relativas al nacimiento
del mundo y a las historias de los dioses,
hacia las explicaciones racionales (logos) de
aquello que nos rodea y sobre todo de aquello

que nos asombra.’ La pregunta fundamental

aporias y nos exigen que agudicemos el trabajo
filosofico; y (iii) la conciencia de las situaciones
limites y fundamentales de nuestra existencia,
aquellas de las que no podemos salir pero
tampoco podemos modificar (la muerte, la culpa),

178



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 176-198

que parece haber puesto en marcha este
transito es la pregunta por la naturaleza
(physis), tanto en lo que refiere a su origen -
asunto que obliga al pensamiento a ir “mas
alld” de la apariencia sensorial- como a la
comprension de lo que existe de hecho
(Jaeger, 2001, p. 155 y ss.). Asi, el acta de
nacimiento de la filosofia estaria signada por
la elaboracion de explicaciones tedricas, en
términos de causas o principios originarios y
consecuencias o bien de axiomas,
derivaciones y conclusiones, siempre bajo el
influjo de lo que nos distinguiria como seres
humanos: la Razén.?

En el contexto de la filosofia griega antigua, y
a riesgos de operar una simplificacion
grosera, hay tres figuras que se destacan de
forma rutilante: Socrates (470-399 A.C.),
Aristocles de Atenas o Platon (428-348 A.C.)
y Aristoteles (384-322 A.C.). Comencemos
por Sécrates y su modo dialégico y mayéutico
de hacer filosofia, al que podemos acceder
gracias a los testimonios y reconstrucciones
de Jenofonte, pero sobre todo de Platon. El
punto de partida de Socrates es reconocer
gue no cree saber lo que no sabe -0, en su
expresion mas frecuente, que “sabe que no
sabe”- para desde alli interrogar a quienes
efectivamente creen saber sobre diversas

materias o asuntos. Con bastante ironia, por

dando lugar a la pregunta por la conducta del ser
humano. Jaspers(2000)..

2 Por supuesto, este relato del paso de las
explicaciones mitolégicas a las explicaciones
racionales resulta bastante esquematico y
presupone que ambos tipos de explicaciones se
excluyen mutuamente, cosa que no
necesariamente sucede en el caso de los filésofos

cierto, Sécrates finge querer aprender algo de
su interlocutor y encamina el dialogo hacia
una contraposicion clave: mientras que él
sabe que no sabe, sus interlocutores ignoran
su ignorancia. Sélo después de un esfuerzo (y
seguramente varias penas) estos Ultimos
logran advertir que su “saber” no es sino una
mera opinion tal que, llevada a sus
consecuencias légicas, conduce a un camino
sin salida o aporia. Ahora bien, el trabajo
socratico no termina aqui pues el intercambio
de preguntas y respuestas permite a los
interlocutores encontrar dentro de si y dar a
luz a la verdad acerca de aquellos asuntos,
materias o ideas en cuestién. Precisamente
por esto Socrates se define como un tabano,
pues con sus preguntas inquieta y molesta a
todos quienes comodamente creian saber,
pero también como un partero, vale decir,
como alguien que mediante esas preguntas
ayuda al nacimiento de ideas.?

Ahora bien, aqui hay un punto fundamental: el
tipo de conocimiento involucrado en este
quehacer filoséfico es wuna suerte de
comprension, vision o intuicion plena e
inmediata del “ojo del alma” que arroja una
revelacion directa de las ideas en general y
del bien en particular. Por su parte, la idea de
bien a la que refiere Sécrates no es una

conceptualizacion que pueda variar de

griegos. (Jaeger, 2001, p. 150-153). En este
mismo capitulo veremos otra critica a este relato,
planteada desde la Filosofia de la liberacion.

3 De hecho, la palabra “mayéutica’, que
caracteriza a la forma socratica de filosofar,
proviene del griego maieutiké, cuya raiz maia
quiere decir “partera”.

179



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 176-198

persona en persona o de época en época sino
mas bien un tipo de entidad cuya existencia es
universalmente

objetiva, inmutable vy

verdadera. En suma, el conocimiento
filosdéfico es una captacion tedrica de este tipo
de verdades, captacién que toma la forma de
contemplacién (aunque, como veremos luego,
en el caso de Sécrates adquiere otros matices
que lo vinculan con una concepcion practica
de la filosofia).
Consideremos ahora algunas nociones de
Platén, principal discipulo de Sodcrates y
fundador de la Academia, acerca de la propia
filosofia. En el didlogo Banquete hay varios
discursos muy pertinentes al tema que nos
ocupa. Por un lado, encontramos la
caracterizacion hecha por Diotima de Eros (en
quien puede reconocerse al filésofo en
general y a Sécrates en particular) como aquel
que esta “entre el sabio y el ignorante” pues
no conoce (como si lo hacen los dioses y los
sabios, razon por la cual no buscan la
sabiduria) ni es ignorante, es decir, no cree
ser sabio. Asi, en la medida en que Eros (0 el
fildsofo) es amante de lo bello y la sabiduria
es la cosa mas bella, entonces el filésofo es
necesariamente amante de la sabiduria y
siempre estara en camino de la sabiduria
pueda (Platén,
201d-204b).* Por otro lado,

encontramos la caracterizacion que hace

aunque no alcanzarla

Banquete,

Alcibiades de Sdcrates, quien representa el

4 En la referencia incluimos la numeracién o
paginacioén tradicional de la edicién de Henricus
Stephanus (Paris, 1578), que permite identificar
los fragmentos citados cualquiera sea la edicién
con la que trabajamos.

sentido de la filosofia como amor y busqueda
de la sabiduria, es decir, aquel que tiene
desapego e incluso cierto rechazo por los
bienes materiales -la riqueza o la belleza de
los cuerpos-, que ante la dificultad de los
asuntos no desiste sino que continda
investigando y que encarna la verdadera
virtud como fuente de la Belleza en si (215a-
223b). Asi,

reconocido estudioso de la filosofia griega

nos dice Pierre Hadot, un

clasica: “[l]a filosofia pues, segun el Banquete,
no es la sabiduria, sino un modo de vida y un
discurso determinados por la idea de
sabiduria. Con el Banquete, la etimologia de
la palabra philosophia, ‘el amor, el deseo de la
sabiduria’, se vuelve pues el programa mismo
de la filosofia.” (Hadot 1998, p. 59).°

Hemos mencionado al pasar un aspecto
central de la filosofia platonica: la postulacién
de un mundo constituido por Ideas en si
[eidos] eternas, inmutables y trascendentes,
de las cuales el mundo sensible y corruptible
no seria mMAas que una copia O una
participacion. Un clasico ejemplo es la

comparacion entre dos objetos
aparentemente iguales que por distintos
motivos pueden dejar de serlo (por ejemplo,
dos palos de igual madera, tamafio, longitud,
color, etc. de los cuales a uno se le hace un
corte, 0 que no resulten exactamente iguales)
y la idea de igualdad, idéntica a si misma de

forma permanente.® Ademas, Platén postula

5 Sobre la caracterizacion de Sodcrates, ver
Banquete, 201d-204b y 215a-223b (Platén 2008,
p. 122-129 y 152-170).

6 Con respecto a la teoria platénica de las ideas,
una de las mejores formas de introducirse es la

180



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 176-198

que a cada uno de estos ordenes de ser,
mundo de ldeas inteligibles y mundo de cosas
sensibles (que presentan, a su vez, algunas
distinciones o segmentos a su interior) le
corresponde un determinado modo general de
conocimiento: la ciencia o conocimiento
propiamente dicho [episteme] para el caso del
primero y la opinion [doxa] para el caso del
segundo. ;Como se vincula esto con el
sentido de filosofia? Pues bien, en Republica
Platén afirma que “[...] el espiritu filoséfico [...]
eleva nuestras miradas hacia las cosas de lo
alto, en vez de volverlas, como hacemos
indebidamente, a las cosas de aqui abajo.”
(527b). Asi, el filésofo sera el que aprehenda
tedrica o intelectualmente las Ideas vy, entre
ellas, la del Bien, principio y fundamento de
todo el ambito inteligible y sensible. Esto le
dara un conocimiento supremo, un saber
verdadero que tiene por objeto lo eterno,
inmutable e incorruptible.

En este apretado paso por la filosofia griega
nuestra Ultima referencia es Aristételes,
principal discipulo de Platén y precursor de
numerosas disciplinas hoy consideradas
cientificas. Si bien, al igual que para el caso
de su maestro, sintetizar el sentido de filosofia
de Aristoteles queda por fuera del alcance de
estas paginas, resulta importante senalar que

Aristoteles define a la filosofia por el objeto al

alegoria de la caverna del propio Platén en
Republica, 514a-518b (Platén 2007a, p. 439-445).
También puede verse el introductorio pero
detallado trabajo de Armstrong, A. (2007).
Introduccién a la filosofia antigua. Buenos Aires:
Eudeba, Cap. V, pp. 80-92.

7 Como en el caso de Platén, las obras de
Aristoteles también tienen una paginacion

que se orienta. Asi, en Metafisica leemos que
“Acertadamente se llama a la filosofia ciencia
de la verdad. [...] No podemos conocer la
verdad si prescindimos de la causa.” (993b
20-24).” Este

cuestiones centrales: el objeto de la filosofia

fragmento incluye dos

es la verdad y su modalidad es el
conocimiento de las causas. Veamos con un
poco mas de detalle a qué refiere Aristételes:
si bien reconoce la polisemia del verbo ser (de
alli su famosa frase “la expresion ‘algo que es'
se dice en muchos sentidos”, pues no es lo
mismo utilizar el verbo ser para referirse, por
ejemplo, a un sustantivo, a una cualidad o a
una relacion), postula la idea de que estas
diversas significaciones de ‘lo que es’
presentan una unidad en virtud de su
referencia comun a algo uno: la entidad
(ousia). En términos bien generales, la ousia
es el sustrato de las determinaciones que le
otorgamos a un objeto, a modo de predicado
(por ejemplo, cualidades), de forma que
podria equipararse con la esencia de cada
cosa, aquello que cada cosa es por siy que a
cada cosa la constituye en su ser.
Todo este rodeo es importante porque la
unidad de referencia posibilita la unidad de un
conocimiento. Asi, leemos con Aristoteles que
Hay una ciencia que estudia lo que es, en

tanto que algo que es, y los atributos que,

especifica, debida al filblogo August Immanuel
Bekker: un namero, la letra a o la letra b y otro
numero, que se refieren respectivamente al
numero de pagina de la edicion de Bekker del texto
griego, a la columna de la pagina (una pagina
estandar de la edicion de Bekker tiene
exactamente dos columnas) y el nimero de linea
(el total de lineas suele oscilar entre 20 y 40).

181



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 176-198

por si mismo, le pertenecen. Esta ciencia,
por lo demas, no se identifica con ninguna
de las denominadas particulares. Ninguna
de las otras (ciencias), en efecto, se ocupa
universalmente de lo que es, en tanto que
algo que es [...] ahora bien, en todos los
casos la ciencia se ocupa
fundamentalmente de lo primero, es decir,
de aquello de que las demas cosas
dependen y en virtud de lo cual reciben la
denominacién correspondiente. Por tanto,
si esto es la entidad, el filé6sofo debe
hallarse en posesion de los principios y las
causas de las entidades (Metafisica. 1003b
16-19).8
Desde aqui podemos afirmar que para
Aristoteles la filosofia (al menos en su sentido
de ontologia, del estudio de “lo que es”) se
orienta al estudio de la esencia de las cosas,
pero, mas acertadamente aun, al estudio de
aquello que hace que las cosas sean: “lo que
es, en tanto que algo que es”.
Si consideramos los sentidos de filosofia
sefalados hasta el momento, podemos notar
un sutil pero importante cambio de la
expresion “amor a la sabiduria”. Desde
Sécrates hasta Aristételes, pasando por
Platén, parece que la nocién de filosofia se
aleja cada vez mas de su caracter de

busqueda y se acerca al conocimiento

8 Hay una interesante discusién acerca de si el
objeto ultimo de la filosofia es la entidad, en la
interpretacion ontoldgica, o el ente separado /
primer motor inmovil, en la interpretacion
metafisica o teolégica. De hecho, Aristételes
sefiala que “[...] si existe una ousia inmovil, la
ciencia que la estudia sera anterior a la fisica, y

“positivo”, es decir a la “sabiduria”, ya sea
como contemplacion de verdades eternas e
inmutables o como elucidacion de los
primeros principios que regulan el cosmos en
su totalidad (comparese las caracterizaciones
del fildsofo que aparece en Banquete y en
Repdublica de Platon). Este transito explicaria,
al menos en parte, una idea generalmente
aceptada por la cual la filosofia seria una
disciplina abstracta y tedrica -no en vano el
mismo Aristételes se encargd de distinguir
entre conocimiento técnico / productivo,
practico y tedrico, siendo este ultimo el
propiamente filosoéfico y el mas importante en
orden jerarquico. También explicaria otra idea
arraigada, a saber: que la filosofia se lleva
adelante principalmente de manera individual
por pensadores completamente
despreocupados de lo que sucede alrededor.
El derrotero de la historia de la filosofia
candnica occidental parece confirmar la
identificacion progresiva de la filosofia con la
sabiduria y, ademas, la idea de que la filosofia
es un tipo de saber que (i) se distingue de las
ciencias, aunque esta relacionada con ellas; y
(ii) tiene una funcion especifica con respecto
a las ciencias, funcion que le otorga una
posicion privilegiada en el corpus del saber,
por ejemplo en la consideracion del

conocimiento filosofico como fundamento de

sera lafilosofia primera y se ocupara de la totalidad
por el hecho de ser primera.” (Metafisica, 1026a
30). Para profundizar sobre este punto y los
distintos objetos de estudio de la filosofia segun
Aristoteles, ver Calvo Martinez (1994).
Introduccién, en Aristételes (1994). Metafisica,
Madrid: Gredos, pp. 34-52.

182



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 176-198

las ciencias (Nudler 2010, p. 24 y ss.). Ya en
la Modernidad europea (aproximadamente,
entre los siglos XVI y XIX) nadie como René
Descartes para ilustrar dicha concepcién:
Esta palabra “filosofia” significa el estudio
de la sabiduria y por sabiduria no se
entiende solo la prudencia en el obrar, sino
un perfecto conocimiento de todas las
cosas que el hombre puede saber. [...] para
que este conocimiento sea tal, es
necesario que sea deducido de las
primeras causas, de suerte que, para
intentar adquirirlo, a lo cual se denomina
filosofar, es preciso comenzar por la
investigacion de las primeras causas, es
decir, de los Principios. (Descartes 1995,
pp. 7-8).
En este marco, una de las pretensiones mas
urgentes para Descartes es encontrar un
punto de partida firme e indudable a partir del
cual construir el “edificio” del conocimiento
filosdéfico y luego cientifico. Asi, tras poner en
duda las fuentes del conocimiento, es decir los
sentidos y la razon, Descartes llega al cogito,
la primera afirmacion indubitable: “pienso,
luego existo”. Esta verdad es conocida por
intuicion, por una captacion intelectual directa
o inmediata realizada por una “mente atenta”,
y en cuanto presenta claridad y distincion
resulta efectivamente indudable. Dicho de

otra manera, el cogito cartesiano no se deriva

® Para profundizar sobre este punto,

recomendamos leer al propio Descartes en sus
Meditaciones Metafisicas, especialmente la
primera y la segunda [hay varias ediciones, por
ejemplo Descartes, R. (1964). Meditaciones

de premisas ordenadas en forma de
silogismo, como podria ser “todo lo que
piensa, existe; yo pienso, por lo tanto...” sino
que es una proposicion simple y autoevidente.
Sobra decir que la filosofia de Descartes no se
reduce a la intuicién indicada. Sin embargo,
esta primera verdad es fundamental porque a
partir de ella se desarrolla un sistema
filosofico que deduce nuevas conclusiones y
que obtiene verdades cada vez mas
complejas como la existencia del propio Dios
y del mundo exterior. Ademas -y esto es vital
para nuestros intereses- permite comprender
por qué Descartes ejemplifica (y tal vez sea su
caso paradigmatico) el sentido de filosofia
como discurso racional.®

A esta concepcion de Descartes podria
sumarse, por ejemplo, la del filésofo aleman
Immanuel Kant, para quien la filosofia debe
emprender un examen minucioso de la razén
en cuanto facultad y debe explicar las
condiciones de posibilidad de la experiencia y
del conocimiento. Esta tarea se comprende en
toda su magnitud a la luz de la confianza que
depositan los filosofos de la llustracién en la
capacidad de explicacion y transformacion
hacia el progreso guiado por la Razén. En
palabras de Kant, “(...) filosofia es la ciencia
de la referencia de todo conocimiento a los
fines esenciales de la razon humana, y el

filbsofo no es un artista de la razon sino el

Metafisicas. Buenos Aires: Aguilar, pp. 45-63).
Sobre la naturaleza del cogito, puede verse
Manzo, S. (2001). Una introduccién al estudio de
las Meditaciones Metafisicas de René Descartes.
En Moran, J. (Comp.). Por el camino de la filosofia.
La Plata: de la Campana, pp. 23-38.

183



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 176-198

legislador de la razon humana.” (Kant 2009, p.
850)."°

responder cuatro preguntas fundamentales:

En concreto, Kant se propone
¢qué puedo conocer?, ;qué debo hacer?,
¢qué me es dado esperar del mundo? y
finalmente ;qué es el ser humano? La
mencionada tarea de evaluacion, en algun
sentido previa a las preguntas sehaladas,
hace que la filosofia tenga, para Kant, un
profundo sentido de autocritica orientada a
determinar los alcances y limites de la razon
para no caer en el error de dirigirnos a objetos
de conocimiento que no somos capaces de
aprehender.

Por lo dicho hasta aqui, la filosofia parece
adquirir un caracter distintivamente teérico,
sea que apunte al conocimiento de verdades
inmutables, de

eternas e los primeros

principios que  estructuran todo el
conocimiento o de sus propias condiciones de
conocimiento. En ese sentido, la conjuncién
entre el tipo de conocimiento y el objeto al que
se orienta haria de la filosofia una disciplina
bastante alejada de nuestras tareas
cotidianas, pero también de asuntos de orden
moral, politico e incluso estético. En la
proxima seccidén volveremos sobre nuestros
pasos hasta la figura de Socrates y desde alli
avanzaremos en otra concepcion de filosofia
que, si bien no se contrapone a lo ya
sefalado, acentua la dimensién practica de la
reflexion y permite poner el énfasis en la tarea

del cuidado de si.

10 Sobre este punto puede verse Maria José Solé
(2017). Aproximacién a las ideas centrales de la

La filosofia como cuidado de si
De acuerdo con Sécrates, el objeto de la
busqueda filoséfica es la idea del bien y, mas
allda de que la captacién de dicha idea es de
caracter tedrico, el hecho de que se busque la
idea del bien (y no, por ejemplo, la verdad)
habilita otra interpretacién respecto del
sentido de filosofia: alcanzar la virtud y, en
consecuencia, obrar correctamente. Es asi
que para Sdcrates el asunto fundamental de
la filosofia es el de saber vivir, esto es, el del
valor de la accién y la intencién moral que
depende de la eleccién y del compromiso de
cada quien. Si seguimos la explicacién de
(2007, pp. 56-58),

perspectiva socratica el verdadero fin del ser

Armstrong desde la
humano y su actividad suprema es la salud y
bienestar del alma, comprendida como “[...]
personalidad intelectual y moral, como agente
responsable del conocer y del buen o mal
obrar”. En suma, si la busqueda filoséfica es
la busqueda de la virtud, medio indispensable
para actuar bien, entonces la tarea de la
filosofia puede ser evaluar nuestros deseos e
intenciones a fin de determinar qué debemos
preferir y orientar nuestras vidas con voluntad
de hacer el bien. Asi, en la defensa de
Socrates frente a las acusaciones de
corromper a los jovenes e introducir falsos
dioses en la polis, acusaciones que a la postre

le costarian la vida (pues Socrates opté por el

era de la llustracion. En Busdygan, D. y Ginébilli,
S. (Eds.) (2017). Ideas y perspectivas filosodficas.
Bernal: UNQ Editorial, pp. 196-200.

184



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 176-198

castigo de beber cicuta en vez de exiliarse),
podemos leer lo siguiente:

En efecto, voy por todas partes sin hacer otra
cosa que intentar persuadiros, a jovenes y
viejos, a no ocuparos ni de los cuerpos ni de
los bienes antes que del alma ni con tanto
afan, a fin de que ésta sea lo mejor posible
[...]. En efecto, si me condenais a muerte, no
encontraréis facilmente, aunque sea un tanto
ridiculo decirlo, a otro semejante colocado en
la ciudad por el dios del mismo modo que,
junto a un caballo grande y noble pero un poco
lento por su tamarfio, y que necesita ser
aguijoneado por una especie de tabano,
segun creo, el dios me ha colocado junto a la
ciudad para una funcion semejante, y como
tal, despertandolos, persuadiéndolos y
reprochandoles uno a uno, no cesaré durante
todo el dia de posarme en todas partes.
(Platon, Apologia de Sdocrates, 30a-31a).
Aqui

hay otra consideracion igualmente

importante: la evaluacibn que propone
Sécrates no es meramente individual e
introspectiva, sino que siempre se hace con
los demas, participando en conversaciones y
actividades comunes, reconociéndose en el
espacio publico y asumiendo una forma de ver
el mundo y de conducirnos en la vida. Dicho
de otro modo, el cuidado de si, tarea central
de la filosofia, es siempre cuidado de y con
los/as otros/as. De hecho, Sécrates participa
activamente en la vida politica de Atenas y
realza el valor de sus leyes (incluso prefirid
respetar las leyes justas de la ciudad antes
que escapar frente a la condena injusta de los

hombres, como se relata muy bellamente en

el didlogo Critén). En sus palabras, el mayor
bien “T...]

conversaciones cada dia acerca de la virtud y

es precisamente éste, tener
de las demas cosas sobre las cuales me ois
conversar cuando me examino a mi mismo y
a los demas [...] una vida sin examen no
merece ser vivida por el hombre.” (Platén,
Apologia de Sécrates, 38a).

Como nos recuerda Michel Foucault (1926-
1984) en sus clases sobre “Hermenéutica del
Sujeto” dictadas entre 1981 y 1982, la idea de
condcete a ti mismo, que parece seguirse del
planteo socratico de que una vida sin examen
no merece ser vivida, es para los griegos parte
de un dictum mas integral que se identifica en
la referida defensa de Socrates: ocupate de ti
mismo. Esta actitud de épiméleia o cuidado es
para Foucault (1994, p. 33) “[...] el principio
filoséfico que predomina en el modo de
pensamiento helénico, griego y romano” e
implica basicamente (i) una actitud general,
vale decir, un modo de vincularse con el
mundo y con los/as otros/as; (ii) un modo de
vincularse con si mismo en tanto requiere
redireccionar la mirada y la atencion desde el
exterior hacia si mismo; (iii) una forma de
comportarse o serie de acciones por medio de
las cuales el si mismo se transfigura y se
purifica -piénsese por ejemplo en practicas de
conciencia,

meditacion, examen de

concentracion, retiro o anacoresis 'y
endurecimiento o resistencia al dolor, etc. En
pocas palabras, el cuidado de si es un modo
de ser en el que confluyen actitudes, practicas

y formas de reflexion.

185



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 176-198

Esta idea de cuidado de si sugiere un sentido
de filosofia mucho mas vinculado con el
conocimiento  practico que con el
conocimiento tedrico. Ademas, involucra una
dimension colectiva y vital de la practica
filosofica. De acuerdo con el ya citado Pierre
Hadot, las construcciones tedricas de las
distintas escuelas filosoficas se inscriben
siempre en una determinada manera de ver el
mundo, pero sobre todo en una determinada
manera de vivir. Asi, nos dice Hadot, “[...] el
discurso filosofico se origina por tanto en una
eleccion de vida y en una opcién existencial, y
no a la inversa. [...] esta decisién y esta
eleccién jamas se hacen en soledad: nunca
hay ni filosofia ni fildsofos fuera de un grupo,
de una comunidad, en una palabra, de una
“‘escuela” filosofica y, precisamente, esta
ultima corresponde entonces ante todo a la
eleccion de cierta manera de vivir [...]" (1998,
p. 13). Bajo esta caracterizacién, Soécrates
resulta el filésofo por excelencia, alguien que
esta “[...] fuera del mundo y en el mundo,
trascendiendo a los hombres y a las cosas por
su exigencia moral y el compromiso que
implica, mezclado a los hombres y a las
cosas, porque no puede haber verdadera
filosofia sino en lo cotidiano.” (Hadot 1998, p.
50).

En este orden, y volviendo a la interpretacion
de Foucault, la espiritualidad constituye un
elemento indispensable para comprender
cabalmente el sentido griego de la filosofia:
“Filosofia es una forma de pensamiento que
intenta determinar las condiciones y los limites

del acceso del sujeto a la verdad. Si

denominamos a todo esto filosofia, creo que
se podria denominar espiritualidad a la
busqueda, a la practica, a las experiencias a
través de las cuales el sujeto realiza sobre si
mismo las transformaciones necesarias para
tener acceso a la verdad.” (Foucault 1994, p.
38). Aqui hay un punto clave, a saber: dicho
acceso a la verdad sélo puede darse si hay un
trabajo de ascesis/purificacion del sujeto
mediante las practicas ya mencionadas, al
tiempo que la verdad no es simplemente una
“recompensa” por el acto de conocer, sino que
“[...] ilumina al sujeto, le proporciona la
tranquilidad del espiritu.” (Foucault 1994, p.
39).

Esta concepcién de la filosofia asociada al
cuidado de si tal vez encuentre algun resabio
en la expresion de uso corriente “tener una
filosofia de vida”. Sin embargo, hemos visto ya
que la historia candnica de la disciplina
muestra que en la Modernidad la filosofia
quedé identificada casi exclusivamente con la
sabiduria mientras que la espiritualidad quedo
escindida de la verdad. En otros términos, de
acuerdo con Foucault, la Modernidad (y
especialmente Descartes) “dio vuelta” la
relacién entre cuidado de si y conocimiento de
si, restandole importancia al primero y
entronizando al segundo como punto de
apoyo para la sabiduria filoséfica. El cogito
cartesiano inaugura una tradicion para la cual
es el conocimiento y particularmente el
conocimiento de las primeras causas y
principios, vg. la filosofia tal como la define
Descartes, lo que permite tener acceso a lo

verdadero. Con todo, hacia el siglo XIX, pero

186



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 176-198

especialmente el siglo XX, este sentido de
filosofia ha sido fuertemente cuestionado o, al
menos, modificado. En la proxima seccion
haremos un salto cronoldgico importante y
nos concentraremos en algunas
concepciones de filosofia contemporanea que
se alejan de la nocién de “sabiduria” y que
abren un panorama muy interesante para

nuestros intereses.

La filosofia como critica y transformacién

Hemos indicado en la Introduccidn que la
filosofia también puede comprenderse en
términos de critica y transformacion. En
muchos casos, esto implica una diferencia con
el sentido practico de la filosofia, pero también
y sobre todo una critica radical al caracter
especulativo del pensamiento filosofico (v.g.
la idea de que la filosofia busca el saber por el
saber mismo, sin ninguna vinculacién con
necesidades concretas) como a sus objetos
de interés (v.g. ldeas, esencias, Dios, la
Razén, es decir, objetos del orden de lo
Absoluto). Nadie mejor que el fildsofo aleman
Theodor W. Adorno para expresar este nuevo
ethos filosofico: “Quien hoy elija por oficio el
trabajo filosofico, ha de renunciar desde el
comienzo mismo a la ilusion con que antes
arrancaban los proyectos filosdéficos: la de que
seria posible aferrar la totalidad de lo real por
la fuerza del pensamiento.” (1994, p. 73).
Despojadas de las pretensiones de totalidad,
muchas corrientes filosoficas
contemporaneas se han abocado a nuevas
las cuales

tareas o actividades, entre

destacaremos tres: la filosofia como praxis, la

filosofia como critica de la cultura y la filosofia

de la liberacion.

La filosofia como praxis

Si bien no es posible y ni siquiera deseable
comparar cuan criticas han sido las distintas
concepciones de filosofia de los siglos XIX y
XX para con su tradicion, sin dudas una
referencia indispensable es Karl Marx (1818-
1883).

cuestionamiento a las filosofias idealistas en

Marx plantea un fuerte
general, pero especialmente al idealismo de la
gran figura europea del siglo XVIII y XIX,
Georg Wilhelm Friedrich Hegel (1770-1831).
Este tipo de filosofias, en cierto sentido
ideologicas, diria Marx, invierten el orden de
explicacién en la medida en que parten de
consideraciones muy abstractas y desde alli
pretenden dar cuenta de lo que nos sucede en
el plano concreto (por ejemplo, y dicho muy
brevemente, para Hegel la historia material de
los pueblos es el despliegue de un principio
intelectual denominado Espiritu Absoluto,
despliegue que tiene etapas sucesivas y
necesarias en funcion del cumplimiento de
una finalidad, la autoconciencia de libertad).
Por el contrario, para Marx el punto de partida
debe ser la actividad productiva del ser
humano en sus relaciones politicas y sociales
determinadas, es decir, como actuan vy
producen materialmente bajo determinados
limites, premisas y condiciones que resultan
independientes de su voluntad:

Totalmente al contrario de lo que ocurre en la
filosofia alemana, que desciende del cielo

sobre la tierra, aqui se asciende de la tierra al

187



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 176-198

cielo. Es decir, no se parte de lo que los
hombres dicen, se representan o se imaginan
[...] se parte del hombre que realmente actua
[...] No es la conciencia la que determina la
vida, sino la vida la que determina la
conciencia. (Marx y Engels 2014, p. 21).

Teniendo en cuenta esta declaracion de
principios, que en buena medida logra
sintetizar la concepcion materialista de la
historia, la pregunta fundamental es la
pregunta por las condiciones de la actividad
productiva en tiempos de Marx, vale decir, en
las primeras fases del capitalismo. Con el
avance de la revolucién cientifica e industrial
la caracteristica definitoria del capitalismo es
la “explotacion del hombre por el hombre”. El
proletariado, aquel que debe vender su fuerza
de trabajo en el mercado por el sustento
minimo que le permita reproducir sus
condiciones de vida, es explotado por el
burgués, aquel que es propietario de los
medios de produccion y se apropia del
plusvalor dado por el tiempo de trabajo del
proletariado. En un texto de inigualable
profundidad filosofica titulado “El trabajo
alienado” y publicado recién en 1932 en la
compilacion Manuscritos econoémico-
filosoficos de 1844, Marx sefiala que en las
condiciones de explotacion y pauperizacion
extrema el trabajador esta alienado,
deshumanizado, fuera de si. Esto implica (i)
que el producto de su trabajo se le enfrenta

como algo ajeno y hostil, (ii) que la actividad

" Aun con sus complejidades teéricas, “El trabajo
alienado” es una recomendacion de lectura

de trabajar es impuesta, forzada, (iii) que, sila
actividad de trabajar es la actividad esencial
del ser humano, el trabajador no se realiza
como tal sino que se esta alienado respecto
de su ser genérico; y finalmente (iv) que los
demas trabajadores no son pares sino
potencial competencia por la supervivencia,
de modo que cada trabajador esta alienado
respecto de los otros trabajadores -de la
misma manera que esta alienado respecto de
si. Dado que estas condiciones son
consecuencia, pero a su vez causa de las
relaciones de propiedad en la estructura
economica basica del modo de produccion
capitalista, la Unica via de solucién es para
Marx la via revolucionaria, es decir, la
abolicion de la propiedad privada y con ello el
advenimiento de una sociedad sin clases y sin
explotacion.’

¢Qué tiene que ver este diagndstico y
propuesta con el tema que nos ocupa? Pues
bien, en una de sus (muchas) afirmaciones
(muy) potentes, la Tesis X| sobre Feuerbach,
Marx nos dice que “[llos filosofos se han
limitado a interpretar el mundo de distintos
modos; de lo que se trata es de transformarlo.”
(Marx 2014, p. 502). Encontramos aqui una
idea que estructura todo el pensamiento de
Marx: la filosofia es parte constitutiva de la
praxis revolucionaria, entendiendo por praxis
una actividad orientada a la transformacion de
un objeto como fin trazado por el ser humano

en cuanto ser consciente y actuante, de modo

inmejorable: Marx, K. (2010). Manuscritos
econbémico-filoséficos de 1844. Buenos Aires:
Colihue, pp. 104-121.

188



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 176-198

que vincula en wuna unidad indisoluble

actividad subjetiva con transformacion
objetiva. En este sentido, explica el mexicano
Adolfo Sanchez Vazquez,

la filosofia de la praxis considera en unidad
indisoluble el proyecto de emancipacion, la
critica de lo existente y el conocimiento de la
realidad a transformar. El gozne en que se
articulan estos tres momentos es la praxis
como actividad real orientada a un fin. Se trata
de transformar el mundo (proyecto o fin) con
base en una critica y un conocimiento de lo
existente. El problema tedrico (filosdfico)
fundamental es, por tanto, el problema
practico de la transformacién del mundo
humano, social (1977, p. 64).

Asi concebida, la filosofia de la praxis es una
busqueda de transformacion de las
condiciones imperantes y tiene como tarea
irrenunciable “[...] desenmascarar, arrojar luz
sobre la autoalienacion humana y con ello
deshacer,

crear las bases para

revolucionariamente, las condiciones que
lleven al hombre a su deshumanizacion [y
ademas] propiciar un cambio real de la
conciencia de los hombres [...] transformando
las condiciones materiales que dan lugar a
esa conciencia.” (Busdygan y Udi 2017, p.
262-263). El objeto de la filosofia de la praxis
es, entonces, el ser constituido por la actividad
humana real. No obstante, su novedad mas
interesante radica en no tomar al mundo como
un objeto a contemplar o ni siquiera como un
objeto en cambio permanente sino en asumir
una relacion de transformacion con el mundo.

En este sentido, si bien toda filosofia tiene

efectos practicos, por ejemplo, para legitimar
cierto estado de cosas, la filosofia de la praxis
sintetiza conocimiento y accién en favor de la
emancipacion del proletariado y con ello de
toda la humanidad. Dicho de otro modo, se
toma a si misma como parte de la praxis en su
totalidad, es decir, cumpliendo la funcion
practica de contribuir a la transformacion del
mundo y deviniendo filosofia de la revolucion.
Es por ello que, retomando a Sanchez
Vazquez, la filosofia de la praxis constituye
una nueva practica de la filosofia (1977, p.
66).

La filosofia como critica de la cultura

La praxis no agota el sentido de filosofia como
critca y transformacion. El filésofo
estadounidense John Dewey (1859-1952)
también considera que la filosofia es ante todo
una tarea critica. Sin embargo, Dewey orienta
el trabajo de critica hacia las condiciones,
relaciones y consecuencias de nuestras
creencias, bienes y valores con el objetivo de
redefinir a estos ultimos como el resultado de
una acciéon inteligente y de orientar a la
filosofia a las realidades profunda y totalmente
humanas, es decir, morales.

Avancemos un poco por esta senda. Dewey
sostiene que las tradiciones griega y moderna
han hecho de la filosofia una disciplina
abstracta y arbitraria, cuyo objeto de reflexion
se considera “real en si y por si”. Esto
constituye para nuestro autor /a falacia de la
filosofia, llevada adelante en tres grandes
pasos: adoptar un criterio de preferencia

selectiva respecto de lo real o del Ser por

189



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 176-198

excelencia, ocultar la efectiva eleccion de tal
criterio y finalmente desacreditar a la
experiencia como fuente del conocimiento
filosdfico, la misma experiencia de la que lo
obtuvieron.

Sin embargo, luego de Ila

revolucion cientifico-experimental de la
Modernidad y, especialmente, de la teoria de
la evolucion de Darwin y Wallace, la filosofia
deberia dejar atras la busqueda de esencias,
principios o certezas trascendentes e
inmutables y deberia concentrarse en las
condiciones y consecuencias de nuestras
ideas y valores en la experiencia concreta.

Asi, el punto de partida de la filosofia seran
nuestros deseos, sentimientos, intereses vy
necesidades que se estiman en principio
como un bien directo como, por ejemplo, la
acumulacién de riquezas. Sin embargo, estos
bienes directos pueden tornarse indeseables
por sus consecuencias a mediano plazo, de
modo que surge la pregunta por si aquello que
valoramos de hecho resulta valioso o digno de
ser valorado. Podemos pensar, entonces, lo
siguiente: ¢es valiosa la acumulacién de
riguezas desmedida, dado que trae como
consecuencia profundas inequidades en la
distribucién de riquezas o una exacerbacion
del extractivismo de los recursos naturales?
entonces el

La reflexion critica es

2 Para Dewey la filosofia siempre presentd
vinculos con el aspecto cultural de las sociedades
pues en su origen tuvo como tarea justificar desde
un punto de vista racional las creencias aceptadas
y las costumbres tradicionales. En tren de esa
justificacion, la filosofia exacerbd los signos de
razonamiento riguroso y de la demostracion rigida
al punto de tornarse “[...] una exhibicion de
terminologia complicada, de logica sutilizadora, de
falsa devocion a las formas simplemente externas

pensamiento que va “detras” de la existencia
directa del objeto valorado hasta sus
condiciones y consecuencias a fines de
incorporar la inteligencia a la accién vy
convertir los bienes naturales y casuales
—cuyas condiciones y efectos son
desconocidos— en bienes validos para el
pensamiento, justos para la conducta y
refinados para la estimacion. Esto implica una
evaluacion de valores, es decir, la
consideracion de aquello que de hecho
valoramos a la luz de sus consecuencias
previstas y de los posibles conflictos que
puedan mantener con otros valores.

Dadas estas consideraciones, la filosofia
aparece estrechamente vinculada a la
dimensién cultural de la sociedad pues solo
ubicando los conceptos y los valores en las
practicas sociales y culturales es posible
iniciar su evaluacion.' Dicho de otro modo,
los bienes concretos de la ciencia, el arte y la
vida social son los materiales basicos de la
filosofia como valoracion critica y, segun
indica Dewey en Filosofia in-moderna y
Filosofia moderna ninguno de esos materiales
pueden tomarse como insumos para la
reflexion de forma aislada sino siempre en un
contexto o matriz compleja e inclusiva (Dewey

2015, p. 16). En este sentido, para Dewey la

de la demostracion completa y minuciosa” y de
arrogarse “[...] la funcidn de demostrar la
existencia de una realidad trascendente, absoluta
o intima, y de descubrir al hombre la naturaleza y
las caracteristicas de esa realidad ultima y mas
elevada.” (Dewey 1993, p. 56 y 58). Para
profundizar en esta interpretacion sobre el origen
de la filosofia, puede verse Dewey, J. (1993). La
reconstrucciéon de la filosofia. Madrid: Planeta-
Agostini, pp. 41-61.

190



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 176-198

filosofia comienza con el proceso “en marcha”
de la experiencia cotidiana. Por supuesto,
estos contextos generan sus propios juicios
criticos, y en esos términos también proceden
a la critica (por ejemplo, criticar una conducta
desde el punto de vista de alguna ley o
costumbre aceptados). No obstante, prosigue
Dewey, la filosofia adquiere una especificidad
extra: analiza las condiciones, relaciones y
consecuencias de los propios criterios con la
finalidad de explicitar los valores que los
fundamentan y someterlos a una ulterior
valoracion y eleccién para dar lugar a valores
y creencias que resulten de un proceso
reflexivo y no de la mera costumbre, tradicién
o intereses de clase.

Es por ello que para Dewey la tarea de la
filosofia presente y futura es poner claridad en
las ideas de los hombres acerca de sus
pugnas Yy conflictos sociales, morales vy

politicos de su propio tiempo. Esa

especificidad hace de Ila filosofia un
persistente intento de identificar, valorar y
modificar las creencias basicas de la cultura,
es decir, rastrear sus condiciones de
aparicién, considerar su compatibilidad con
las demas creencias y proyectar nuevas
posibilidades. En este orden, la filosofia cobra
el sentido de critica de las criticas y, ademas,
se instituye como una actividad de evidente
caracter practico pues considera e introduce
nuevos significados y 6rdenes para nuestras
elecciones y compromisos basicos. Es por ello
que la filosofia asi comprendida parece operar
un movimiento doble: analisis y critica, por un

lado, y (re)construccion de respuestas y

situaciones, por el otro. En palabras de
Dewey, “[...] la filosofia no es ni puede ser
nada mas que esta operacion y funcion critica
vuelta consciente de si y de lo que implica,
ejercida deliberada y sistematicamente.”
(1948, p. 328). Asi, en la medida en que toma
como punto de partida las creencias, bienes y
valores, pero a la vez requiere de las ciencias
particulares para considerar las causas y
consecuencias de dichas creencias y valores,
esta idea de filosofia “[e]s una version del viejo
dicho de que la filosofia es el amor a la
sabiduria, de la sabiduria que no es
conocimiento pero que sin embargo no puede
existir sin el conocimiento.” (Dewey, 1948, p.
332). Ahora bien, este proceso no estara
acabado hasta tanto las reflexiones o
teorizaciones abstractas no resulten aplicadas
nuevamente en aquel curso de experiencia
cotidiano, el que motivé las reflexiones, para
tornarlo mas significativo, explicitar sus
conexiones Yy enriquecerlas mediante la
consideracion filosofica.

Hasta aqui hemos realizado un breve y
posiblemente sesgado recorrido por algunos
hitos de la filosofia contemporanea occidental.
Por fuera han quedado muchas versiones y
concepciones de la filosofia, desde aquella
planteada por Ludwing Wittgenstein en

términos de  “aclaracién  logica  del
pensamiento”, pasando por la definicion de
Michel

“diagndstico del presente” hasta la idea de

Foucault de la filosofia como
Gilles Deleuze y Feliz Guattari por la cual la
filosofia es el “arte de formar, de inventar, de

fabricar conceptos.” En términos generales

191



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 176-198

todas estas posiciones son herederas, directa
o indirectamente, de modo mas o menos
critico, de aquella concepcidn clasica por la
cual la filosofia representa el pensamiento
racional. Sin embargo, y retomamos
brevemente a Foucault, esta concepcion de
filosofia debe mucho a la separaciéon marcada
entre filosofia y espiritualidad propia de la
Modernidad. En este contexto, y como hemos
seflalado en otra oportunidad, se abre la
pregunta por la delimitacion entre el campo
filosofico y la espiritualidad, por las mixturas
que configuran los margenes de la filosofia y
debajo de todo ello, por el pretendido caracter
irracional de lo espiritual, religioso y mitico
(Intagliata y Mattarollo, 2023). Si recordamos,
ademas, que el relato clasico identifica el
nacimiento de la filosofia con el traspaso de
las  explicaciones mitolégicas a las

explicaciones racionales -presuponiendo,
claro esta, que las explicaciones mitolégicas
no son racionales-, se nos presenta una tarea
fundamental: revisar la relacion entre filosofia
y mito. Esta sera una tarea importante para la
critica al discurso hegemonico planteada por
la filosofia de la liberacion nuestroamericana,
sobre la que nos concentraremos en la

siguiente subseccion.

La filosofia de la liberacion y la critica al
discurso heleno-europeo-logocéntrico

En cuanto corriente de pensamiento
relativamente definida, y mas alla de que sus
antecedentes pueden rastrearse siglos atras,
las filosofias de la liberacion surgen a fines de

la década de 1960 en América Latina y tienen

como objetivo elaborar una auténtica filosofia
desde nuestro continente, es decir, una
filosofia que se asuma latinoamericana y que
fuera capaz de contribuir a la superacién de la
dominacién 'y dependencia estructural
(avalada por el academicismo predominante).
En este sentido,
[s]e trata pues de enraizar la reflexién
filosofica en una toma de posicion ético-
politica en favor de los sectores oprimidos,
vistos como portadores de la novedad
histdrica. [...] La tarea entonces es construir
un pensar (filosofar) propio. Y no alcanza
con replegarse hacia Latinoamérica. Es
necesario superar o trascender la filosofia
europea porque en ese marco categorial se
encuentran las razones profundas de la
dependencia. [...] Se trata entonces de una
critica entendida como des-truccion, como
un des-montar o des-armar criticamente el
marco categorial moderno occidental, para
avanzar en la consolidacion de una matriz
de pensamiento propio desde la que
podamos elaborar nuestros problemas
(cuestiones), los del mundo periférico
oprimido a causa de las desigualdades
estructurales que genera la globalizacion
hegemonica (Fontana 2021, p. 38-40).
Desde el punto de vista historico, la filosofia
de la liberacion tiene dos referencias
inmediatas centrales: el filésofo mexicano
Leopoldo Zea y el filésofo peruano Augusto
Salazar Bondy, quienes se vieron envueltos
en una muy interesante polémica acerca de la
filosofia

posibilidad de  forjar  una

192



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 176-198

auténticamente  nuestro-americana.”™ No
obstante, es en nuestro pais donde la
Filosofia de la liberacion cobra mayor fuerza y
desarrollo, de la mano de Osvaldo Ardiles,
Anibal
Cerutti, Julio de Zan, Rodolfo Kusch, Arturo

Andrés Roig, Mario Casalla, Hugo Asmann,

Fornari, Juan Scanonne, Horacio

Carlos Cullen y Enrique Dussel.

Sin perjuicio de los enormes aportes de cada
quien, tal vez Dussel constituya la figura mas
representativa de esta corriente.™ En lo que
sigue, y a la luz de aquella consideracién de
la filosofia de la liberacion como tarea de des-
montar, nos dedicaremos a algunos aspectos
basicos de su complejo y extenso
pensamiento filoséfico (materializado en sus
mas de 50 libros y 400 articulos), en particular
a su reinterpretacion del vinculo entre filosofia
y mito pero también al sentido que le otorga a
una auténtica filosofia de la liberacion. Para
ello, haremos un breve rodeo hacia las criticas
de Dussel al “relato” o mito (en sentido critico,
distinto del que veremos mas adelante) de la
Modernidad.

En la lectura de Dussel, la Modernidad
presenta una ambivalencia en tanto propone
un concepto emancipador racional, por un
lado, pero incluye una justificacion vy
legitimacion irracional de la violencia y la

dominacién, por el otro. En efecto, a partir de

3 Al respecto, pueden verse las fuentes de la
discusion: Salazar Bondy, A. (1968). ¢;Existe una
filosofia de nuestra América? México: siglo XXI, y
Zea, L. (1969). La filosofia americana como
filosofia sin méas. México: Siglo XXI.

4 Un anélisis del recorrido y de las influencias
filosoficas de Dussel son temas que exceden por

la conquista de América, la Modernidad
europea opera un movimiento doble: se
confronta con la alteridad, con lo Otro; lo
violenta, lo vence, lo domina y lo extermina,
definiéndose a si misma como un ego-
conquiro [*yo conquisto”, histérica vy
fenomenologicamente precedente al ego
cogito | “yo pienso” de Descartes] pero, a la
vez, no des-cubre a lo Otro como Otro sino
que lo en-cubre, lo subsume a lo Mismo, a sus
categorias interpretativas, a aquello que
Europa ya siempre fue. Asi, los pensadores
europeos -desde Aristoteles a Heidegger,
pasando por Descartes, Kant y Hegel, pero
también Lévinas, quien ha ejercido una
influencia filosoéfica notoria sobre Dussel y su
idea de alteridad- han construido un sentido
de Totalidad que no es sino parcialidad pues,
como senala Dussel, nunca han pensado que
lo Otro pudiera ser americano, asiatico,
africano, indio, mujer o disidencia, es decir,
alteridad radical.

Una de las estrategias mas caras a la
Modernidad frente a la alteridad ha sido
legitimarse como portadora de un progreso
que, en ultima instancia, es beneficioso para
lo Otro. Asi, la Modernidad logra justificar la
violencia y dominacién sobre el inocente,
declarandolo culpable de su pretendida

inferioridad o atraso y atribuyéndose un rol

mucho las pretensiones de este capitulo. Al
respecto, puede verse Marquinez A. G. (1995).
Enrigue Dussel. Filésofo de la liberacion
latinoamericana. En Dussel, E. Introduccion a la
filosofia de la liberacién. Bogota: Nueva América,
pp. 11-58.

193



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 176-198

necesario en el proceso de racionalizacién de
lo Otro. En este marco, sefiala Dussel, “[l]a
‘civilizacion’, la ‘modernizacién’ inicia su curso
ambiguo: racionalidad contra las
explicaciones miticas ‘primitivas’, pero mito al
final que encubre la violencia sacrificadora del
Oftro (1994, p. 52).

Llegamos asi al punto que nos ocupa: ¢,cuan
“irracionales” son las explicaciones miticas,
tradicionalmente opuestas a las filosoficas?
Para Dussel, en todo lugar la humanidad se
nucleos

ha planteado problematicos

universales compuestos por preguntas
fundamentales como aquellas por la totalidad
de lo real, la subjetividad, la moralidad, entre
otras. Frente a estas preguntas se han
desarrollado distintas narrativas racionales en
la medida en que dan razones para interpretar
y explicar los fendbmenos que aparecen en
esos nucleos problematicos. Asi, “[lla
produccion de mitos fue el primer tipo racional
de interpretacion o explicacion del entorno
real” (Dussel 2009, p. 15).

Estos mitos otorgan sentido a la vida de los
pueblos y les permiten interpretar los
momentos significativos de su existencia.
Ahora bien, de forma paralela, sefiala Dussel,
algunas culturas han logrado imponerse a
otras debido a su predominio politico,
econoémico y militar, predominio que se tradujo
también en dominacion cultural y en supresion
de unos mitos por otros. Asi, como sefala
agudamente Intagliata, “[...] seria interesante
repensar la centralidad de las filosofias griega
(en la antigledad)

y europea (en la

modernidad y contemporaneidad), junto con

sus problematicas y estilos, a la luz de estas
ideas.” (Intagliata y Mattarollo, 2023). ;No
podra ser el relato sobre el pasaje del mythos
al logos como origen de la filosofia parte de la
legitimacion de dominacion europea? Veamos
qué dice Dussel al respecto:

Se nos tiene acostumbrados, en referencia a
dicho pasaje (dando en este ejemplo a la
lengua griega una primacia que pondremos
enseguida en cuestion), de ser como un salto
que parte de lo irracional y alcanza lo racional,
de lo empirico concreto a lo universal; de lo
sensible a lo conceptual. Esto es falso. Dicho
pasaje se cumple desde una narrativa con un
cierto grado de racionalidad a otro discurso
con un grado diverso de racionalidad (Dussel,
2009, pp. 17).

Estos diversos grados de racionalidad y la
consolidacién de categorias filosdéficas
otorgarian nuevos modos de precision,
claridad semantica, fuerza conclusiva de la
argumentacion. En este sentido, Dussel
sugiere que el pensamiento con categorias
filosoficas representa cierto sentido de
progreso pues fijan el contenido de los
conceptos. Sin embargo, anade
inmediatamente, reportan una pérdida de la
multiplicidad de sentidos propios de los mitos,
sentidos que pueden ser redescubiertos en
distintos contextos y tiempos. En sus
palabras, “[e]l discurso racional univoco o con
cateqorias filosoficas, que de alguna manera
puede definir su contenido conceptual sin
recurrir al simbolo (como el mito), gana en
precision, pero pierde en sugestion de

sentido” (Dussel 2009, p. 16).

194



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 176-198

Junto con estas afirmaciones, Dussel observa
otro punto fundamental: fodas las culturas
urbanas del Neolitico han transitado ese
proceso de constitucion de términos o
palabras con significacion precisa en cuanto
resultado de una elaboracion metddica, es
decir, de constitucion de categorias filosoéficas
-siempre en torno a aquellos nucleos

problematicos universales. Valga la
insistencia en fodas las culturas: esto incluye
Egipto, India, China, Mesoamérica y los
Andes. La consecuencia que extrae Dussel
resulta de suma importancia:

Con esto queremos indicar claramente que ni
la filosofia nacié so6lo ni primeramente en
Grecia (en el tiempo), ni puede tomarsela
como el prototipo del discurso filoséfico (por
su contenido). De alli el error de muchos, que
en vez de describir los caracteres que deben
definirse como criterios de demarcacion entre
el mito y el discurso categorial filosdfico,
tienden a tomar a la filosofia griega como la
definicién misma de la filosofia en cuanto tal.
Esto es confundir la parte con el todo: un caso
particular no incluye la definicion universal. [...]
La filosofia del Oriente o de Amerindia seria
filosofia en sentido amplio; la de Grecia, en
sentido estricto. Se confunde el origen de la
filosofia europea (que puede en parte situarse
en Grecia) con el de la filosofia mundial, que
tiene diversas ramificaciones, tantas como
tradiciones fundamentales existen. Ademas,
se piensa que el proceso fue siguiendo
linealmente la secuencia “filosofia griega,
medieval latina y moderna europea”. Pero el

periplo histérico real fue muy diferente. [...]

Hay entonces filosofias en las grandes
culturas de la humanidad, con diferentes
estilos y desarrollos, pero todas producen
(algunas de manera muy inicial, otras con alta
precision) una  estructura  categorial
conceptual que debe llamarse filosdéfica. El
discurso filosofico no destruye el mito.
(Dussel, 2009, pp. 18-19).

Entonces, si la filosofia no nace en Grecia y si
el discurso filosoéfico racional no destruye al
mitoldgico, ¢como pudo instalarse esa idea vy,
mas importante aun, ;cémo puede revertirse
esa situacion? Para Dussel, la dominacion
europea por vias del colonialismo y las fases
sucesivas del capitalismo incluye, hemos
dicho,

produce un ocultamiento y distorsién de la

un aspecto cultural, aspecto que

historia de la filosofia sintetizados en el
helenocentrismo, el eurocentrismo y el
logocentrismo. La forma de resolver esta
distorsiébn serd avanzar hacia un dialogo
tradiciones filoséficas no-

actual entre

occidentales con la filosofia europeo-
norteamericana. Y aqui reaparece el sentido
de la Filosofia de la liberacién como aquella
que parte de las alteridades negadas o
suprimidas, que reconoce en su sufrimiento
“el” tema de la filosofia latinoamericana y que
deja ser al Otro. Esa revelacion del Otro
implica un posicionamiento de apertura y
aceptacion, es decir, una eleccion y un
compromiso moral que se expresa
fundamentalmente en una actitud orientada a
evitar toda tendencia a la subordinacién y a la
inclusion en

alguna totalidad que por

definicion le sera ajena. Asi, el saber oir

195



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 176-198

resulta una condicidon necesaria para el saber
interpretar la revelacion del Otro desde el Otro
y para, finalmente, el saber servir (Dussel,
1974, p. 182 y ss.). En este contexto se forja
una diferencia fundamental con el relato
filosofico tradicional: quien filosofa, ahora,
sera definida ante todo como una persona
éticamente justa y buena, comprometida con
una praxis de liberacion de la alteridad
oprimida adecuada a nuestra realidad y

necesidad.

Conclusiones
Quizas no sea necesario aclararlo, pero nada
de lo dicho aqui pretende instituirse como
palabra final. Al contrario, esperamos que
estas paginas funcionen como puntos de
apoyo para la lectura de las fuentes
consignadas y sobre todo como puntos de
partida para reflexiones dentro y fuera del
aula. Por otro lado, son muchas las preguntas
que podrian incluirse en este recorrido, como,
por ejemplo, qué concepcién de filosofia han
planteado las filésofas a lo largo de la historia
y como se diferencia de las concepciones
tradicionales androcéntricas (al respecto,
recomendamos enfaticamente la lectura del
capitulo  “Feminismos” en este mismo
volumen). Sin embargo, llegados a este punto
intentaremos dejar asentadas algunas
conclusiones sobre la pregunta por qué es la
filosofia -o mejor dicho “in-conclusiones”,
como senalan Busdygan y Adan (2017, p. 48).
Ubicada frente a si misma y desde si misma,
la filosofia ha dado multiples opciones para

caracterizar su objeto, su tarea y su sentido.

Es por ello que intentar brindar una unica
definicion de filosofia es una tarea condenada
al fracaso desde el inicio. Esto no debe
desalentarnos; al contrario, es un punto de
partida muy valioso para comprender que los
distintos sentidos de filosofia tienen mucho
potencial en funcion de nuestros diversos
intereses de corte mas tedrico, pero también
de nuestros intereses practicos y vitales pues,
como intentamos sefalar, qué entendemos
por filosofia deriva de pero también repercute
en nuestras decisiones, valores y formas de
conducirnos por la vida. Es asi que el
interrogante que orienta estas paginas no solo
se resiste a una Unica respuesta sino a
respuestas dadas de una vez y para siempre.
De este modo, la filosofia resulta dinamica,
abierta y multiple, razén por la cual se
pregunta por si misma a si misma una y otra

vez.

196



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 176-198

Referencias

Adorno, T. W. (1994). Actualidad de la
filosofia. En Actualidad de la filosofia,
Altaya, pp. 73-102.

Aristoteles (1994). Metafisica, Gredos.

Busdygan, D. y Adan, A. (2017). Filosofia
acerca de la filosofia. En Busdygan, D. y
Ginobilli, S. (Comps.). Ideas y perspectivas
filosoficas. UNQ Editorial, pp. 15-69.

Busdygan, D. y Udi, J. (2017). Reflexiones
filosofico-politicas en torno al capitalismo.
En Busdygan, D. y Gindbilli, S. (Comps.).
Ideas y perspectivas filoséficas. Bernal:
UNQ Editorial, pp. 247-304.

Hadot, P. (1998). ; Qué es la filosofia antigua?
Fondo de Cultura Econémica.

Descartes, R. (1995). Principios de Filosofia.
Gredos.

Descartes, R. (2007). Meditaciones
metafisicas. Gredos.

Dewey, J. (1948). Experiencia y naturaleza.
Fondo de Cultura Econémica.

Dewey, J. (1993). La reconstruccion de la
filosofia. Planeta-Agostini.

Dewey, J. (2012). Unmodern philosophy and
modern philosophy (P. Deen, Ed.).
Carbondale: Southern lllinois University
Press.

Dussel, E. (1974). Método para una filosofia
de la liberacion. Sigueme.

Dussel, E. (1994). El encubrimiento del Otro.
Hacia el origen del mito de la Modernidad.
UMSA / Plural Editores.

Dussel, E. (2009). Introduccién. En E. Dussel,
E. Mendieta, C. Bohérquez (Eds.). El

pensamiento filosofico latinoamericano, del

caribe y “latino” (1300-2000). Historia,
corrientes, temas y filosofos. Siglo XXI
Editores y CREFAL, pp. 15-20.

Fontana, J. M. (2021). Para descolonizar el
discurso filosoéfico: la analéctica de Enrique
Dussel. En Asprella, E., Liaudat, S. y Parra,
F. (Comps.). Filosofar desde Nuestra
Ameérica. Edulp, pp. 38-47.

Foucault, M. (1994). Hermenéutica del sujeto.
de La Piqueta.

Intagliata, M. y Mattarollo, L. (2023) EI qué, el
quién y el cémo de la filosofia. En Lufrano,
A., Mattarollo, L. y Salinas, G. (Comps.). E/
aula abierta. Edulp.

Jaeger, W. (2001) Paideia. Los ideales de la
cultura griega. Fondo de Cultura
Econdmica.

Jaspers, K. (2000 (1949)). La filosofia. Fondo
de Cultura Econdmica.

Kant, I. (2009). Critica de la razén pura.
Colihue.

Marx, K. (2010). El trabajo alienado. En
Manuscritos ~ economico-filosoficos  de
1844. Colihue, pp. 104-121.

Marx, K. (2014). Tesis sobre Feuerbach. En
Marx, K.y Engels, F. La ideologia alemana.
Akal, pp. 499-502.

Marx, K. y Engels, F. (2014). La ideologia
alemana. Akal.

Nudler, O. (2010). Los problemas de la
filosofia de la filosofia. En Nudler, O. (Ed).
Enciclopedia Iberoamericana de Filosofia
Vol. 31. CSIC / Trotta, pp. 19-48.

Platén (2007a). Republica. Eudeba.

Platon (2007b). Apologia de Socrates.

Losada.

197



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 176-198

Platon (2008). Banquete. del Nuevo Extremo /
Gredos.

Sanchez Vazquez, A. (1977). La filosofia de la
praxis como nueva practica de la filosofia.
Cuadernos Politicos 12. Editorial Era, pp.
64-68.

Corresponden a lo citado en el cuerpo del

texto. Las referencias bibliograficas

comentadas en notas al pie cuentan con los

datos de edicion

Livio Mattarollo es Licenciado, Profesor y
Doctor en Filosofia por la Universidad
Nacional de La Plata (UNLP). Ha sido becario
doctoral y post-doctoral de CONICET con
Centro de
Investigaciones en (IdIHCS,
UNLP/CONICET). Actualmente es miembro

del Grupo de Estudios Pragmatistas vy

lugar de trabajo en el

Filosofia

profesor en el Taller de Tesis de la Maestria
en Filosofia (UNQ), en la catedra de Teoria de
la Argumentacion (FaHCE, UNLP) y en el
Colegio Nacional (UNLP). Ha sido compilador
de los libros El conocimiento como practica
(Publicaciones FaHCE, 2014) y El aula abierta
(Edulp, 2023).
Correo electronico:

livio.mattarollo@nacio.unlp.edu.ar

Agradecimientos
En la seccion “La filosofia de la liberacién y la
discurso

critica al heleno-europeo-

logocéntrico” recupero  algunas ideas
trabajadas en “El qué, el quién y el como de la
filosofia” (El aula abierta. La Plata: Edulp.
2023). Agradezco a Mariana Intagliata, co-
autora de ese capitulo, por permitirme retomar

y avanzar sobre las ideas que alli aparecen.

198


mailto:livio.mattarollo@nacio.unlp.edu.ar

Agora UNLaR, vol. 9, num. 23, ago. 2024, Argentina, ISSN: 2545-6024, pp. 199-210

Nacion

Guillermo J. Vazquez
Universidad Nacional de Cérdoba

Enviado: 10 de octubre de 2023
Aceptado: 2 de abril de 2024

Resumen

El texto presenta sintéticamente una cartografia de la idea de “nacién” como concepto clave de la modernidad
politica. A través de la referencia critica a algunos textos clasicos sobre el tema como los de E. Renan, B.
Anderson y E. Hobsbawm, se sefialan algunos de los problemas mas persistentes en el pensamiento politico
sobre la nacion, particularmente: a) su nacimiento a partir de los Estados modernos; b) la discusién con el
marxismo; c) su vinculo con las ideas anticolonialistas. A su vez, se establecen algunas novedades que la teoria
y la praxis latinoamericana trajeron recientemente al concepto, como la idea de plurinacionalidad.

Palabras clave: nacion, pueblo, marxismo, modernidad, plurinacionalidad

Abstract

The text synthetically presents a cartography of the idea of “nation” as a key concept of political modernity. Through
critical reference to some classic texts on the subject such as those by E. Renan, B. Anderson and E. Hobsbawm,
some of the most persistent problems in political thought about the nation are pointed out, particularly: a) its birth
from modern States; b) the discussion with Marxism; c) its link with anti-colonial ideas. At the same time, some
novelties that Latin American theory and praxis recently brought to the concept are established, such as the idea
of plurinationality.

Keywords: nation, people, marxism, modernity, plurinationality

Introduccion Pues una posible division de tedricos politicos,

enmarca a un grupo que fue protagonista

Como senala Benedict Anderson en

Comunidades imaginadas, su libro sobre la idea politico de su época. En la izquierda los

de nacién -al que volveremos varias veces-, ejemplos son muchos: Lenin, Trotsky, el Che

una teoria acabada acerca del nacionalismo es Guevara, Mao, el propio Peron, dejaron obras

claramente escasa. Agregamos que ello no
sucede tanto en el campo politico, sino mas
bien en el académico, ya sea desde la filosofia

politica, la teoria politica o la ciencia politica.

de un rigor diverso (y dispar) aunque atendibles
en todos los casos juntamente con un conjunto
de decisiones politicas, estructuras historicas,

concreciones en instituciones y movimientos



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 199-210

practicos que completan y dan elementos
novedosos para su analisis.

Sucede lo que con el término populismo -ya
estudiado por Ernesto Laclau en el capitulo de
La razoén populista sobre las
conceptualizaciones previas a su libro—-: la
variabilidad, la ambigledad y la indeterminacién
del término, tan plural en su asuncion por parte
de los actores politicos que la defienden, hacen
que sea escasa su teorizacion, como algo que
escapa al concepto. Es decir, nacion suele
ubicarse como una anomalia.

Joseph De Maistre en sus Consideraciones
sobre Francia (1990), ironiza al respecto de las
dificultades de definicién: “Nacién: gran palabra
extremadamente cédmoda, ya que con ella se
hace lo que se quiere”. Sin embargo, a
diferencia de la ironia contrarrevolucionaria de
De Maistre, sera preciso mas bien pensar desde
la incomodidad de la palabra nacion. No tanto
por su amplitud, por su plurivocidad, sino sobre
todo por el recorrido histérico, por las
apropiaciones y las derivas politicas, incluso en
nuestro presente. Nacién ha sido uno de los
modos de la exclusién, del llamado a la pureza
racial, de la obligacion al matrimonio
endogamico y patriarcal, y un largo etcétera que
sigue interpelando el término en su dificultad de
revision.

El italiano Alessandro Campi (2006) menciona
—con justicia— la falta de buena reputacion de la
palabra. Con justicia, decimos, porque el autor

italiano piensa y escribe en una geografia

donde su historia mas reciente (la del siglo XX)
ha ensalzado la nacibn como una de las
razones de exterminios y limpiezas étnicas; y en
su actualidad (la Europa del siglo XXI) como
abuso de los partidos filofascistas para rechazar
la inmigraciéon y volver a llamar a purezas
raciales, ahora bajo el utilitarismo de la
“ocupacion del trabajo” que corresponderia a
los europeos de nacimiento.

I. Naciéon: entre

modernidad
El latin refiere como natio a los lazos parentales

la antigliedad y Ila

(nacimiento, etc.), vinculados con el gens: los
clanes familiares y el vinculo sanguineo.
Alessandro Campi hace un recorrido, partiendo
de los multiples modos de enunciar el simil a la
nacion en lenguas, tiempos y geografias
diversas, que van desde los tiempos biblicos (el
Israel como pueblo elegido), pasando por
Grecia y Roma, su herencia medieval y la deriva
moderna con sus debates tedricos mas
precisos. (Patria también integra esas raices,
como tierra de los padres.)

En general, la nacion como categoria se ha
dado como oposicién de un imperio universal,
como el del Imperio Romano; también en la
Edad Media el nacionalismo orient6 la lealtad
hacia el Estado nacional incipiente de entonces
antes que al sefior feudal. En estos casos tanto
como en la mayoria que le sucedieron en
épocas posteriores, como vemos, la nacion va
asociada también a wuna cierta idea de

resistencia, de contrapoder.

200



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 199-210

A diferencia de esta vision mas amplia y

extendida a lo largo de Ila historia, la
particularidad que sostiene Benedict Anderson
—-junto con otro marxista britanico, Eric
Hobsbawm (2000) -, es que la idea de nacién y
el sostenimiento del nacionalismo, son un
fendbmeno esencialmente moderno. Ello por
varias razones, desde el (y ante, es decir como
respuesta a) el ocaso de las comunidades
religiosas y los reinos dinasticos desde el siglo
XVIILI.

Sera tras la Revolucién Francesa que
los términos pueblo, Volk, peuple, common
people, dejan de tener un sentido peyorativo y
exclusivamente acotado a los sectores
socialmente mas bajos, y pasa a tener un
caracter de legitimidad universal. La nacién ya
no es mas un particularismo gentilicio, sino que
empieza a ampliarse inclusivamente, para
contener no a un sector puntual sino a la
totalidad, a todos los habitantes de un pais. “la
nacién tiende cada vez mas a coincidir
simbdlica y fisicamente con el pueblo” (Campi,
2006, p. 129).

A fines del siglo XVIII, hay una versién alemana
y romantica del concepto, de la mano del
romanticismo aleman de Goethe, Herder y otros
(que también incluye a Hegel en Filosofia): una
unidad organica y solidaria compuesta por
individuos unidos por la lengua, la historia y la
cultura, con fisonomia espiritual Unica e
irreductible. En ese mismo tiempo histérico, y de

la mano de la primera gran Revolucion, se erige

una version francesa, asociada al concepto
juridico-politico de ciudadania, donde Ia
igualdad no era de subditos pasivos sino de
derechos que pueden realizarse solo bajo su
amparo.

En el primer apogeo del capitalismo
“todo

desvanece en el aire”, la crisis general de la

decimonodnico, donde lo sodlido se
religion y los estamentos tradicionales, el
nacionalismo responde a esta crisis. No solo un
misticismo abstracto, sino una realidad
histéricamente concreta, arraigada y profunda.
Sera alli donde se produzca una unidad
—practica y tedrica— entre Estado y nacion; es
decir, entre el concepto Estado, pero también el
Estado concreto con su soberania, territorio y
poblacién; y la naciébn como conjunto de
simbolos y valores que otorgan un fundamento
histérico desde el pasado hacia el futuro. El
Estado otorga a la nacién un marco normativo e
institucional con los elementos basicos (desde
la escolaridad hasta las fuerzas armadas) que
puedan transmitir y defender esos simbolos y
valores.

En muchas circunstancias, el vinculo entre
Estado y nacibn es mas complejo vy
problematico: naciones que han perdido su
antigua forma estatal —caso judios antes de la
Estado de

armenios, kurdos, etc.—; naciones divididas o

creacion del Israel actual, los
repartidas en mas de un Estado —los pueblos
arabes—; o Estados que abarcan mas de una

nacionalidad, es decir, fendomenos de Estados

201



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 199-210

plurinacionales. Hugo Chumbita habla de una
“vocacion de Estado” (Chumbita, 2008, p. 493)
como modo de reconocer a las naciones. Es
decir, una voluntad de constituirse como

Estado-nacion en forma independiente.

Il. Marxismo y nacién

El marxismo de Marx y Engels en general
confrontd la concepcidn nacionalista vinculada
a los Estados, como un artificio ideolégico que
encubria la dominacion de clase, y la justificaba.
Sostenian este concepto sobre todo en relacion
a las burguesias nacionales, y contrapusieron
esas lealtades nacionales a la solidaridad
internacional (y universal) del proletariado. Hay
que leer esto criticamente con las posiciones,
en general, a favor del colonialismo de este
marxismo originario del siglo XIX, como el caso
del establecimiento de Inglaterra sobre India y
el repudio al anticolonialismo que Marx y Engels
propiciaron por ejemplo en este caso. Esto no
fue del todo asi en el marxismo del siglo XX: el
leninismo reconocio la legitimidad historica de
las luchas nacionales contra el imperialismo, y
la experiencia de los paises comunistas en
general no altero lo esencial de la vigencia del
Estado-nacion; procesos politicos
revolucionario-socialistas del Tercer Mundo, de
relevancia histérica innegable, como Vietnam,
China o Cuba,

nacional-comunismo y lograron imponer una

fueron calificados como

lectura particular, circunscribiendo  sus

circunstancias culturales e historicas

particulares, como parte fundamental de su
proceso politico.

En ese sentido, la necesidad de atencién por
parte del marxismo a la cuestion nacional ha
sido sefala en muchas oportunidades, como
por ejemplo por Cornelius Castoriadis, quien en
su clasico texto sobre critica al marxismo, el
primer volumen de La institucion imaginaria de
la sociedad, sostiene que: “La nacion (de la que
nos gustaria que un marxista que no fuese
Stalin nos explicara, mas alla de los accidentes
de su constitucion historica, las funciones reales
desde el triunfo del capitalismo industrial)
desempena hoy en dia este papel, cumple esta
funcion de identificacion, mediante esta
referencia triplemente imaginaria a una ‘historia
comun’ —triplemente, ya que esta historia no es
mas que pasado, que no es tan comun y que,
finalmente, lo que de ella se sabe y lo que sirve
de soporte a esta identificacion colectivizante
en la conciencia de las gentes es en gran parte
mitico. este imaginario de la nacion se muestra,
sin embargo, mas solido que todas Ilas
realidades, como lo mostraron dos guerras
mundiales y la supervivencia de los
nacionalismos. Los ‘marxistas’ de hoy, que
creen eliminar todo esto diciendo simplemente
‘el nacionalismo es una mistificacién’, se
mistifican evidentemente ellos mismos. (...)
Que una mistificacion tenga unos efectos tan
masiva y terriblemente reales, que se muestre

mucho mas fuerte que todas las fuerzas ‘reales’

202



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 199-210

(...) este es el problema” (Castoriadis, 1993, p.
257).

lll. Comunidad e imaginacién
El libro del

Comunidades imaginadas (Anderson, 1993),

britanico Benedict Anderson,

publicado originalmente en 1983, fue uno de los
primeros libros escritos desde el marxismo, con
una interesante combinacion de datos
histéricos y teoria politica, en pensar la idea de
nacién sin sostenerla desde prejuicios
reduccionistas o como un fenomeno anémalo y
mistificador. Alli sostiene una definicion de
nacion como una “comunidad politica
imaginada como inherentemente limitada y
soberana”. En su explicacion, Anderson avanza
en una logica analitica sobre los términos que
usa, que traen una cierta novedad a la teoria
politica. Dice que la comunidad es imaginada
porque “aun los miembros de la nacién mas
pequefia no conoceran jamas a la mayoria de
sus compatriotas, no los veran ni oiran siquiera
hablar de ellos, pero en la mente de cada uno
vive la imagen de su comunion” (Anderson,
1993, p. 23). El texto de Anderson (contra otros
tedricos clasicos como Ernest Gellner) tiene
una ventaja muy propicia para pensar la nacion:
no desprecia la “invencion” como mera
“fabricacion”, ni asiente una “falsedad” en esa
invencion, sino mas bien una “imaginacion” y
“creacion”. Plantea el problema tedrico —en el

que Gellner cae— si se da a entender que

existen comunidades “verdaderas” que pueden
yuxtaponerse con ventaja a las naciones.
Sobre los términos limitada y soberana que le
imprime a la comunidad imaginada, Anderson
explica que la nacién se imagina limitada
“porque incluso la mayor de ellas, que alberga
tal vez a mil millones de seres humanos vivos,
tiene fronteras finitas, aunque elasticas, mas
alla de las cuales se encuentran otras naciones.
Ninguna nacién se imagina con las dimensiones
de la humanidad. Los nacionalistas mas
mesianicos no suefian con que habra un dia en
que todos los miembros de la humanidad se
uniran a su nacion, como en ciertas épocas
pudieron pensar los cristianos, por ejemplo, en
un planeta enteramente cristiano” (Anderson,
1993, p. 23).

Y sobre su caracter soberano recuerda que el
concepto nacid en una época en que la
llustracion y la Revolucién estaban destruyendo
la legitimidad del reino dinastico jerarquico,
divinamente ordenado. Habiendo llegado a la
madurez en una etapa de la historia humana en
la que incluso los mas devotos fieles de
cualquier religion universal afrontaban sin poder
evitarlo el pluralismo vivo de tales religiones
entre las pretensiones ontoldgicas de cada fe y
la extension territorial, las naciones suefian con
ser libres y con serlo directamente en el reinado
de Dios. La garantia y el emblema de esta
libertad es el Estado soberano.

Por dltimo, se imagina como comunidad

porque, independientemente de la desigualdad

203



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 199-210

y la explotacion que en efecto puedan
prevalecer en cada caso, la nacion “se concibe
siempre como un compaferismo profundo,
horizontal. En Ultima instancia, es esta
fraternidad la que ha permitido, durante los
ultimos dos siglos, que tantos millones de
personas maten y, sobre todo, estén dispuestas
a morir por limitadas”
(Anderson, 1993, p. 25).

Anderson estrecha la idea de la lengua no con

imaginaciones tan

la oralidad, sino con la imprenta: una lengua es
la posibilidad de su continuidad escrita, de su
reproduccién para la ensefianza, la publicacion
de ideas, la industria cultural.

La posibilidad de imaginar a la nacién soélo
surgio en la historia cuando tres concepciones
culturales fundamentales, todas ellas muy
antiguas, entraron en crisis y no pudieron seguir
explicandose e influyendo en la mentalidad
humana. La primera de estas concepciones en
crisis, para Anderson, es la idea de que una
lengua escrita particular ofrecia un acceso
privilegiado a la verdad ontoldgica,
precisamente porque era una parte inseparable
de esa verdad. Fue esta idea la que cred las
grandes hermandades transcontinentales del
cristianismo, el islam y todas las demas. La
segunda idea: la creencia de que la sociedad
estaba naturalmente organizada alrededor y
bajo centros elevados, sobre todo monarcas
que eran personas diferentes de los demas
seres humanos y gobernaban mediante alguna

forma de derecho divino. Las lealtades

humanas eran necesariamente jerarquicas vy
centripetas porque el gobernante, como la
escritura sagrada, era un nudo de acceso al ser
y algo inherente a él. La tercera idea tiene que
ver con la temporalidad: la cosmologia y la
historia eran indistinguibles, mientras que el
origen del mundo y el del hombre eran idénticos
en esencia. Combinadas, estas ideas
arraigaban firmemente las vidas humanas a la
naturaleza misma de las cosas, dando cierto
sentido a las fatalidades de la existencia de
todos los dias (sobre todo la muerte, la pérdida
y la servidumbre), y ofreciendo, en diversas
formas, la redencion de tales fatalidades.

Estas certezas vinculadas estrechamente entre
si fueron declinando lenta y desigualmente,
primero en Europa occidental y luego en otras
partes, bajo el efecto del cambio econémico, los
descubrimientos (sociales y cientificos) y el
desarrollo de comunicaciones cada vez mas
rapidas, introdujeron una division entre la
cosmologia y la historia. No es sorprendente asi
que se haya comenzado a buscar, por decirlo
asi, una nueva forma de union de la comunidad,
el poder y el tiempo, dotada de sentido
(Anderson, 1993, p. 62).

Anderson sostiene que, a fines del siglo XVIII,
con las primeras independencias
hispanoamericanas y los fendmenos que le
anteceden, se consolida un tipo de organizacion
nacionalista que no se explica ni por la critica
ilustrada a los anciens régimes ni por el interés

econdmico o el liberalismo: la separacion de las

204



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 199-210

periferias de las metropolis es un punto

fundamental en la consolidacion  del
nacionalismo como forma politica. Son los
movimientos de liberaciéon nacional en América
los que se sustentan sobre particularidades que
generan una idea de comunidad deseada,
imaginada, en el medio del proceso de su
conformacion, y no cuando ya estaba resuelta.
La idea de nacion formaba parte de su

proyeccion, no su punto de llegada.

IV. La pregunta de Renan

El ensayista francés Ernest Renan dictd una
conferencia en la Sorbona, en 1882, que sigue
siendo uno de los ensayos mas provocadores a
la vez que minuciosos -incluso en su
brevedad- en defensa de la idea de nacién. Se
tituld “¢ Qué es una nacién?”, y hasta nuestros
dias sigue siendo discutido, incluso en
Argentina (Vernik 2004 y 2018).

Destacaremos algunas ideas esenciales de
Renan en ese texto. En primer lugar, su
racismo

intencion de romper con el

vinculandose a la nacién; una nacidn es
cualquier cosa menos pureza, biologia, origen
idéntico. A propdsito de Francia dice “no existen
en Francia diez familias que pudiesen
proporcionar pruebas de un origen franco, e
inclusive se trataria de una prueba defectuosa
por esencia, debido a los miles de cruzamientos
desconocidos que pueden descomponer todos
los sistemas de los genealogistas” (Renan,

1947, p. 28). Corre principios etnograficos de

las naciones modernas, aunque es consciente
de que eso se intenta instalar desde diversos
sectores, incluso autoproclamados
nacionalistas. “La historia humana difiere en
forma absoluta de la zoologia”, dice, un poco
irbnicamente, aunque remarcando las
disciplinas que construyen esos sentidos. En
ese sentido, como afirma Foucault al estudiar la
genealogia en Nietzsche, el transito hacia los
arboles genealdgicos del pasado esta poblado
de ‘“invasiones, luchas, rapifias, disfraces,
trampas”. El historiador argentino Félix Luna, en
su libro sobre Alvear, dird —en consonancia con
Renan- que "es absurdo hablar de aristocracia
en la Argentina. En las grandes familias

portefias basta trepar un poco el arbol

genealégico para topar con el abuelo
contrabandista o bolichero. Y las viejas cepas
del interior, que a través de los antepasados
conquistadores  entroncan  con linajes
espafoles han padecido tantos siglos de
oscuridad y pobreza que su lustre perdio el brillo
y solo les queda una hidalguia de gotera, un
procerato municipal". Ya en uno de los ultimos
capitulos de su libro, Benedict Anderson
sostiene que no hay una raiz comun, ni menos
una derivacion directa, entre el nacionalismo y
fendmenos como el antisemitismo o el racismo.
La biologizacién de la nacion esta arraigada en
ideas contrarias a las de imaginacion: “Los
suefios del racismo tienen efectivamente su
origen en ideologias de clase mas que en la de

nacion: sobre todo en las pretensiones de

205



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 199-210

divinidad de los gobernantes y de sangre ‘azul’
o ‘blanca’ y la ‘crianza’ entre las aristocracias.
No es sorprendente asi que el padre putativo
del racismo moderno no sea algun nacionalista
pequenoburgués sino Joseph Arthur, conde de
Gobineau. Ni que, en general, el racismo y el
antisemitismo no se manifiesten a través de las
fronteras nacionales sino dentro de ellas. En
otras palabras, no justifican tanto las guerras
extranjeras como la represion y la dominacion
internas” (Anderson, 1993, p. 210).

En segundo lugar, corre a otros unificadores
posibles de esa idea de nacién que persigue: ni
la raza, ni una lengua, ni los intereses comunes,
la religion, la geografia o las necesidades
militares bastan para su conformacion. Hay en
la nacién, un principio espiritual para la
concepciéon de Renan. La temporalidad de la
nacion une pasado y presente: la misma esta
basada en un legado de recuerdos, tanto como
en el consentimiento actual, el deseo de vivir en
comun, la voluntad de continuar haciendo valer
la herencia indivisa que se ha recibido. No hay
nacion sin un culto de los antepasados: “un
pasado heroico, grandes hombres, la gloria...
haber hecho grandes cosas juntos, querer
hacerlas todavia” (Renan, 1947, p. 40). Y el
sufrimiento comun mas que la alegria comun.
Pero Renan también menciona una necesidad
respecto del pasado que no es solo su
recuerdo: son los olvidos en comun los que
conforman la nacién. Como el Nietzsche de la
segunda “Sobre

intempestiva, utilidad vy

perjuicio de la historia para la vida”, Renan
sostiene que olvidar es tan importante como
recordar; que todo presente se conforma
también de olvidos, y ahi el trabajo de una
nacion es relevante. Esa idea en comun tiene
que ser ‘“plebiscitada” -en un término
democratico usado expresamente por Renan-
todos los dias. Esto es un esfuerzo politico, no
metafisico: se deriva de una pluralidad de
naciones algo deseable y necesario para que el
mundo no tenga “mas que una ley y un amo”.

Hay en la idea de nacion una preocupacion por
la muerte y por la inmortalidad —que no esta en
el marxismo ni en el liberalismo. Renan hablara
del animo de “morir por la naciéon” que no anima
otros conceptos politicos. En el marxismo en
tanto Marx ya hablé de las generaciones
pasadas como una opresion del cerebro de los
vivos que, como una pesadilla, generaba mas
problemas que soluciones para el futuro

revolucionario. En el liberalismo, una vez

muerto el individuo -su horizonte de
razonamiento y centro de su politica—, todo lo
que vendria después es supersticion y
colectivismo. Lo que describe Anderson con
gran claridad: “El hecho de morir por la patria,
que de ordinario nadie escoge, supone una
grandeza moral que no puede tener el hecho de
morir por el Partido Laborista, la Asociacion
Médica Norteamericana, o quiza incluso
Amnistia Internacional, porque todos éstos son
organismos a los que nos podemos afiliar o

renunciar a voluntad” (Anderson, 1993, p. 203).

206



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 199-210

Mas alla de los panteones y los héroes
pasados, lo cierto es que hay una idea
intergeneracional bien amplia en la nacién: no
solo se trata de generaciones que ya no estan
vivas, sino incluso de aquellas generaciones

futuras que todavia no nacieron.

V. Plurinacionalidad
innovadora
Una interesante

como propuesta

novedad ha sido la
Constitucién Politica del Estado de Bolivia,
resultante de un proceso politico y constituyente
durante el gobierno de Evo Morales y Alvaro
Garcia Linera, aprobada en el afio 2009. Alli se
instituye un término novedoso que rompe con la
concepciéon unitaria de la nacibn como
estructurante espiritual y cultural del Estado,
pasando a ser muchas naciones en un solo
Estado: plurinacional.

Dicha Constitucion, modélica y estudiada en
otros procesos de reivindicacién plurinacional y
autonomista (como el de Catalufa o el Pais
Vasco en Espana), sostiene en su Preambulo
que: “El pueblo boliviano, de composicion
plural, desde la profundidad de la historia,
inspirado en las luchas del pasado, en la
sublevacion indigena anticolonial, en la
independencia, en las luchas populares de
liberacion, en las marchas indigenas, sociales y
sindicales, en las guerras del agua y de octubre,
en las luchas por la tierra y territorio, y con la
memoria de nuestros martires, construimos un
nuevo Estado. Un Estado basado en el respeto

e igualdad entre todos, con principios de

soberania, dignidad,

armonia y

complementariedad,
solidaridad, equidad en la
distribucion y redistribucién del producto social,
donde predomine la busqueda del vivir bien;
con respeto a la pluralidad econémica, social,
juridica, politica y cultural de los habitantes de
esta tierra; en convivencia colectiva con acceso
al agua, trabajo, educacion, salud y vivienda
para todos. Dejamos en el pasado el Estado
colonial, republicano y neoliberal. Asumimos el
reto histérico de construir colectivamente el
Estado Unitario Social de Derecho Plurinacional
Comunitario, que integra y articula los
propodsitos de avanzar hacia una Bolivia

democratica, productiva, portadora e
inspiradora de la paz, comprometida con el
desarrollo integral y con la libre determinacion
de los pueblos”.

Como podemos observar, hay una idea de un
pasado en comun, acontecimientos
reivindicados como parte del basamento para
construir el Estado (que es uno solo) presente y
ademas un cuaderno de navegacion hacia el
futuro: hay una idea plurinacional que sigue
defendiendo las potencialidades culturales vy
unificadoras de la naciébn como venimos
entendiéndola, pero buscando deliberadamente
evitar cualquier concepcion que desconozca la
preexistencia y pluralidad de naciones
originarias en el territorio boliviano.

Esta concepcion se explaya en el esquema
institucional que se propone. Por ejemplo, en

sus primeros dos articulos:

207



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 199-210

“Articulo 1. Bolivia se constituye en un Estado
Unitario Social de Derecho Plurinacional
Comunitario, libre, independiente, soberano,
democratico, intercultural, descentralizado y
con autonomias. Bolivia se funda en la
pluralidad y el pluralismo politico, econémico,
juridico, cultural y linguistico, dentro del proceso
integrador del pais.”

Articulo 2: “Dada

precolonial de las naciones y pueblos indigena

Y en el la existencia
originario campesinos y su dominio ancestral
sobre sus territorios, se garantiza su libre
determinacion en el marco de la unidad del
Estado, que consiste en su derecho a la
autonomia, al autogobierno, a su cultura, al
reconocimiento de sus instituciones y a la
consolidacién de sus entidades territoriales,
conforme a esta Constitucion y la ley”. Es decir
gue, como se sostiene en el articulo tercero, la
nacion boliviana esta conformada por la
totalidad de las bolivianas y los bolivianos, las
naciones y pueblos indigena originario
campesinos, y las comunidades interculturales
y afrobolivianas que en conjunto constituyen el
pueblo boliviano.

En diversas instituciones (obligatoriedad de
bilinglismo con lenguas originarias,
coexistencia de distintos canones juridicos,
etc.) se busca llevar adelante una idea de la

pluralidad de naciones con elementos comunes

! Para un anélisis mas pormenorizado del proceso
plurinacional boliviano, recomendamos la compilacion
de Bonetto e Irusta, 2016.

y diversos al mismo tiempo, incluso con

temporalidades diversas”.

VI. Nacién y pueblo

Por ultimo, es necesario mencionar que la idea
de nacibn no contiene en si misma
necesariamente una idea popular, de las clases
bajas, de los sectores postergados y oprimidos.
Para dar un ejemplo cercano, en la Argentina
del siglo XIX -y extensivamente también en la
del XX-, las élites dirigentes construyeron una
idea de nacidén, con su proyecto estatal
respectivo: la generacién del 80 es un caso
paradigmatico de esa construccion de una
nacion excluyente y elitizada, a distancia de la
generaciéon de mayo (San Martin, Belgrano,
Moreno) que si habia pensado en un proyecto
mas inclusivo, incluso con los pueblos
originarios locales. El autor que bien vio esta
diferencia, fue el marxismo italiano Antonio
Gramsci, no en vano uno de los mas retomados
por las teorias de la nacion en la Argentina del
siglo XX. En sus cuadernos de la carcel habia
escrito que: “En Italia el término nacional tiene
un significado muy restringido ideolégicamente
y en ningun caso coincide con popular, porque
en este pais los intelectuales estan alejados del
pueblo, es decir de la nacién, y en cambio se
encuentran ligados a una tradicién de casta que

no ha sido rota nunca por un fuerte movimiento

208



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 199-210

politico desde
(Gramsci, 1976, p. 125).

Benedict Anderson sostiene que el tipo de

nacional-popular abajo”

nacionalismo de clases altas, sustentados en la
idea excluyente de nacion -tanto para el
enemigo interno y subalterno, como para el
extranjero amenazante— surge como respuesta

a una nacion imaginada desde abajo: “el

nacionalismo oficial fue tipicamente una
respuesta de grupos dinasticos y aristocraticos
—clases altas— amenazados por el
nacionalismo vernaculo popular. El racismo
colonial fue un elemento importante de esa
concepcion del

‘Imperio’ que trataba de

combinar la legitimidad dinastica con la
comunidad nacional” (Anderson, 1993, p. 211).
Una idea anticolonial (es decir hacia afuera de
sus fronteras) y antioligarquica (es decir, hacia
dentro de esas mismas fronteras) de nacion se
ha erigido en el siglo XX, e incluso en el XXl en
América Latina como una de las formas
politicas mas representativas y estables de lo
gue podria denominarse un “campo nacional-
popular”’ en la concepcidn politico-historica. Ese
camino sigue teniendo un recorrido, con
apogeos y caidas, que hace necesario volver
siempre a repensar la nacién sin esencializar su
contenido, sino mas bien hacia una integracion
entre diversas tradiciones, sus temporalidades

y su proyeccién como idea futura.

209



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 199-210

Referencias

Anderson, B. (1993) Comunidades imaginadas.
Reflexiones sobre el origen y la difusién del
nacionalismo, FCE.

Bonetto, M. e lrusta, S. (2016) Del Estado
nacional al Estado plurinacional, Eduvim.

Campi, A. (2006) Nacion. Léxico de politica,
Nueva Visién, 2006.

Castoriadis, C. (1993) La institucién imaginaria
de la sociedad. T1: Marxismo y teoria
revolucionaria, Tusquets.

Chumbita, H. (2008) “Nacion” en el Diccionario
de Ciencias Sociales y Politicas, T. Di Tella,
H. Chumbita, S. Gamba y P. Gajardo,
Emece.

Gramsci, A. (1976)
nacional, Juan Pablos Editor.

Hobsbawm, E. (2000) Naciones y

nacionalismo desde 1780, Critica.

Literatura y vida

Renan, E. (1947) ¢ Qué es una nacion?,
Elevacion.

Vernik, E. (comp.) (2004) Qué es una nacion. La
pregunta de Renan revisitada, Prometeo.
Vernik, E. (comp.) (2018) Actualidad de la
nacion. Materia y memoria de la vida

popular, UNGS.

Guillermo Vazquez es Dr. en Filosofia por la
Universidad Nacional de Cordoba (UNC) Se
desempefia como docente e investigador en la
Facultades de Ciencias Sociales, en la Facultad
de Filosofia y Humanidades (UNC) y en la
Maestria en Derecho y Argumentacién. Ha
compilado la Obra Reunida de Deodoro Roca y
el debate Tosco-Rucci, entre otras.

Correo electronico: gvazquez@unc.edu.ar

210



Agora UNLaR, vol. 9, num. 23, ago. 2024, Argentina, ISSN: 2545-6024, pp. 211-236

Poder

Oscar Madoery
Universidad Nacional de Rosario

Recibido: 9 de diciembre de 2023
Aceptado: 27 de marzo de 2024

Resumen

El presente articulo se centra en el tema del poder. Aborda diez cuestiones relativas a este concepto que
obviamente no agotan su tratamiento, pero ofrecen una perspectiva amplia acerca de lo que implica el poder
en el mundo social y politico. Se analiza cédmo el poder se presentan en la vida social, su contribucién a
configurar y potenciar asimetrias sociales, su fuerza en el ordenamiento social, su tendencia concentradora y
su permanente busqueda de legitimacién, su capacidad de incidir sobre el tiempo social y de resignificar los
espacios relacionales, su fuerza para configurar diferentes mundos sociales, asi como su potencialidad para
animar procesos liberacionistas y practicas de organizacion comunitaria en la realidad latinoamericana.
Palabras clave: poder, asimetrias, colonialidad, organizacion, liberacién

Abstract

This article focuses on the topic of power. It addresses ten issues related to this concept that obviously do not
exhaust its treatment, but offer a broad perspective on what power implies in the social and political world. It
analyzes how power is presented in social life, its contribution to configuring and enhancing social
asymmetries, its strength in social order, its concentrating tendency and its permanent search for legitimation,
its capacity to influence social time and to re-signify the relational spaces, their strength to configure different
social worlds, as well as their potential to encourage liberationist processes and community organization
practices in the Latin American reality.

Keywords: power, asymmetries, coloniality, organization, liberation

Introduccion
El presente articulo se centra en el tema del
poder. Aborda diez cuestiones relativas a este
concepto que obviamente no agotan su
tratamiento, pero ofrecen una perspectiva
amplia acerca de lo que implica el poder en el
mundo social y politico. Tener presente la
dimension del poder resulta indispensable al
momento de pensar la politica, ya que
estamos en presencia de una nocion

ampliamente trabajada, debatida, abierta,

polémica y permanentemente utilizada para
interpretar y/o justificar multiples fenédmenos
propios de la vida social y politica a lo largo de
la historia.

En el articulo se analiza cémo el poder esta
presente de multiples maneras en la vida
social, se remarca que, al ser producto de
relaciones sociales, necesariamente se nutre
de las asimetrias que contribuye a provocar.
Asimismo, se reconoce que como fuerza

social tiende a disciplinar la sociedad, a



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 211-236

aumentar su concentracion al tiempo que
busca aceptacion y legitimacion. El poder
como fuerza histérica influye sobre las
dimensiones temporales y espaciales de la
vida humana y social, reacomodando
momentos, historias y otorgando sentidos
diversos a los lugares. De este modo, a partir
de relaciones de poder diversas, se
construyen mundos sociales simultaneos
superpuestos en la realidad social y politica.
Por ultimo, se destaca que el poder también
se puede presentar como fuerza liberadora, a
partir de la movilizacion popular y la
organizacion comunitaria.

A lo largo del escrito se repasan autores y
referentes ineludibles sobre el tema del poder,
asi como otros tratadistas que ofrecen
miradas sugerentes, aunque sin ninguna
pretension de exhaustividad. Estas
reflexiones permanecen abiertas y muchas
otras preocupaciones sobre el poder quedan
pendientes, por ello el articulo no propone una
conclusion, sino que se presenta como una
propuesta abierta en el camino de un debate
central para las ciencias sociales en general y

la ciencia politica en particular.

1. El poder esta presente de multiples
maneras en la vida social
Existen numerosas formas de aproximarse al

significado de la palabra poder. Desde el
campo de la fisica, el poder es el equivalente
a una fuerza, a una cantidad de energia
aplicada a una cosa para que haga algo o deje
de hacerlo. En el campo de las ciencias

sociales, al poder se lo asocia con multiples

situaciones, tanto con la libertad como con la
coercion, con la autoridad como con la
participacién, con la violencia institucional
como con la accién comun, con la justicia
como con la arbitrariedad (Han, 2016), con la
dominacién como con la liberacién. El poder
es el componente fundamental de los estudios
politicos y se presenta como autoridad
personal e institucional, como jerarquia social,
como capacidad de organizaciéon vy
movilizacién, como relacion de fuerzas, como
amenaza coercitiva o represiva, etc.

En su raiz etimoldgica, el poder designa la
capacidad o la potestad para hacer algo. La
palabra proviene del latin potére, y este a su
vez de posse, que significa ser capaz. Como
como sustantivo o

tal, puede funcionar

como verbo. Como sustantivo, puede
significar el dominio, imperio, facultad o
jurisdiccién que tiene alguien para ordenar
algo. Como verbo, designa el hecho de tener
la facultad o la capacidad o disposicién de
hacer algo. Max Weber sostenia que el poder
es “...la probabilidad de imponer la propia
voluntad, dentro de una relacion social, aun
contra toda resistencia y cualquiera que sea el
fundamento de esa probabilidad” (Weber,
2008, p. 686).

Segun Montbrun (2010), el

aquella posibilidad de imponer la voluntad

poder expresa

propia a los demas por cuestiones de edad,

sexo, filiacién, cualidades personales,
posesion de recursos escasos, produccion y
apropiacion de informaciéon o conocimientos,
desempefio de posiciones institucionales y

otras, que se ejerce a través de algun medio

212



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 211-236

especifico, que puede ser la fuerza, el
conocimiento, la riqueza, el dogma o cualquier
factor que sirva para impulsar o constrefir a
otros a hacer lo que en otras circunstancias no
harian.

Cuando se piensa en los fundamentos del
poder se suele sefialar que en todo orden
social se expresan modos de relacién humana
y cultural, modos de reproduccién econémica
y laboral y modos de regulacién institucional y
legal. En cada uno ellos se manifiestan
relaciones de poder y se erigen
organizaciones y pautas para ejercer vy
administrar dicho poder. Por ello, dentro de
una sociedad es usual distinguir el poder
econémico, el poder politico y el poder
ideolégico. Son campos identificables pero
interrelacionados, ya que lo material, lo
organizacional y lo simbdlico se entremezclan
y condicionan mutuamente en la realidad
social y politica de una sociedad determinada.
En palabras de Vilas (2013, p. 30), la
configuracion de las relaciones de poder en un
ambito de la vida social no es neutra respecto
de la configuracién de esas relaciones en los
otros ambitos mencionados.

El poder econdémico se basa en la desigual
distribucion y apropiacion de recursos, bienes
y servicios necesarios para la reproduccién de
la vida. EI

principalmente en la institucionalidad del

poder politico se asienta
estado y en la accién publica capaz de
producir cambios en las estructuras sociales.
El poder ideolégico se refiere a la persuasion
de las ideas y en su capacidad para influenciar
Sobre esas

comportamientos humanos.

cuestiones giran los debates histéricos y
contemporaneos acerca del poder y sus
manifestaciones, con posturas enfaticas vy
contrapuntos notorios que sefialan el mayor
peso de uno u otro de esos campos.

El poder también puede ser interpretado como
algo sistémico, como una dimensién que va
mas alla de las relaciones interpersonales y
grupales. Marx planteaba que el poder deriva
de las relaciones sociales de produccion vy
configura un fenomeno sistémico o estructural
que se reproduce e internaliza dentro del
tejido social o del sistema de relaciones
sociales. Por tanto, la divisidn en econdémico,
politico e ideoldgico resulta analitica y no
necesariamente derivada de la naturaleza de
las cosas.

Michael Foucault se preocupaba por las
formas como se ejerce el poder, las
tecnologias y procedimientos mediante los
que opera ese poder y las consecuencias y
efectos que se derivan de ello. Su aporte
permite entender al poder no como una
institucion, como algo localizado en el aparato
del Estado, una estructura o una fuerza de la
que disponen algunos, sino como dispositivos
y practicas que configuran una trama social
mas compleja. El poder se constituye
socialmente porque presupone siempre a mas
de un individuo para realizarse y las
relaciones de poder pueden estructurar el
campo de otras acciones posibles. Incluso son
referencias  al

crecientes las poder

comunicacional que controla las
subjetividades, que logra centrarse y operar

mecanismos de accion e interpretacion social

213



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 211-236

que lo convierten en un poder organizado,
voraz y despotico, como ya anticipaba José
Pablo Feinmann (2008).

También se suele dotar al poder de un sentido
vinculado a la dominacién de unos sobre otros
o, en el mejor de los casos, como una
hegemonia que le adosa a la dominacién la
aceptacién social de determinado estado de
cosas. Antonio Gramsci fue quien prestd
especial atencion al papel de esas
mediaciones en la politica moderna y en
especial al conjunto de  procesos
institucionales y simbodlicos mediante los
cuales un grupo o clase social transforma su
dominacién econdémica en hegemonia, en
conduccion intelectual del conjunto de la
sociedad. Hannah Arendt, por su parte,
sostenia que el poder sélo puede ser
realmente efectivo Si incluye el
consentimiento de los gobernados. Es que,
para perdurar y expandirse, se requiere de
algun tipo de organizacion e
institucionalizacion que otorgue respaldo

politico a ese poder.

2. El poder es una relacién social que se
nutre de las asimetrias
Vilas (2013) sostiene que el poder es esa

particular relacion social en cuya virtud una
persona o un grupo de personas obligan o
inducen a otra u otras a ejecutar determinadas
acciones o a abstenerse de ellas, usualmente
bajo algun tipo de condicionamiento o
amenaza. El poder implica una asimetria en
las relaciones sociales, una desigualdad que

pone en juego un dominio o una capacidad de

unos sobre otros. Este es un punto claro: si
hay poder, hay desigualdad y se necesitan
contrapoderes para equiparar las relaciones
sociales. El poder establecido se mantiene
cuando se controlan las preguntas mas que
las respuestas politicas; y los procesos de
cambio se inician cuando se interroga al
poder, cuestionando una situacion de
subordinacion, de injusticia o de negacion.
Interrogar al poder es introducir preguntas
molestas; Helder Camara solia graficar esto
expresando que, en su accion sacerdotal,
cuando le daba de comer a un pobre lo
llamaron santo, pero cuando preguntaba por
qué habia pobres, lo llamaban comunista.
Esta ultima no era la pregunta permitida, era
una pregunta que los poderosos intentaban
sofocar para reducir el juego politico a una
realidad inmodificable en términos materiales
y simbdlicos. Quienes detentan el poder sobre
una sociedad suelen presentar los conflictos
sociales como anomalias, grietas o
alteraciones en el clima de convivencia social
donde debe primar la concordia.

Aparece aqui un vinculo directo entre poder y
politica que abre la posibilidad de encontrar
otros alcances a diferentes cuestiones,
cuando se busca ir mas alla de respuestas
técnicas y se piensa en términos de modos
particulares de organizar y ejercer el poder
politico. Por ejemplo, en los debates sobre el
desarrollo latinoamericano, suele expresarse
que la palabra adquiere un caracter
controversial segun como sea entendido. Si
se considera al desarrollo sélo como un
econdémico,

proceso explicado por

214



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 211-236

argumentos técnicos y estadisticos respecto a
variables macroecondmicas, el desarrollo es
una cuestion propia de perfiles profesionales
que detentan esos conocimientos y expresan
lenguajes apropiados. En cambio, si se parte
del postulado que entiende al desarrollo como
una categoria politica (Madoery, 2016), la
discusién remite a relaciones de fuerzas
sociales, a proyectos politicos en tension, a
prioridades de gobierno y a modificacion de
estructuras materiales y practicas simbdlicas
predominantes en una sociedad.

Desde

preguntas que cuestionan que el desarrollo

una perspectiva politica surgen

esté pensado en el que deberia ser su punto
de llegada (sustentable, humano) y no desde
su punto de partida: sociedades atravesadas
por carencias extremas y desigualdades
obscenas. Revertir esa perspectiva solo es
posible desde una praxis que interrogue
permanentemente a los poderes reales y
permita enfrentar situaciones historicas y
presentes

de explotacion humana, de

insustentabilidad social y ambiental en
modelos productivos, de atropello institucional
por parte de sectores corporativos, de
desprecio y ofensa cultural hacia aquellos que
siguen envueltos en situaciones de
marginacion. El quiebre politico es necesario
para reconocer que el desarrollo también vy
fundamentalmente es accion reparadora, es
conciencia colectiva recreada a partir de
practicas de organizacion y movilizacion
popular que interrogan permanentemente las
fuerzas concentradas y excluyentes; es
estados

consolidar protagénicos  que

traduzcan energias sociales en realidades
efectivas y requiere construir proyectos

colectivos que, en el contexto de las
contradicciones sociales, corran los limites de

lo posible y lo imaginable.

3. El poder es una fuerza que pretende
disciplinar la sociedad
El poder tiende a disciplinar e incluso a

destruir factores de identificacion social. En el
seno del denominado capitalismo
informacional o cognitivo que esta signado por
la presencia determinante de las tecnologias
y la informacion digitales, se configura un
poder que se expande globalmente, que
ocupa la centralidad en la creacion de
sentidos de realidad, que condiciona las
subjetividades. Impone una cultura global sin
dioses, sin sangre y sin suelo dice Han (2018);
destruye memorias, legados y vinculos para
configurar individualidades autocentradas y
unidas por las légicas de consumo.
Institucionalmente, logra instalar formaciones
predatorias (Sassen, 2015), que imponen
I6gicas de despojo amparadas, incluso, por
mecanismos legales e institucionales que
operan al interior de los paises y en el sistema
global.

Sin embargo, esta cuestion de la eliminacién
de atributos de identidad social y grupal
atribuibles a la globalizacion neoliberal no es
nueva. En América Latina, Africa y Asia hace
tiempo que se reflexiona en términos de la
colonialidad del poder, para analizar la
relacion entre imperios y colonias, para

demostrar que el surgimiento de codigos

215



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 211-236

universales, en campos como la geografiay la
historia, esta basado en la correspondencia
entre la autoridad colonial que los
universaliza, por un lado, y la subordinacién
de los colonizados, por el otro. En ello siempre
operan justificaciones culturales que
precedieron o sucedieron a la conquista
factica de territorios, para lograr que el poder
colonizador consiga moldear a partir de su
perspectiva la memoria, el entorno, la lengua,
la cultura y hasta la ontologia del nativo. Por
lo que la alternativa a la conjuncion de cultura,
identidad e historia propuesta desde el
imperio s6lo puede proceder de las colonias,
donde voces como las de Aimé Cesaire o
Frantz Fanon introdujeron el clamor nativo
para refutar o anular la perspectiva
dominadora (Edward Said, 2009, p. 39 y ss).
La importancia de esas y otras voces sera
retomada por los autores decoloniales
latinoamericanos.

A los territorios coloniales se les formulan
propuestas ex-céntricas, apartadas de su
centro. Si se los cataloga histéricamente como
“descubiertos”, “barbaros”,
“subdesarrollados”, “incorregibles”, se abona
la posibilidad de naturalizar la inexistencia de
un pensamiento y un estilo propio. Autores
como Jauretche, Dussel o Quijano, entre
otros, han demostrado que, desde el
encubrimiento de América, la principal tension
americana se da en términos de superioridad-
inferioridad. El imperium bajo el ropaje
colonial, neocolonial, liberal o neoliberal, ha

negado la existencia de un otro que pueda ser

reconocido como valido, como alteridad
sustantiva.

La matriz colonial de poder (Quijano, 2000),
trasciende al colonialismo y por ende

sobrevive luego de los procesos
independentistas de América del siglo XIX,
presenta una fuerte impronta cultural, donde
consagra la superioridad de una parte sobre
la otra: blanco-no blanco, hombre muijer,
capital-trabajo, razon-pasion, Europa
(ampliada)-América (circunscripta a su parte

latina). La idea de Occidente es el centro del

sistema de representacion del mundo
moderno, que fundamenta todas esas
dicotomias. “The West and the Rest’,

denomind Stuart Hall (2007) a este paradigma
de organizacién social. En efecto, la matriz
colonial de poder se asienta sobre una
estructura compleja de niveles entrelazados:
control de la economia, de la autoridad, de la
naturaleza y de los recursos naturales, del
geénero Y la sexualidad, de la subjetividad y del
conocimiento. Funciona como una red de
creencias sobre las que actua y se racionaliza
la accion (Mignolo, 2010). Son dominaciones
ancladas en estructuras materiales de la
economia, en leyes y cédigos de Estado, en
reglamentos burocraticos, en planes de

estudio académicos, en proyectos de

investigacion  cientifica, en consumos
culturales, en el discurso sobre el otro, en la
subjetividad (Said, 2009).

Se configura entonces una geopolitica de
centros y periferias, como una division
ontolégica entre las culturas: por un lado, la

racionalidad, la creatividad, la disciplina, el

216



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 211-236

pensamiento abstracto; por el otro, el mito, la
supersticion,
(Castro Gomez, 2007, p. 26). Para este

eurocentrismo el todo tiene absoluta primacia

lo espontaneo, lo imitativo

sobre las partes, hay una légica que gobierna
el comportamiento del todo y de cada uno de
sus componentes. Cada espacio, sea local,
nacional, regional es receptor de tendencias
modernizadoras, en un proceso de
convergencia global. Pero esto no da lugar a
la coexistencia espacial de formas diferentes
de entender la cultura, la sociedad, la
economia y el estado. Por ello, cada territorio
no se presenta como un componente
autonomo dentro de un rompecabezas global,
sino como un engranaje dentro de un sistema
de poder basado en relaciones estructurales,
institucionales, epistémicas, raciales,
clasistas y de género. Son sistemas-territorios
desequilibrados, desiguales, en el marco del
sistema-mundo de dominacién que va
mutando desde formas liberales clasicas o

esquemas neoliberales contemporaneos’.

4. El poder es una fuerza que tiende a la
concentracion
El poder librado a su propia voluntad tiende a

la concentracion, a la acumulacion sin limites,
a la eliminaciéon de barreras y restricciones.
Para Hobbes la sociedad construye el sistema
politico y lo dota de poder para contrarrestar
el miedo a la violencia y el conflicto. El Estado
se constituye y legitima en su exclusivo

monopolio de la violencia, como piramide del

1 Una ampliacién de estos temas se encuentra en
Madoery (2020).

poder y la autoridad. Los principales debates
que giran en torno al poder politico buscan
controlar o regular esta tendencia, donde la
division institucional de poderes representa un
componente republicano fundamental. Para la
ciencia politica, se trata del conjunto de
autoridades que ejercen el poder politico en
un Estado, dividido en poder ejecutivo, poder
legislativo y poder judicial. Este esquema
plantea la creacion de ambitos institucionales
que mutuamente se controlen y limiten para
sostener la estabilidad integral del Estado.

En este sentido, los poderes publicos poseen
la potestad para ejercer de forma legitima las
atribuciones que les confiere la constitucion y
su objetivo es asegurar la convivencia social
mediante la implementacion del orden a
través de wuna autoridad. En algunas
constituciones nacionales se incorporan otros
poderes con la intencion de otorgar un
protagonismo directo a los sectores populares
de la sociedad y avanzar sobre la matriz
liberal de representacién, como en el caso de
la Republica Bolivariana de Venezuela, cuya
Constitucién aprobada en 1999 define al
Poder Publico Nacional organizado en cinco
ramas: ejecutiva, legislativa, judicial,
ciudadano y electoral.

También existen poderes facticos dentro de
una sociedad, aquellos que ostentan de hecho
una incidencia social determinante por su
fuerza comunicacional, por su predominio

econdmico, por capacidad de movilizacién

217



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 211-236

social, por su fuerza desestabilizadora, por su
poder de fuego, por el control estratégico de
ciertos recursos, u otros argumentos. Poseen
la capacidad para influir y ejercer presién
sobre las decisiones del poder politico.
Numerosas instituciones y organizaciones
sociales operan como poderes facticos, a
través de mecanismos legales o ilegales al
interior de una sociedad determinada.

De manera que el estudio de la politica tiene
como uno de sus capitulos centrales la
indagacion de los esfuerzos de las personas y
los grupos con el fin de alcanzar y ejercer su
poder y oponerse al de otros individuos vy
organizaciones. El estudio del poder politico
existencia de

siempre revela la

contrapoderes, de competiciones y
resistencias y la multiplicidad de situaciones
de oposicion, conflicto, antagonismo y lucha
entre poderes institucionales y facticos dentro
de una sociedad.

En efecto, la relacién entre poder y politica
remite al orden vigente en una sociedad y a
las posibilidades de transformacién social. En
el terreno tedrico, la politica se recupera
cuando se ubica en su centro la cuestién del
poder; y en el terreno practico, la lucha contra
los poderes establecidos abre el camino de
las transformaciones  democraticas vy
populares. Vilas afirma que transformar la
pluralidad social y la dispersién de conductas
e intereses en una unidad politicamente
organizada, implica la construccion de una
matriz politica que admita la legitimidad de los
conflictos de poder y asuma la factibilidad de

su procesamiento sin destruir la unidad del

conjunto. Ello requiere ver a ese otro como un
igual politico, con derecho a promover
proyectos de poder diferentes. El poder
politico construye al otro como sujeto de
derechos. Ese conflicto de poder que asoma,
no se resuelve por la pura deliberaciéon
racional, también se puede recurrir al
despliegue de fuerza, aunque no supone
eliminar material, legal o simbdlicamente a los
antagonistas. “El enfrentamiento politico es
enfrentamiento de proyectos de organizacién
y conduccion del conjunto social” (Vilas, 2013,
identidad

deriva de los

p. 148). De manera que la
politicamente relevante
proyectos de ordenacion y conduccién de la
sociedad y no de atributos -sociolégicos o
étnico-culturales como la clase, la etnia, el
genero, etc.

Pero en tiempos neoliberales, los problemas
de la politica en torno al poder se
incrementan. El neoliberalismo representa un
orden civilizatorio, algo mucho mas profundo
gue un conjunto de recetas econdémicas; no es
necesaria del

la consecuencia avance

tecnolégico ni el resultado légico del
desarrollo de los mercados, sino la expresion
contemporanea de un sistema mundo de
jerarquias y exclusiones exacerbadas, de un
capitalismo tan globalizado como ilimitado.
Opera tanto en el plano internacional,
nacional, local y a nivel de sociedades e
individuos.

Existe aqui un problema politico porque desde
los centros de poder globales, se desvalorizan
y deslegitiman las acciones y las instituciones
de aquellos

paises que formulan

218



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 211-236

reivindicaciones soberanas y que defienden

formas propias y autonémicas,
considerandolas marginales, populistas o
autoritarias, condenadas a quedar fuera de un
mundo donde ya no hay fronteras. De este
modo, se

profundizan las jerarquias

espaciales propias de la
modernidad/colonialidad.

Pero existe ademas un problema tedrico: la
neutralizacién cultural y simbdlica en aras de
un escenario unico global descarta formas de
pensar y modalidades locales de organizar la
vida: sus construcciones comunes y sus
experiencias democraticas se destifien y sus
habitantes se alejan de los caminos propios.
Multiples dispositivos actuan en la estructura
psiquica de las personas, sobre sus gustos,
sus deseos, sus preferencias, afectando
convirtiendo

anclajes, obligaciones

ciudadanas en cargas morales,
interrumpiendo acuerdos sociales en nombre
de un esfuerzo que siempre es individual,
modificando parametros comunes y
abonando la busqueda del éxito a cualquier
precio. También se atacan sistematicamente
los lazos de insercion, los factores de
inclusion y ciudadania, los derechos humanos
efectivos y la cultura como campo ético-
comunitario, para que los registros de las
personas ya no estén guiados por una
memoria y una herencia que provea
solidaridades y responsabilidades. Por el
contrario, se promueven subjetividades
atrapadas en mandatos de rendimiento y
goce, e idearios de libertad donde todo

depende del esfuerzo individual, de la

voluntad y méritos propios. Si ya no se trata
de construir una sociedad mejor desde lo
comun, todo Ilimite, toda regulacion es
concebida como restriccion y no como regla
de comportamiento social. Se contribuye asi a
resquebrajar la trama solidaria, provocando
nuevas fricciones y rupturas sociales.

En esa misma linea, la construccidon
comunicacional de sentido busca que la
democracia no seduzca, sino que
escandalice, al vincularla con la corrupcién, la
insensibilidad de los dirigentes, el
oportunismo, al tiempo que se combate todo
aquello que la fortalece: el compromiso, la
militancia, la movilizacion popular. La
decision, propia de grupos motivados que
luchan por sus derechos, cede paso a la
opinién, propia de individuos que operan en
base a una masa positiva de datos que no los
compromete (Han, 2016), y que recurren
permanentemente a lenguajes amables que
muchas veces no son otra cosa que la
clausura de planteos opuestos a un
pensamiento Unico de vocacion universal. El
neoliberalismo necesita sujetos
desorientados, sin contorno ni lazos; apaticos,
esto es despreocupados e insensibles;
interpretados por voces mediaticas que
explican la realidad; representados, porque la
participacion 'y el protagonismo son
peligrosos; atemorizados, demandantes de
referentes que provean seguridad vy
encabecen cruzadas contra la corrupcion y los
cepos; endeudados, para poder acceder a
todas las oportunidades del mercado. De este
satisface

modo, lo que aspiraciones

219



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 211-236

individuales es el capitalismo y no la
democracia.

Pero, a su vez, ese capitalismo neoliberal es
el escenario de la frustraciéon individual y
social, de la consagracion de la exclusién, del
fin de la utopia del tiempo redentor para
millones de descartados sociales. Personas
conscientes que en el futuro no llegara el
progreso, sino la confirmacién de estar fuera
de la sociedad, encerrados en sus mundos de
vida que coexisten espacialmente con la
sociedad visible, positiva, pero habitando sus
margenes, revolviendo sus desechos. Esto es
una produccion radical de subjetividad desde

un poder absoluto.

5. Quienes detentan poder buscan
aceptacion

Si de un lado el poder implica preeminencia,
del otro implica obediencia, que se ampara en
la conviccion de la legitimidad del mandato, en
la conveniencia en consentirlo, en la
percepcion de una amenaza en caso de
desobediencia o directamente en el puro
acatamiento forzado. (Montbrun, 2010). La
legitimidad ha sido entendida genéricamente
como la coherencia entre las decisiones de
poder y el sistema de valores de los que
obedecerlas. El busca

deben poder

reconocimiento, aceptacion, incluso
adulacion, a través de multiples mecanismos
que disimulen y limiten el uso de la fuerza por
parte de la autoridad.

La nocidn de hegemonia es la que aparece en
el lenguaje social y politico para referir a

situaciones donde la coercidn se muestra

revestida de consenso, cuanto la direccion
cultural y moral de una sociedad contribuye a
un convencimiento social que va mas alla de
la dominacion. Se trata de algo que va mas
alla de establecer ideas aceptadas vy
compartidas, ya que la conduccion

hegemonica se alcanza a través del
despliegue de un arco amplio de practicas,
instrumentos y organizaciones. Medios de
comunicacion masiva, sistema educativo,
prédicas literaria,

religiosas, produccion

deportes, musica, son algunos de los
espacios de lucha por la produccion de
sentidos y significados y su aceptacion por
amplios sectores de la sociedad (Vilas, 2013,
p. 182).

Perry Anderson (1987) sostiene que un
sistema hegemonico de poder se define por el
grado de consenso que obtienen de las masas
populares a las que domina, y la consiguiente
reduccion en la cantidad de coercidén
necesaria para reprimirlas. Sus mecanismos
de control para asegurar ese consenso
residen en una red ramificada de instituciones
culturales  (escuelas, iglesia, partidos,
asociaciones, etc.) que manipulan a las
masas explotadas a través de un conjunto de
ideologias transmitidas por los intelectuales,
generando una subordinacién pasiva. La
dominacién burguesa se fortalece, ademas,
por la adhesion de clases secundarias
aliadas, conformando un compacto bloque
social bajo la direccion politica de la clase
dominante (Giacaglia, 2002).

Antonio Gramsci es el autor ineludible en este

tema ya que incorpora bajo el concepto de

220



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 211-236

hegemonia una dinamica compleja del poder
que excede la ideologia o las concepciones
del mundo que detentan los sujetos sociales y
considera elementos materiales, el rol de las
instituciones y del estado, asi como la
dinamica general de lo social. Profundizar al
estudio de la hegemonia desde Gramsci,
permite comprender la sociedad y su
transformacion, ya que el concepto refiere
tanto a la forma histérica de la dominacion
burguesa, a la guerra de posiciones dentro de
la estructura estatal, como a la direccion
politica, moral e intelectual del conjunto social
(Waiman, 2022). La hegemonia es una
relacion social que atraviesa distintas
dimensiones: parte de una base material
ligada a la posicion de las clases en la
estructura y se realiza en las
superestructuras, a través de una concepcion
del mundo que encarna la visién general y
expresa los intereses del grupo dirigente pero
de forma universalizada, al tiempo que se
plasma de formas diversas en el sentido
comun, en las practicas cotidianas y, en su
momento mas desarrollado, en un tipo
particular de Estado (Varesi, 2015, p. 11).

Otra cuestion novedosa en la concepcion
gramsciana de hegemonia es el papel que le
otorga a la ideologia, no como un sistema de
ideas, ni como falsa conciencia de los actores
sociales, sino como un todo organico y
encarnado en

relacional aparatos e

instituciones, aquello que articula fuerzas

2 La fuente de las ideas gramscianas de hegemonia y
bloque histérico se encuentra en Gramsci (1972) y
Gramsci (1998).

histéricas dispersas y fragmentadas vy
configura un “bloque histérico”. Desde la
teoria gramsciana de la hegemonia la politica
puede ser concebida como articulacién y
lucha

politica, protagonizada por una

compleja trama de histéricos

(Giacaglia, 2002)?.

sujetos

6. El poder reacomoda el tiempo

El control sobre la medicion y la asignacién del
tiempo para a ser fundamental para el
ejercicio del poder (Vilas, 2013, p. 199). La
permanencia en el tiempo del ejercicio de la
fuerza y de la obediencia hace posible la
conversion de la supremacia factica en
dominacién politica y la transformacién del
poder en derecho. Para ello, tiene que haber
algun tipo de respuesta a necesidades,
demandas y expectativas de la poblacion.
Existe una construccion social del tiempo,
donde su conceptualizacion y medicion
obedecen a diferencias sociales y culturales.
También existe una construccion politica del
tiempo, que establece secuencias, memorias
y ritmos de la accion social. Pensemos en el
tiempo de duracion de la jornada laboral o de
la escolaridad, en el tiempo del servicio militar,
en el tiempo medido en afios de aportes y
afios de vida para acceder al derecho a la
jubilacion, en el tiempo otorgado al derecho a
la maternidad y la paternidad, en el tiempo
requerido para la movilizacion hacia los

lugares de trabajo, en el tiempo preservado

221



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 211-236

para las creencias religiosas, en los feriados

asignados a determinados hechos o
personas.

En la realidad social, también se presenta una
pluralidad de tiempos en funcién de actores,
momentos, perspectivas, preferencias,
tecnologias disponibles, y a la coexistencia
heterogénea entre ellos, el tiempo vertiginoso
del financista, el tiempo parsimonioso del
aldeano, el presente continuo del marginado,
etc.

La cuestion del tiempo no ha sido interpretada
siempre de la misma manera. Una serie de
procesos explican un notable cambio histérico
a partir de la era moderna, ya que en las
culturas premodernas el tiempo estaba

vinculado siempre a indicadores
socioespaciales y naturales. En aquellas
sociedades, el lugar como asentamiento
geografico de la vida social coincidia con el
espacio porque las actividades sociales
estaban marcadas por la presencia. El tiempo
transcurria subordinado al espacio o, mejor
dicho, tiempo y espacio eran modelados
segun la situacion de cada lugar; cada
localidad tenia el control de fijar su propio
marco de horario y el territorio de un pais
integraba una serie discontinua de
temporalidades, cada una de ellas con su
idiosincrasia regional y local (Ortiz, 2014, p.
82). Con la invencion y posterior difusion del
reloj mecanico, se consigue organizar
socialmente el tiempo y separarlo de su
referencia con el espacio. Esto no obedeci6
s6lo a un avance técnico, sino que fueron

necesarias decisiones politicas para integrar

espacios una misma
totalidad:

estableciera un parametro unico en la forma

heterogéneos en
primero, una convencidon que
de establecer la hora vy, luego, la distribucion
universal de esa medida para unificar los
horarios. Ambos requisitos se cumplieron
entre fines del siglo XIX y principios del XX, y
con ello se organizé la jornada laboral, se
unificaron lapsos para la logistica y el
transporte, para el intercambio comercial,
para las comunicaciones, para fijar el
funcionamiento de las administraciones, etc.
En esa separacion de espacio y tiempo, éste
paso a ser la dimensién social decisiva porque
lo moderno en su linealidad contribuia a
organizar el pasado y el futuro de todos los
pueblos en un mismo marco global para la
experiencia humana (Ortiz, 2014).

Prioridad del tiempo como argumento de
cambio e ideal civilizatorio, ha sido la
combinacion que permite aun hoy, calificar
como adelantados o atrasados a los
diferentes lugares y ordenar el mundo
moderno desde esa légica. El futuro podia
anticiparse gracias a las dinamicas
progresivas propias de una cultura que se
presentaba como superior, cuyo motor
capitalista se reivindicaba capaz de sacar a
los lugares del atraso, de su corsé de
restricciones, quebrando barreras regionales,
autonomias,

disolviendo despojando

tradiciones culturales. A partir de ese
mandato, se encontrarian retrasados aquellos
territorios carentes de occidente, desprovistos
de sus valores, de sus instituciones, de sus

mercados. En ese sentido, las apelaciones de

222



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 211-236

las ultimas décadas al fin de la historia niegan
la posibilidad de un futuro distinto a la
repeticion del presente, la imposibilidad de
cambio en el estado de cosas y la resignacion
de aquellas victimas del orden social vigente.
El uso de las nociones temporales permite
justificar las relaciones de poder existentes.
Las concepciones del tiempo cimentan
culturalmente el entendimiento acerca de la
sociedad y las estructuras de poder que nos
rodean, muestra el peso que éstas detentan
dentro de las relaciones interpersonales, las
relaciones entre grupos sociales y las
relaciones entre naciones y grupos de
naciones, dice Gabriela Vargas Cetina (2017).
La relacion entre poder y tiempo ofrece
matices. Si se acepta que el tiempo es
historias

circular, se asume que las

ciclicamente se repiten ya que en la
circularidad no hay comienzo ni fin, sino una
secuencia infinita. Si se entiende que el
tiempo es lineal, se considera que hay inicio y
fin de los tiempos, que se marcha hacia
delante y que el pasado anuncia y prepara el
futuro. Si se cree que el tiempo se representa
en forma irregular, se acepta que hay hechos
o circunstancias que irrumpen en un momento
dado y cambian el rumbo; son quiebres que
rompen el tiempo histérico y provocan giros
que cambian el sentido de las cosas. Un
sentido de poder subyace a cada concepcion:
la nocién del tiempo lineal y acumulativa
resulta funcional a la especulacién reinante en
el mundo contemporaneo y a la idea del fin de
la historia propia del triunfo del capitalismo de

fines del siglo XX. También resulta funcional a

la ilusion de un progreso  que
indefectiblemente llegara en algin momento.
La concepcion ciclica del tiempo somete a la
realidad a lo inexorable de lo que se repetira,
abonando el supuesto de la inevitabilidad
donde muy poco se puede cambiar. Pero
también resulta ordenadora para aquellas
culturas que respetan los ciclos y las sefales
de la naturaleza y acomodan la vida social
segun esas sefiales. La percepcion quebrada
permite alentar los cambios de rumbo, ya que
nada es irreversible ni inexorable y alimenta
las expectativas de transformacion social y
politica (Cirigliano, 2008, p. 20 y ss).

Oftras voces insisten en senalar que el tiempo
lineal y progresivo esta fundamentalmente
cargados de relaciones de dominacion.
Massey (2007), desde la geografia, afirma
que dar prioridad al tiempo lineal permite fijar
como adelantadas o atrasadas a las
sociedades, anulando diferencias espaciales
para unificarlas en una linea histdrica. Los
instrumentos  temporales sirven  para
presentar la diferencia como una forma de
distancia y lejania. Esto es similar a lo
planteado por Fabian (2019 p. 194), desde la
antropologia, cuando sostiene que esta
conceptualizacion del tiempo es la razoén
epistemolégica y moral por la cual la
antropologia se alié a la empresa colonial: las
sociedades expansivas, agresivas y opresivas
que necesitaban espacio para ocupar,
también requerian el tiempo para adaptar los
esquemas de una historia de sentido Unico:
progreso, desarrollo, modernidad (y sus
imagenes

especulares negativas:

223



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 211-236

estancamiento, subdesarrollo, tradicion). La
geopolitica tiene sus bases ideoldgicas en la
crono-politica, ya que ni el espacio ni el tiempo
politicos son

recursos naturales, sino

instrumentos de  poder interpretados
ideolégicamente. Ocupar un espacio “vacio”,
subutilizado y no desarrollado para el bien
comun de la humanidad, asi como apelar al
“tiempo publico” para senalar que el tiempo
interpersonal, intergrupal, e internacional esta
alli para ser ocupado y medido, son ficciones

creadas desde alguna logica de poder.

7. El poder otorga sentido a los espacios

Pensar la relacion entre la politica y el espacio
no es un tema nuevo ya que son NUMErosos
los antecedentes que se pueden apreciar en
la historia del pensamiento politico. Aristételes
hablaba del lugar como primer bien comun,
Maquiavelo planteaba la necesidad de situar
al Estado en un espacio dentro del que es
posible aspirar a la virtud, Tocqueville
sostenia que de acuerdo con el soporte fisico
los hombres podian construir alli la sociedad
fundamentos

sobre nuevos, para

Montesquieu el espacio determinaba
conductas humanas, Weber puso énfasis en
la raiz territorial de toda relacion politica
(Cairo, 2013, p. 772 y ss).

Pero esa concordancia entre politica y
espacio se fue debilitando paulatinamente
cuando otros temas pasaron a ocupar el
centro de las polémicas politicas. Delgado
(2003) dice de la Geografia algo que en cierto
sentido puede ser aplicado también a la

Ciencia Politica: que el espacio dejo de

interesar como objeto de reflexién y paso a ser
considerado como un contenedor, con
existencia absoluta e independiente de los
fendmenos contenidos en él; se trataba de
describir lo que ocurria en una superficie sin
reflexionar sobre ella. Milton Santos decia que
la Geografia habia llegado a ser una disciplina
“viuda del espacio”, tal vez ocurrié lo mismo
con las Ciencias Sociales en general. En
tiempo de globalizacion se potencia esa
metafora de la desterritorializacion donde
prevalece una cultura internacional distante
de raices nacionales, regionales o locales,
que deviene creadora de “no lugares” (Augé,
2014); de redes que no son partes espaciales
sino nodos interconectados por flujos
especificos y la transmisién incesante de
datos. Pero que todo sea desterritorializacion
es un mito (Haesbaert, 2011), porque en
simultaneo  se expresan  fendmenos
combinados de reterritorializacion a escala
nacional, regional, local, urbana y aparecen
imagenes de espacios que hacen palpable la
diversidad: lugares conectados -sin dudas-
con partes de lo global a través de tecnologias
o0 pautas de consumo, pero que transitan lo
cotidiano desde temporalidades propias y
territorialidades especificas. En el continente
americano esas figuras dibujan diversas
cartografias rurales, campesinas, indigenas,
periurbanas, barriales e incluso
metropolitanas. De modo que la globalizacion
también representa la vuelta a escena de lo
espacial, que ya no se muestra acotado a los
marcos del Estado Nacion sino diseminado en

variados ambitos territoriales.

224



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 211-236

Las relaciones entre espacio y sociedad no
tienen un rostro Unico, son diversos,
disputados, cambiantes, fértiles. Dinamicas
que valen tanto para la escala mas distante
como para la mas cercana. En ellas el espacio
necesita ser percibido como mucho mas que
mera superficie, mas bien como una realidad
relacional abierta a politicas que provocan
geografias desiguales. Si el tiempo expresa la
duracion de los cambios, el espacio manifiesta
la extension de las multiplicidades. Massey
(2007) sostiene que anular esto en aras de un
mundo uniforme permite eludir desafios tanto
éticos como politicos vinculados a aceptar a
otros en su singularidad y convivir con ellos.
Evadir lo espacial de los analisis politicos no
es inocente, por el contrario, incorporarlo
representa una esperanza frente al engano y
la falsedad de lo global, como afirma Milton
Santos (1994). Si el tiempo es dimension
fecunda de transformacion, el espacio es
dimension ética de compromiso.

Numerosos alcances ofrecen los procesos
sociales vistos en sus espacialidades ya que
los poderes se ubican, construyen geografias
de centros y periferias, ordenan desde algun
lugar. Este tema no es algo menor, nunca lo
fue y menos aun en tiempos de
desconexiones y reapropiaciones, de una
escena mundial que  desterritorializa
economias, que borra fronteras, que des-
gravita culturas y ciudadanias. Porque el
poder necesita neutralizar los espacios
sociales subalternos como condicion de
dominacién o imposicién, quitarle aquello que

hace diferente y auténtico a un lugar, para

alinearlos a sus pautas de reproduccion. Esto
no es un invento del neoliberalismo, en todo
caso el escenario internacional
contemporaneo pretende llevar tal exigencia a
su maxima profundidad, la de aplanar la tierra
y forjar un imaginario de un mundo
hiperconectado al que todos accedemos en
una hipotética igualdad de condiciones.

Para lograr colocarse por encima de las
particularidades de cada sociedad, un orden
social de dominacion necesita invalidar la
dimensién espacial, aduefarse del tiempo y
calificar los lugares como subdesarrollados,
en vias de modernizacion, colocarlos fuera de
la historia 0 -en el mejor de los casos- en la
sala de espera. El peligro concomitante a este
proceso geopolitico es su aceptacién y
reproduccién acritica como sentido comun o
pauta natural indiscutible. Si los pueblos
americanos son barbaros o incorregibles, si
Sus economias son extractivas, si sus
democracias son de baja intensidad, si sus
estados son autoritarios y fallidos, en
definitiva, si los define una ausencia, una
imperfeccion, una falla, la invitacion es a imitar
antes que a crear. El esfuerzo principal esta
orientado a asimilar los patrones de aquellos
lugares que “estan mejor”, antes que
reflexionar a partir de la propia condicion.
Claro que esto puede verse de otra manera
cuando aparecen con toda su fuerza
aproximaciones que ofrecen una referencia
geografica, cuando se recupera el espacio de
interaccion, el lugar, la regién, el territorio.
Estas palabras no son sinénimos, aunque

forman parte de un lenguaje que incorpora al

225



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 211-236

suelo significados y proyecciones, que
describe los lugares no como piezas sueltas
de un rompecabezas mundial sino como
expresiones de dinamicas sociales y politicas
fuerzas

asentadas, de relaciones de

temporales y espaciales cimentadas,

cristalizadas e institucionalizadas, pero
también en constante ebullicion.

El territorio es un concepto politico que implica
sociabilidades en tensién, temporalidades que
cambian, espacialidades que condicionan,
que se crean y se apropian. No hay politica sin
territorio, sin disputas territoriales. La politica
es geopolitica y el caracter terrestre resulta un
ordenador de la actividad politica. En tiempos
de interconexiones multiples y sociedades de
la informacidn, esta afirmacion puede resultar
obsoleta, propia de otra época. Sin embargo,
lo reticular no elimina lo territorial, sino que lo
complementa y, en todo caso, permite re-
jerarquizar los espacios en funcioén de su rol
nodal o aleatorio en las redes digitales.

Cada lugar esta centrado, esta estructurado a
partir de fuerzas centripetas. El lugar tiene
como rasgo principal que atrae hacia si mismo
y permite interpretar la ubicacibn como un
acontecimiento del poder. Poder también
puede significar emplazamiento y esto es
valido para los poderes dominantes como
para los resistentes, de manera que las
diferentes realidades expresan logicas de
imposicion, pero también de desobediencia.
De hecho, a los espacios que se oponen al
poder centralizador, se los desubica,
convirtiéndolos en espacios marginales, o se

los desvaloriza. El poder depende del espacio,

ninguna légica de poder esta desubicada: ni la
ocupacién soberana del suelo, propia del
espacio estatal; pero tampoco la ocupacion
econdmica del suelo, propia del espacio
productivo, ni la ocupacién digital del suelo
propia del espacio tecnoldgico; menos aun la
ocupacién telurica del suelo, propia del
espacio cultural. Son campos de lo social y lo
politico, que al ser contemplados permiten
concebir al territorio como sistema, y evitar la
tentacién reduccionista de concebirlo sélo
como mero reflejo de fuerzas exdgenas
(globalismo) o como mera expresion de
iniciativas  enddgenas  (localismo). Es
reconocer la conformacion historica y actual
de los territorios en base a diversas logicas de

poder en tension.

8. Las relaciones de poder construyen
mundos sociales
Los puntos de vista sociales no son neutrales

sino definidos por algun interés. Cada realidad
manifiesta luchas de sentidos, esfuerzos por
reconocer diversidades; por registrar limites,
posibilidades y preferencias de diferente tipo;
por asumir que se sigue luchando por la tierra
y por el habitat; que se denomina a las
personas y los bienes de acuerdo con su
origen, que se derrama sangre por defender
una patria, un suelo. Que lo global no tiene
que ser exclusivamente dominante, también
puede convertirse en ambito de consolidaciéon
de aspiraciones comunes; que lo nacional no
es algo declinante, por el contrario, también
puede ser ambito de proteccion y garantia de

derechos irrenunciables; y que lo local no es

226



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 211-236

estrictamente limitante, también puede ser
expresion de valores comunitarios y amparos
sociales. La realidad se configura en torno a
mundos sociales diversos que coexisten
geograficamente en diferentes lugares.

Esa lectura abre una serie de reflexiones
acerca de la realidad social de nuestros
paises. Un mapa no necesariamente es el
reflejo de algo objetivo sino una reflexion
direccionada a mostrar determinadas cosas.
Por ejemplo, mostrar como el orden social del
capital produce 'y reproduce tanto
desigualdades sociales como desequilibrios
territoriales y que éstos se expresan entre
paises, regiones, ciudades, al interior de
éstas, en zonas rurales, entre metrépoli y
colonia, entre capital e interior, entre barrios
privados y Vvillas de emergencia. Que
coexisten geografias de consagracion vy
geografias de anulacién en el planeta, en los
paises, en las regiones, en las ciudades.

En cada lugar especifico puede no existir
aquella sociedad civil formal constituida por
individuos racionales, libres e iguales que
piensa la teoria politica, sino mundos sociales
contradictorios, superpuestos en un mismo
espacio geografico, que se vinculan entre si
de muchas maneras, complementandose o
realidades

eliminandose. Diversas

socioespaciales atravesadas por légicas
generales, pero también propias.

El poder es institucional, pero también
material, es formal pero también informal, es
jerarquico, pero también consensual, se
apoya en el rango, en el temor, en la fuerza,

pero también en la confianza y en la

contencién. La politica en su cotidianidad se

presenta como relacion entre mundos
sociales, que coexisten en un mismo territorio,
que socializan de manera diferente y no
necesariamente armonizan. La sociedad
liberal moderna con sus atributos formales por
alcanzar ha sido declarada como imposible en
muchos territorios de América, a partir de
realidades y disputas que no necesariamente
estan contenidas en los marcos
institucionales de los estados nacionales. La
politica publica propia del gobierno y las
instituciones del estado no resulta siempre
suficiente para contener los temas sociales en
una region tan desigual y desequilibrada; y
necesita ser complementada con la politica
territorial, que es el ambito prioritario de la
accion popular y comunitaria.

En América operan fronteras antagodnicas
propias de una sociedad dividida en clases e
intereses contradictorios, pero también
honduras ontoldgicas que pretenden justificar
condiciones de exclusién de vastos grupos
humanos. Por lo que las propuestas desde los
poderes imperiales, coloniales y/o
dictatoriales han expresado preferentemente
genocidios, negaciones, exclusiones, antes
que aceptaciones e inclusiones. Pero también
operan amparos y cuidados, legados para
preservar como condicion de vida que
compromete a un grupo con lo comun: una
cultura, un ambiente, una historia, una
comunidad.

Las relaciones sociales en el interior de
sociales

grupos especificos son

fundamentales en el estudio concreto de las

227



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 211-236

mediaciones y las representaciones de poder;

permiten observar la dominaciéon vy
explotacion no solo de clases sino de
agrupamientos en los espacios
metropolitanos y en los coloniales, en los
internacionales y en los locales. Pero también
permiten corroborar que la realidad social no
esta constituida solo por mundos sociales
atravesados por poderes dominantes,
avasallantes destructores, negativos, sino
también por fuerzas de redistribucién y de

reconocimiento, construccion y liberacion.

9. El poder también es liberacion

Enrique Dussel presenta una interpretacion
novedosa sobre el poder politico. Para este
autor el pensamiento de Occidente contiene
una determinada légica que sustenta el origen
de la exclusion y la dominacion. Critica la
nocion predominante de poder politico, ya que
no vale para una politica de principios,
normativamente justa, que contribuya a la
reproduccion de la vida humana. EI
antecedente histérico de la concepcion
negativa del poder es la invasion y conquista
1492,

conquistador europeo tuvo la experiencia

de Amerindia desde cuando el
egoceéntrica de sentirse amo y sefnor del nuevo
mundo al que imponer su voluntad de poder y
no tener que negociar conforme con él. Como
consecuencia, las metropolis europeas
organizaron un mundo colonial asimétrico, en
el que se establecié como relacidon humana la
dominacién, la opresion y la explotacién

(Guerra Narbona 2015).

Para Dussel, este tipo de relacién entre un
sujeto poderoso y otro impotente fue la que se
interpreté como la definicion propia y natural
del poder politico hasta el momento presente;
si la dominacién tiene como fundamento la
voluntad de poder de una determinada
comunidad (la occidental) que se ha impuesto
al resto de comunidades como la Unica valida,
una politica de la liberacién necesita presentar
una concepcion positiva del poder politico,
como obediencia al pueblo que sirva para la
realizaciéon de la dignidad humana. Como el
ser humano es originariamente comunitario,
las comunidades que se encuentran
acosadas por la muerte, por la extincion,
deben continuamente tener una ancestral
tendencia y un instinto a querer permanecer
en la vida. El poder politico deviene voluntad
de vivir (Dussel 2006, p. 23).

En este camino, nuestro autor advierte que la
unica sede del ejercicio del poder es un
pueblo. La soberania tiene al pueblo como
sujeto actor y no al Estado. El Estado es un
aparato  obediencial  del pueblo vy
representante del pueblo, elegido por él, y que
debe

institucional que el Estado moderno aun no ha

crear ademas una participacion
creado. La lucha y resistencia de los pueblos
oprimidos en su afan por defender sus
derechos, expresa ese poder positivo que se
apoyaba en el amor y respeto a la vida y
dignidad de los mas pobres, explotados y
excluidos del mundo, de todos aquellos que
no cuentan politicamente para el sistema

politico hegemodnico y que son sacrificados en

228



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 211-236

beneficio de los intereses particulares de la
cultura hegemoénica, dominante.

Sin embargo, concebir el poder desde la
exterioridad del orden politico hegemodnico
requiere transformaciones con las que
levantar un sistema politico mas prometedor:
en primer lugar, recuperar los principios de
liberacion que guiaron y  guiaran
normativamente a los diversos movimientos
populares a luchar contra aquellos regimenes
ilegitimos y corruptos; en segundo lugar, la
praxis de liberacion como ejercicio estratégico
y organizado del pueblo dirigido contra el
orden dominador, con el fin de crear una
nueva hegemonia; en tercer lugar, las
transformaciones de las instituciones politicas
corruptas en otras que hagan posible la vida
digna de los excluidos y oprimidos.

Una idea central en Dussel es que las
revoluciones no tienen por qué concebirse
como meros ejercicios violentos, sino como el
acto de defender la vida que esta siendo
negada y reprimida cruelmente por un
determinado orden politico. Es, por tanto, una
cuestion de amor hacia el pueblo, de
solidaridad y de responsabilidad por aquellos
seres humanos que estan siendo tratados con
total desprecio, antes que un sentimiento de
odio y destruccion. Por lo tanto, la
convocatoria a la construccion del poder
popular necesita ir mucho mas alla de
determinadas fronteras socioldgicas,
demograficas 0 econdmicas, y unificarse en
un proyecto politico que se construye a partir
de lo que es comun (Vilas, 2013). Esa

construccién de poder en clave del pueblo.

En un registro ético comunitario, Dussel
advierte que resulta esencial para una ética de
la liberacion lograr comprender con claridad la
situacion desde doénde parte la praxis de
liberacion misma (Dussel 2016, p. 37 y ss).
Todo sistema de practicas vigentes establece
esas practicas como buenas y configura un
sistema moral vigente, por ende, quien
cumple dicho sistema en sus practicas, sus
normas, sus valores, sus virtudes, sus leyes,
es un hombre bueno, justo, meritorio. Si ese
sistema de practicas esta basado en una
dominacién, ésta se transforma en el
fundamento de la realidad. La inversién de
esa situacion comienza desde la ruptura que
realiza aquel que puede escuchar la voz del
otro para tener conciencia ética. Si lo propio
del orden social es el dominar, el ejercer el
poder, la praxis ética es exactamente lo
contrario. Pero se trata de una praxis
comunitaria, reconstituida a partir de la
relacion persona-persona, como cara a cara
en el amor. No se trata solo de la buena
voluntad de una persona, sino de una
«comunidad» que tiene consistencia real,
empirica, sociolégica. Que crece lentamente,
por el cara a cara cotidiano, sencillo, paciente,
ético, fiel. Su método no es el de dominacién,
ni el que el sistema vigente indica como
bueno, sino que se rige por lo que el pobre
reclama, por las necesidades del oprimido,
por la lucha contra la dominacion, las
estructuras, las relaciones establecidas.

Si el poder dominador es relacional, el poder
liberador también lo es. Pero protagonizado

por el pueblo en su comunidad. La lucha de

229



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 211-236

poder no solo es contra sino para engendrar
la posibilidad de otro mundo y de otra vida.
Auto centrarse, buscar permanentemente el
propio centro, el nucleo ético mitico (Kusch,
2012; Cullen, 2017) de una cultura configura
un proceso liberador, siempre y cuando el
cuestionamiento a las totalidades jerarquicas
no habilite relativismos que, por enfatizar la
fragmentacion, la heterogeneidad y la
pluralidad, renuncien a proyectos colectivos

de transformacion social.

10. El poder popular se nutre de
organizacion comunitaria
Auat (2011, p. 23 y ss) sostiene que el

concepto de sociedad civii merece
valoraciones contradictorias y que aplicado a
nuestra realidad puede constituir un obstaculo
epistemoldgico para pensar mas alla de las
instituciones clasicas. En el amplio campo de
lo social existen practicas de ciudadania no
vinculadas necesariamente al Estado ni a
partidos politicos que pueden ser tomadas
como fuentes regeneradoras de lo politico.
Son practicas deliberativas y decisorias en
comun sobre lo publico que se dan en grupos
de cercania que construyen otro vinculo
politco. Pero ese pluralismo de las
comunidades presenta el riesgo de la
fragmentacion y dispersion de sentidos, frente
al monopolio interpretativo de las clases
hegemonicas y de los medios de
comunicacion masiva. Ante esto, el autor
propone que el comunitarismo de las
relaciones intracomunitarias tiene que ser

complementado por un contractualismo en las

relaciones intercomunitarias, para lograr
incidir efectivamente en las decisiones que
mundo en el

configuran el que esas

comunidades viven. Una extension de
mediaciones institucionales que permita
reconocer el poder que se genera desde abajo
y convertirlo en poder politico democratizado.
En cada espacio de militancia se intentan
revertir relaciones desiguales, pero esas
acciones adquieren naturaleza politica sélo
cuando se articulan con otras acciones
similares de los otros espacios estructurales,
de manera estable y continuada en el tiempo,
y no aislada o esporadicamente.

De este modo, la fuerza de combinar el
enfoque territorial con el institucional radica en
ofrecer otro eje de analisis donde lo estatal se
presenta ampliado en diferentes ambitos:
comunitario  (organizaciones libres del
pueblo), subnacional (urbano o regional),
nacional (estado integral), supranacional
(patria grande), y donde lo social es visto
como mundos complejos, contradictorios y no
necesariamente como sociedades en
abstracto. La idea de lo estatal parte de las
instituciones y sus politicas, siempre lo que
ordena es la capacidad institucional. La idea
de lo territorial parte de los sujetos y sus
relaciones, siempre lo que organiza es el
modo de habitar. Para la mirada territorial es
la trama de relaciones sociales y politicas la
que cuenta, no sélo la politica publica
institucionalizada. El pueblo reproduce su vida
con sus propias légicas y en funcién de las
formas como la politica publica les llega a los

territorios. La institucionalidad se estira con la

230



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 211-236

mirada territorial, ya que no es soélo con la
politica publica y las leyes del estado como se
contiene la desigualdad y la exclusion, sino
que requiere ser complementada con la
politica comunitaria como ambito prioritario de
la accién popular.

Es sabido que la construccién de poder ha
requerido histéricamente generar
articulaciones contingentes con pretensiones
conducir

hegemoénicas para regular vy

relaciones sociales que tensionan
permanentemente en funcion de intereses,
ideologias, expectativas, etc. Una dimensién
central de lo politico como capacidad para
conducir politica, econdmica y culturalmente
al conjunto social. Pero al incorporar la
horizontalidad en la que transcurre la vida
cotidiana de las mayorias populares, se
inauguran otros multiples espacios politicos:
es ese estar en comunidad para enfrentar las
carencias, son esas conformaciones
colectivas agrupadas en torno a algun tipo de
vinculo, a multiples necesidades que focalizan
en otros actores territoriales menos ligados a
los sectores dirigentes cupulares sectoriales e
institucionales.

No estamos hablando de una sociedad civil de
ciudadanos incorporados al esquema de
derechos vy

salvaguardias, al pleno

funcionamiento social e institucional de
nuestros paises; no necesariamente es asi en
situaciones concretas de nuestra region.
Estamos hablando de sectores populares que
reproducen su vida mediante aciertos,
mediante busquedas sin garantias, aunque

muchas veces aferrandose a un vitalismo

respetuoso de valores y legados. La

confrontacion entre  opciones  politicas
basadas en intereses contradictorios no
explica todo el campo politico; expone la
siempre presente frontera antagdnica entre
clases, necesidades e intereses disimiles,
pero que en la realidad americana se
complementa con ese abismo cultural hacia
los negados y despreciados. América esta
atravesada por antagonismos constituyentes,
algunos estructurales, otros ideoldgicos, otros
ontolégicos.

De alli que la otra politica no trata sélo de
acumular poder para construir una
contrahegemonia, sino simplemente de vivir
aferrandose a vinculos y cuidados
comunitarios. Este es el alcance real del mirar
y actuar desde las comunidades, desde los
pueblos, desde los territorios. Si la politica
publica se plasma desde las instituciones del
estado y desde las iniciativas de los
gobiernos, el poder popular se plasma en las
organizaciones libres del pueblo, desde abajo
hacia arriba. Dicho poder se potencia cuando
es reconocida y apoyada desde acciones
institucionales, cuando para la politica publica
los pobres dejan de estar en la sala de espera;
sin embargo, la politica publica no puede crear
poder popular comunitario porque ésta es
genuinamente tal cuando es construida desde
abajo. Las organizaciones del pueblo son
libres por su autonomia, porque no son
digitadas ni por el estado ni por el gobierno de
turno.

Una politica popular sin apoyo de la politica

publica puede afirmarse autbnomamente,

231



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 211-236

desprendiéndose de las logicas publicas
predominantes en un intento por generar
alternativas al sistema imperante; o puede
correr el riesgo de debilitarse por falta de
sustento. Mas alla de los multiples desenlaces
que se pueden dar, la vitalidad de las politicas
populares en la region reclama ampliar
nuestros horizontes de comprension y de
Poder

posicionamiento y una practica desde un

accion. popular  implica  un
problema concreto, desde actores situados
que expresan capacidad de organizacién vy
voluntad colectiva.

La idea de comunidad no quita la
contradiccién en su interior y menos aun en
relaciéon con otras comunidades, incluye la
unidad y la diferencia ya que lo comun
corresponde a una generalizacion de
caracteristicas, relaciones y sujetos tanto
sinérgicos como contradictorios. Al interior de
cada una ellas existen luchas constantes, no
son organizaciones monoliticas, pero con su
debilitamiento se destruyen los lazos
comunes; las comunidades reales impiden
reducir el analisis a sumas o estratificaciones
de individuos en la sociedad civil o de
ciudadanos frente al estado: refieren a otro
tipo de unidades como las vecinales, las
asociaciones formales e informales. Pueden
ser congregaciones de solidaridad, de
intereses, de identidades no cristalizadas sino
abiertas a relaciones que dan lugar al
conflicto, pero que se preservan de la
violencia.

La comunidad extiende la democracia a través

de actitudes y solidaridades militantes desde

los barrios marginados, desde las aldeas
indigenas y campesinas, desde los consejos
de fabrica, desde los agrupamientos de oficios
y profesiones, desde las ferias populares.
Construye desde economias solidarias hasta
juntas de buen gobierno, pasando por

alfabetizaciones populares (Gonzalez
Casanova, 2000, p. 17), e identifica los rostros
y los intereses de las oligarquias locales,
nacionales, internacionales contra las que
luchan.

La comunidad es ese espacio de lazos y
afectos que no esta capturado por la
rentabilidad de mercado ni por la cooptacién
partidaria; en todo caso convive y se mezcla
con esas logicas en la familia, en el barrio, en
la escuela, en el club, en el sindicato, en la
iglesia, en el merendero, en la plaza.
Tampoco es la sociedad civil como vinculo
formal de ciudadanos libres e iguales. La
comunidad tiene sus propias fronteras
producto de un alcance territorial donde se
asientan sus relaciones y surgen sus
soluciones. Es un espacio fundante de lo
social y de lo politico donde subyace el pueblo
no como una esencia anterior al hecho social,
sino como un nosotros/as/es caracterizado
por una historia y un habitar, donde es posible
garantizar el gobierno del pueblo y para el
una democracia

pueblo, a través de

protagénica. Para contribuir a eliminar
desigualdades obscenas en la sociedad. Se
ocupan de recrear cultura, de fortalecer
vinculos, de fomentar légicas de sostén y
contencién, de crear un habitat propio para

quienes conviven en un territorio comun, de

232



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 211-236

articular con el gobierno cuando éste se ocupa
de temas de empleo, violencia de género,
seguridad, educacioén, salud. Funcionan como
espacios situados en los margenes de la
sociedad formal cuando responden a la
exclusion con politicas de amparo y de
cuidado del otro (organizaciones barriales);
desde su propio centro cuando luchan por el
derecho al habitat o por el derecho al trabajo.
Son la representacion de colectivos

especificos de trabajadores, de mujeres, de

jévenes, artistas, educadores que
protagonizan reivindicaciones y
transformaciones.

Por eso la politica tiene que servir para
organizar la comunidad y esto vale tanto para
la politica publica como para la politica
popular. La primera para reconocer, proteger
y resguardar la organizacién popular; la
segunda para fortalecer la organizacion
nacional desde las bases de la sociedad. En
ese encuentro entre lo que viene desde abajo
y lo que viene desde arriba, se podra recrear
ese estado integral que ha sido propio de las
mas ricas experiencias transformadoras
regionales, ese estado de justicia social que
sigue siendo un expediente inconcluso.

Gobierno para las mayorias sin organizacién
popular es administracion sin pueblo.
Organizaciones de base sin gobierno es
pueblo sin conduccién. Sin organizacion
popular el gobierno queda a merced de los
poderosos. Juntos pueblo y gobierno pueden
crear ese otro poder que mejore la atencion

de lo publico y revitalice el valor de lo comun.

233



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 211-236

Referencias

Anderson, P. (1987), Consideraciones sobre
el marxismo occidental, Siglo XXI.

Auat, A. (2011). Hacia una filosofia politica
situada, Waldhuter editores.

Augé, M. (2014). El antropologo y el mundo
global. Editorial Siglo XXI. Biblioteca
esencial del pensamiento contemporaneo.

Cairo, H. (2013). Espacio y Politica: Por una
Teoria Politica Situada. Dados - Revista
de Ciéncias Sociais, vol. 56, num. 4,
enero-, 2013, pp. 769-802.

Castro Gémez, S. y R. Grosfoguel (comp.)
(2007). El giro decolonial: reflexiones para
una diversidad epistémica mas alla del
capitalismo global, Siglo del Hombre
Editores.

Cirigliano, G. (2008) Proyecto Umbral,
Resignificar el pasado para conquistar el
futuro, G1 SA.

Cullen, C. (2017). Reflexiones desde nuestra
América. Editorial Las Cuarenta.

Dussel, E (2016) Etica Comunitaria,
Fundacion Editorial El perro y la rana.

Dussel, E. (1994). 1492. El encubrimiento del
otro. Hacia el origen del mito de la
modernidad, UMSA, Facultad de
Humanidades y Ciencias de la Educacion,
Plural Editores.

Dussel, E. (2006). 20 tesis de politica.
Editorial Siglo XXI.

Esposito, R. (2007). Communitas. Origen y
destino de la comunidad. Amorrortu

Editores.

Fabian, J. (2019). El tiempo y el otro: como
construye su objeto la antropologia,
Ediciones Uniandes.

Feinmann, J. (2009). La filosofia y el barro de
la historia, ed. Planeta.

Foucault, M. (1996). Microfisica del Poder,
Ed. de la Piqueta

Giacaglia, M. (2002) Hegemonia. Concepto
clave para pensar la politica, Tépicos,
nuam. 10, pp. 151-159.

Gonzélez Casanova, P. (2000). Comunidad:
la dialéctica del espacio. Universidad
Nacional Auténoma de México (UNAM).
Instituto de Investigaciones Sociales.

Gramsci, A. (1972) Notas sobre Maquiavelo,
sobre la politica y sobre el Estado
moderno, Nueva Vision.

Gramsci, A. (1998) Cartas desde la carcel,
Nueva Vision.

Guerra Narbona, I. (2015). El problema del
poder politico desde la perspectiva de la
Politica de la Liberacion de Enrique
Dussel. Tesis doctoral de la Universidad
de Sevilla, Facultad de Filosofia.

Haesbaert, R. (2011) El mito de la
desterritorializacion. Del fin de los
territorios a la multi-territorialidad. Siglo
XXI.

Han, B. (2016). Sobre el poder. Editorial
Herder.

Han, B. (2018). Hiperculturalidad. Editorial
Herder.

Kusch, R. (2012a). Geocultura del hombre

americano. Editorial Fundacién Ross.

234



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 211-236

Kusch, R. (2012b). Esbozo de una
antropologia filosoéfica latinoamericana.
Editorial Fundacion Ross.

Labourdette, S. (2007) Relaciones sociales y
poder. Revista Orientacion y Sociedad,
Vol. 7 Argentina. pp.17-38.

Madoery, O. (2020). Espacios de la Palitica,
Fundacion Ross, UNR editora.

Marx, K. (1973). Contribucion a la Critica de
la Economia Politica. Estudio.

Massey, D. (2007). Geometrias del poder y la
conceptualizacién del espacio.
Universidad Central de Venezuela.

Massey, D. (2007) Geometrias del poder y la
conceptualizacién del espacio.
Conferencia dictada en la Universidad
Central de Venezuela.

Mignolo,  W. (2010).

epistémica. Retérica de la modernidad,

Desobediencia

lI6gica de la colonialidad y gramatica de la
descolonialidad. Ediciones del Signo.

Montbrun, A. (2010). Notas para una revision
critica del concepto de “poder”. Palis,
Revista de la Universidad Bolivariana,
Volumen 9, N° 25, 2010

Quijano, A. (2000). “Colonialidad del poder,
eurocentrismo y América Latina”, en E.
Lander (comp.) La colonialidad del saber:
eurocentrismo y ciencias sociales.
Perspectivas Latinoamericanas. CLACSO,
Consejo Latinoamericano de Ciencias
Sociales.

Quintero, P. (2010). Notas sobre la teoria de
la colonialidad del podery la
estructuracion de la sociedad en América

latina Papeles de Trabajo N°19-junio,

Centro de Estudios Interdisciplinarios en
Etnolinguistica y Antropologia Socio-
Cultural.

Said, E. (2009). «Cultura, identidad e
historian. En Gerhart Schréder, Helga
Breuninger (compiladores.). Teoria de la
Cultura. Un mapa de la cuestion. Fondo de
Cultura Econémica

Santillana Andraca, A. (2005), El poder y sus
expresiones. Revista Andamios. Ano 1,
numero 2, junio, pp. 227-239.

Santos, M. (1996). Metamorfosis del espacio
habitado. Oikos-Tau.

Sassen, S. (2015). Expulsiones: brutalidad y
complejidad en la economia global. Katz
Editores.

Varesi, G. (2015) Hegemonia y lucha politica
en Gramsci: seleccion de textos /| Antonio
Gramsci; compilado por Gastén Angel
Varesi ; - 1a ed . - Ciudad Auténoma de
Buenos Aires: Luxemburg.

Vargas Cetina, G. (2017). Tiempo y poder.
La antropologia del tiempo.
www.juridicas.unam.mx

Vilas, Carlos (2013) El poder y la politica. El
contrapunto entre razén y pasiones.
Biblos.

Waiman, J. (2022). Los sentidos de la

hegemonia: itinerarios del concepto en los

textos gramscianos. Pléyade 29, revista
de humanidades y ciencias sociales,
NUMERO 29.

Weber, M. (2008). Economia y Sociedad.
Esbozo de sociologia comprensiva, Ed.
FCE.

235


http://www.juridicas.unam.mx/

Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 211-236

Oscar Madoery es Doctor en Ciencias
Sociales y Licenciado en Ciencia Politica. Se
desempena como profesor e investigador en
la Universidad Nacional de Rosario (UNR).
Ademas, es director del Doctorado en Ciencia
Politica de la UNR.

Correo electrénico: oscarmadoery@gmail.com

236



Agora UNLaR, vol. 9, num. 23, ago. 2024, Argentina, ISSN: 2545-6024, pp. 237-259

Politica

Eduardo Rinesi
Universidad Nacional de General Sarmiento

Recibido: 11 de noviembre de 2023
Aceptado: 23 de abril de 2024

Resumen

En la medida en que reconocemos que “la politica” se refiere al orden de lo comun y que es transversal a nuestras
vidas, se vuelve necesario aclarar algunas cuestiones fundamentales: ;Qué es la politica? ;Ddénde esta y como
se caracteriza? ¢ Como podemos reconocer la dimension politica de nuestras relaciones, en nuestras sociedades
contemporaneas? El propédsito del texto es ofrecer algunos elementos para responder a estas preguntas haciendo
hincapié en distintas visiones sobre el asunto, desde aquella que identifica como principios constitutivos de la
politica al conflicto y al poder hasta aquellas que contraponen el sentido de la politica como actividad de
administracion o gestién de un cierto orden y el sentido de la politica como la accién a través de la cual son
revisados, impugnados, e incluso subvertidos, los cimientos mismos de ese orden. Estas conceptualizaciones, y
algunas otras que vienen en auxilio, permiten finalmente sefalar el caracter contingente de la politica, es decir,
el hecho de que la politica siempre esta por hacerse.

Palabras clave: politica, sociedad, conflicto, poder

Abstract

Insofar as we acknowledge that “politics” makes reference to what is common and that it pervades our whole lives,
some crucial questions arise: what is politics? Where is it and how could it be characterized? How could we identify
the political dimension of our relationships, within contemporary societies? The aim of the article is to offer some
elements in order to answer these questions highlighting different perspectives about the topic, from that which
claims that power and conflict are the main constitutive elements of politics to that which opposes the idea of
politics as administering some kind of order to the idea of politics as a certain type of action that questions, contests
and subverts the grounds of such order. These viewpoints, and some complementary ones, are of the most
importance to establish that politics is contingent, that is, that politics is always on the making.

Keywords: politics, society, conflict, power

La palabra “politica” tiene origen griego. edificios. Es mucho mas: es el espacio en el que
Proviene de polis, que suele traducirse como los hombres pueden realizarse cabalmente
“ciudad”. Por supuesto, la “ciudad” de la que como hombres, realizar su naturaleza humana.
aqui se trata no es un dato de la geografia ni de Es importante esta palabrita, “naturaleza”, de la

la urbanistica, no es un lugar ni un conjunto de que deriva el adverbio naturalmente, que son



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 237-259

expresiones, ambas, que encontramos en la
gran filosofia politica de los griegos del siglo IV
antes de Cristo, y sobre todo del mayor de sus
cultores, Aristoteles, quien en su libro Politica
indica que el hombre es wun animal
“naturalmente politico”. Un zoon politikén (asi

se dice en griego): un animal, un bicho, politico

por naturaleza.
Estas expresiones, “naturaleza’,
“naturalmente”, a nosotros pueden

confundirnos un poco, porque una de las
muchas cosas que han sucedido en todos los
siglos que pasaron desde que Aristoteles
escribié estos pareceres es que nuestra idea
sobre la naturaleza y sobre lo natural ha
cambiado mucho. De hecho, cuando desde el
siglo XVIlI (desde Hobbes, para indicar al
pensador posiblemente mas influyente, en
estos temas, de ese siglo tan interesante),
pasando por el XVIII (digamos: por Rousseau)
y llegando al XIX o al XX (pensemos por
ejemplo en Freud) decimos o escribimos o
leemos “naturaleza”, tendemos a mirar hacia
atras. Hacia un tiempo antes del tiempo, hacia
un estado antes del Estado, hacia un conjunto
de impulsos, pasiones, instintos propios de lo
humano y que la cultura, la sociedad, la vida
politica reglada, tienen que reprimir, sofocar,
dejar atras para poder empezar su propia
jornada. Toda la tradicion contractualista penso
al contrato como la figura que permitia pensar
el pasaje de un “estado natural”, o “de

naturaleza”, a un estado de vida social civilizada

(Hobbes lo festejaria, Rousseau lo condenaria:
aqui es lo de menos), el psicoanalisis nos
ensefd que nos convertimos en sujetos de la
vida posible con otros y entre otros porque
aprendemos a reprimir nuestros insociables
impulsos naturales, primitivos, anteriores a ese
conjunto de capas de represion que constituyen
la cultura. Como sea, y para resumir. desde
hace varios siglos, cuando decimos
“naturaleza”, “por naturaleza”, “naturalmente”,
giramos la cabeza y miramos para atras.

Los griegos no. Los griegos decian
“naturaleza”, “por naturaleza”, “naturalmente”
(“el hombre es un animal naturalmente politico”)
y extendian el indice apuntando hacia adelante.
La naturaleza, para los antiguos griegos, no era
ese lugar o ese estado o esa situacion
(histdrica, hipotética, conjetural: no importa) de
la que “se venia”, sino el impulso que, contenido
en nuestra propia esencia o la propia esencia
de las cosas, sefialaba el sentido en el que
debia desenvolverse nuestra vida o la vida de
las cosas. Su destino, si quisiéramos decirlo asi,
sin privarnos de observar, como ya se lo ha
hecho muchas veces, que “sentido” y “destino”
son anagramas perfectos. Asi, para los
antiguos griegos, la naturaleza de la semilla no
remite a su pasado ni es un nombre para su
condicion actual, sino que es el impulso que la
conduce a convertirse en arbol. La naturaleza
del nifio no es el lugar de donde el nifio “viene”
ni las caracteristicas actuales que presenta el

nifio, sino el movimiento que lo conduce a

238



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 237-259

convertirse en hombre. Y la naturaleza del
hombre no es ninguin “estado” anterior a su vida
con los otros ni el conjunto de pasiones que
habitaban su alma antes de verse ésta
disciplinada por la comprension de la necesidad
de vivir con ellos, sino el impulso que lo conduce
a realizarse, a realizar el conjunto de
potencialidades contenidas en su esencia...
icon  quiénes?: con esos mismos otros;

i,como?: por medio del lenguaje, de la
discusion, de la argumentacion; ¢ donde?: en la
ciudad, en la polis, a través del ejercicio de la
actividad a la que por lo tanto se da el nombre
de politica.

Esta idea de que la politica es la actividad a
través de la cual se realiza la naturaleza de los
hombres todavia nos interesa e incluso nos
conmueve. Pero por supuesto que hace mucho
tiempo que esta muy lejos de ser la que mejor
expresa nuestro propio modo de pensar las
cosas. Precisamente porque el tipo de
comprension sobre nuestra “naturaleza” que se
ha extendido en nuestras tradiciones teoricas y
filosoficas ha hecho mucho menos hincapié en
nuestros impulsos a la cooperacién y a la
construccién con los otros de un destino
compartido que en nuestros instintos agresivos
y en nuestra disposicién a defender a sangre y
fuego nuestros intereses y nuestros designios,
la politica se nos presenta mas bien como una
practica o un conjunto de practicas contrarias a
esa nuestra naturaleza y destinada a evitar que

la misma, mucho mas agresiva y belicosa que

amable y bienintencionada, imponga su tono
destructivo a nuestra relacion con los demas y
a nuestra vida junto a ellos. Hacemos politica
para evitar matarnos. Hacemos politica para no
hacernos la guerra. Hacemos politica en busca
de una forma de conducir los asuntos comunes
de un determinado grupo, o las relaciones entre
grupos diferentes, que nos permita gozar de los
beneficios de la paz, de cierta pautada vy
reglamentada armonia en nuestras relaciones,
y realizar asi, pacificamente, nuestras vidas.
Que necesitan de la politica, si, porque sin ella
serian muy dificiles o estarian todo el tiempo en
riesgo, pero que no se realizan a través de su
ejercicio, sino en otros lados, muy lejos de alli:
en los ambitos de la vida familiar, de la vida
productiva, de la vida social, que la politica, en
todo caso, tiene la misién de permitir que se
desarrollen pacificamente y sin grandes
sobresaltos.

Asi, la politica se ha vuelto una actividad
especifica en el concierto del conjunto de
actividades que se desarrollan en la sociedad.
Hay gente que se dedica a fabricar zapatos,
gente que se dedica a cultivar la tierra, gente
que se dedica a dictar clases o a tomarlas, y
gente que se dedica a “hacer politica”. La
politica como actividad, entonces, y ho ya como
la actividad. La politica como el conjunto de
practicas que se desarrollan en un ambito
especifico de la vida social. En una “esfera”
definida de esa vida colectiva, diran algunos

sociblogos, en un especifico “subsistema” del

239



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 237-259

gran “sistema social’, diran otros. Como
sustantivos, “politicos” o “politicas” empiezan a
ser, entonces, los individuos que participan de
las actividades que se desarrollan en esa esfera
0 en ese subsistema: las presidentas, los
ministros, las senadoras y los diputados, las
gobernadoras y los intendentes, y las
candidatas y los aspirantes a ocupar esos
lugares, o quienes “hacen politica” (llevan
adelante esa especifica actividad que lleva el
nombre de “politica”) en el interior de
instituciones que a veces la toleran o incluso la
clubes de futbol,

reclaman: universidades,

sindicatos. Como adjetivos, “politicos” o
“politicas” empiezan a calificar ciertas practicas
(las que llevan adelante los politicos y las
politicas), ciertos discursos (los que pronuncian
los politicos y las politicas), las acciones que
tienen que ver con el gobierno de la cosa
publica, con la conduccion o la gestion de las
instituciones del Estado, con el intento de
ocupar un lugar en esas instituciones, con la
vocacién por imponer una cierta orientacion a
las decisiones que se toman en ellas o en
relacion con ellas. La palabra “politica”
conserva de su viejo origen griego el sentido de
referencia a lo comun, pero ese “‘comun” no se
piensa ahora como un lugar de realizacion y
dignificacién de la vida humana, sino como un
orden complejo y lleno de problemas que debe
ser adecuadamente administrado a través de

un tipo especifico de practicas, con el auxilio de

un tipo especifico de saberes y por un tipo
especifico de sujetos.

Por supuesto, esto es insuficiente por donde se
lo mire. Si algo nos ensefaron los grandes
movimientos de mujeres y los feminismos
contemporaneos es que incluso en zonas
donde se desarrolla nuestra vida a gran
distancia de las instituciones del Estado o de la
vida que solemos llamar “publica” hay politica.
Que son politicas las relaciones familiares, las
relaciones de pareja, las relaciones intimas.
Que hay politica en los modos en los que se
organizan las cosas en la casa, que es politica
la relacion entre los padres y los hijos. Que hay
politica en los modos de usar el lenguaje en el
que hablamos y con el que escribimos. Este
ultimo (lo digo de paso) es un campo enorme e
interesantisimo de exploraciones y de
discusiones de gran actualidad y enorme
importancia. En este mismo texto no he seguido
hasta aqui, ni seguiré hasta que terminemos,
una unica linea de conducta sobre el particular:
algunas veces cedi o concedi al universal
masculino “hombre” (que por otro lado es en
ocasiones el unico que tiene sentido utilizar
cuando se describe el funcionamiento de
sociedades, o de los pensamientos producidos
en el marco de sociedades, donde los Unicos
hombres que  “contaban” —volveremos
enseguida, de la mano de un importante filésofo
francés contemporaneo, sobre esta idea de “lo
que cuenta” y de lo que no cuenta en la cuenta

siempre fallada, siempre fallida, del poder— eran

240



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 237-259

los varones), otras veces alterné con toda
intencion masculinos y femeninos, con plena
conciencia de que asi enrarecia una frase que
acaso hubiera sido mas facil de leer si no me
hubiera hecho el gracioso, pero también para
llamar la atencién sobre todo lo que de
ideolégico (es decir, de naturalizador de
relaciones de poder) hay siempre en esas
faciles habitualidades.

Pero deciamos, entonces: que hay politica en
las relaciones familiares, que hay politica en
nuestros modos de uso del lenguaje. Agregaria
también lo que hoy sabemos de sobra: que hay
politica en las relaciones pedagogicas que se
desarrollan en el interior de las instituciones
educativas, de las aulas. Que hay politica en las
relaciones entre un médico o una médica y su
paciente. Que hay politica en las practicas de la
que esta hecha la vida de las religiones, sus
practicas y sus ritos (Pierre Legendre ha
estudiado el lugar de la practica medieval de la
confesiébn en la forja misma del modo de
funcionar de las instituciones y de la sociedad
en los siglos que siguieron) Que hay politica o
que puede haber politica, incluso mas alla o
mas aca de cualquier forma de organizacion
mas o menos institucionalizada, entre los
trabajadores de wuna institucion o de una
empresa. Que hay politica (lo hemos aprendido
bien, en todo el mundo, en este ultimo par de
afnos en los que la pandemia de covid-19 nos
mostrd uno de los rostros mas temibles, una de

las consecuencias mas funestas de los

desequilibrios medioambientales que todos los
que saben dicen que estan en la base de estas
pestes) en las decisiones de los agricultores
sobre qué cultivar o cédmo fumigar, de los
criadores de cerdos sobre como alimentarlos,
de las grandes empresas multinacionales
dedicadas a la agroindustria sobre qué
venderles a los unos y a los otros... Y
podriamos seguir un rato largo: es de hecho
improbable que haya alguna esfera de la
actividad humana en la que no pueda haber, en
la que incluso no haya con mucha frecuencia,
politica. La politica no concierne solamente a
las practicas de regulacion y de gobierno de la
vida colectiva: al Estado y a sus instituciones.
Esta por todas partes.

Lo cual, por supuesto, no deja de plantearnos
un problema. Porque si la politica esta por todas
partes, si —para decirlo como a veces lo
decimos— “todo es politico”, entonces tenemos
que hacer una de dos cosas: o tirar la palabra
“politica” al tacho de la basura, porque, si “todo
es politico”, ¢qué sentido tiene conservar la
propia palabra, que no dejaria de nombrar a
ningun ambito de la accion humana?, o bien,
mas razonablemente, tratar de precisar su
significado a fin de poder determinar qué es
exactamente lo politico de todas esas cosas
que decimos que son o que pueden ser
politicas. ;Qué especifica dimensiéon de
nuestras practicas y de nuestras relaciones
(familiares, intimas, educativas, econdmicas,
religiosas,

culturales) es la que puede

241



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 237-259

calificarse como politica, y qué es lo que nos
permitiria identificar esa dimension de todas las
otras que pueden convivir con ella? ;Ddnde
esta lo politico (qué es la politica) de nuestra
sexualidad, de nuestra pedagogia, de nuestra
religiosidad? ;Qué es la politica, mas en
general, cuando dejamos de considerarla un
destino o un lugar de realizacion de los hombres
(de los ciudadanos varones: las mujeres, los
nifos, los esclavos, los extranjeros y los idiotas
no eran, en la antigua Grecia en la que estamos
pensando, plenamente hombres, o eran
hombres privados —¢privados de qué?: pues
precisamente de humanidad plena, porque
estaban privados y privadas de la capacidad
para realizar esa humanidad por medio de las
relaciones con los otros, mediadas por el
lenguaje, en el espacio publico de la ciudad-) y
empezamos a considerarla una dimension
posible de todas las esferas de nuestras vidas?
¢ Qué es, donde esta, cdmo reconocemos la
politica, o la dimensiéon politica de nuestras
relaciones, en nuestras sociedades
contemporaneas?

Aqui podemos traer en nuestro auxilio una idea
que atraviesa la obra de un importante filésofo
francés de la segunda mitad del siglo XX,
Claude Lefort, que a cierta altura de un precioso
librito sobre la Historia de la revolucion francesa
de Michelet senala (pero insisto con que esta
idea esta por todas partes en su obra) que la
politica tiene lo que él llama dos “principios

constitutivos”. Es decir: que hay politica porque

—y cuando— hay dos cosas. ;Qué dos cosas?
Una: el conflicto. La otra: el poder. Hay politica
porque, y cuando, hay conflicto y hay poder.
Gesto provocador, el de este gran lector de
Maquiavelo que era Lefort, porque la verdad es
que estas dos palabritas, y las dos cosas que
estas palabritas nombran, tienen bastante

‘mala fama” en nuestro lenguaje politico
corriente y en los modos en los que en general
pensamos las cosas vinculadas con la vida
colectiva. En efecto: en general no nos gusta el
conflicto, 0 nos parece que seria mejor que no
lo hubiera, y cuando un conflicto estalla en
nuestra vida colectiva tendemos a suponer que
eso se debe a que algo esta funcionando mal, a
que alguien tiene un caracter podrido o a que no
se activdé debidamente el mecanismo que, de
haber funcionado como debia, nos habria
evitado ese indeseable sobresalto. Del mismo
modo, en general no nos gusta el poder, y
menos todavia nos gustan los que lo detentan
(que nos caen mal, que nos parecen 0diosos,
que sospechamos que son unos ambiciosos
que tienden a enamorarse de ese poder que
(que
lo procuran para

tienen) o quienes lo procuran
sospechamos que solo
usufructuar de los modos mas inaceptables). Al
conflicto y al poder tendemos a ponernos del
lado de las cosas malas de la politica y de la
historia, y hete aqui que viene Lefort a decirnos
que sin ellos no habria ni la una ni la otra.

Resuena detras de esta idea (y por eso lo

mencioné recién) el pensamiento del gran

242



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 237-259

Maquiavelo. Quien no solo pensaba que el
conflicto era inevitable en cualquier sociedad
donde convivieran clases sociales enfrentadas
(pero también —podemos agregar nosotros,
tratando de amplificar los alcances de la
ensefanza del secretario florentino— grupos
étnicos opuestos, géneros en lucha: pienso
aqui en las ensefianzas de Angela Davis en su
muy importante Mujeres, raza y clase, donde
estudia las formas de interseccionalidad y
sobredeterminacion reciproca entre estos
diferentes ejes de separacién y lucha en la
sociedad norteamericana), sino que pensaba
ademas que ese conflicto era bueno. Que era
beneficioso para la sociedad y para la libertad,
porque promovia el cambio de las situaciones
que lo habian originado y obligaba a disefar
mejores leyes. Maquiavelo estudio los conflictos
entre los patricios y los plebeyos en la historia
de la antigua Roma a través del relato que de
ellos habia hecho Tito Livio, y concluye que
esos conflictos, lejos de representar un
problema o una causa de penuria para la vida
politica de ese pueblo, estan en el origen de las
buenas leyes y de los altos grados de libertad
que la caracterizaron. Se equivocan —dice—
quienes ven en los conflictos entre los ricos y
los pobres la causa de la decadencia de los
romanos, porque esa es en realidad la causa de
su grandeza, de su gloria y de su libertad. Lo
gque hace Maquiavelo es muy osado: saca al
conflicto de la zona maldita de la vida politica de

los pueblos para convertirlo en su verdadero

corazon. El conflicto no solo es inevitable, sino
que ademas es bueno, y hace mejores, mas
grandes y mas libres las republicas.

Ahora bien: si en una sociedad cualquiera
hubiera conflictos y solo hubiera conflictos, no
habria alli politica ni habria nada: todos
terminariamos destrozandonos unos a otros y la
vida en sociedad se convertiria en un paramo
en menos tiempo que el que llevaria contarlo.
En el siglo XVII, el ya mencionado Hobbes vio
esto con mucha claridad, e imagin6 una
situacion de “guerra de todos contra todos” si
todos diéramos rienda suelta a los impulsos
naturales que nos habitan, que habitan o
constituyen lo que él llamé —lo veiamos mas
arriba— “la condicion natural” de los seres
humanos. Por eso, y contra eso, Hobbes
postuldé que era necesario que los hombres
pactaran entre si crear a una especie de Dios
—como lo Illamaba

mortal, el Estado, el

metaféricamente— Leviatan, y rendirle
escrupulosa obediencia. El Leviatan, en efecto,
tenia que tener sobre todo el mundo un poder
omnimodo, colosal, suficiente para que nadie
pensara en la alternativa de desobedecerlo,
porque era solo en la temerosa obediencia a
ese monstruo de creacidon humana que la vida
en comun era posible. Un siglo antes que
Hobbes, el joven publicista francés Etienne de
la Boétie habia escrito un potente Discurso
sobre la Servidumbre Voluntaria que explicaba
que solo porque los hombres obedecian era

que el que gobernaba (el rey, el “Uno”, lo

243



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 237-259

llamaba de la Boétie) podia ejercer su poder, e
invitaba entonces a simplemente dejar de
obedecer como unica condicién para conquistar
la libertad. Hobbes, a quien la libertad le parecia
un bien menos valioso que la vida, tenia la
misma idea sobre la relacion entre el podery la
obediencia, pero, en lugar de sugerir la via del
“Preferiria no hacerlo” que propiciaba el buen
Etienne, indicaba el camino contrario de la
sumisién para que la vida en sociedad fuera
posible.

El poder, entonces, complementario del
conflicto, se presenta como el ofro “principio
constitutivo” de la politica, porque es solo
gracias a él y a su ejercicio que el conflicto no
se lleva puesto todo y que la vida en comun
puede ser posible. La politica existe porque
existen los conflictos y porque existe el poder.
Es lo que, en un lenguaje no tan distinto del que
aqui estamos usando, indica el politdlogo
argentino Carlos Maria Vilas en un libro del mas
alto interés: Politica —escribe Vilas— “es la
actividad practica que se desarrolla cuando el
procesamiento o la resolucién del conflicto
sobre el modo de organizacion del conjunto
social, o la transaccién de las diferencias al
respecto, requieren del ejercicio del poder”.
Podria uno observar que esa definicion de Vilas
nos devuelve a un modo de pensar la politica
asociado al funcionamiento o al “modo de
organizacién”, como él dice, del “conjunto
social”: de la vida de la polis, cuando nosotros

habiamos un poco mas arriba intentado sugerir

qgue no era solo en relacion con ese modo de
organizacién de la comunidad politica en su
conjunto que podia hablarse de politica. Cierto,
pero no solo eso no le quita a lo que dice Vilas
nada de interés (ni nada de posibilidad de ser
trasladado sin ninguna pérdida a cualquier
ambito mas limitado o reducido: el propio Vilas
propone en este sentido una distincion entre la
“‘gran politica” que tiene por objeto la
organizacion de los Estados y gobiernos y la
“pequena politica” de las acciones cotidianas en
el interior de organizaciones mas pequefas),
sino que la verdad es que en general, cuando
hablamos de “politica”, sigue siendo a esa “gran
politica” (que, como la pequefia, tiene que ver
con el conflicto y tiene que ver con el poder) que
solemos referirnos.

Mas importante que esto me resulta otro asunto
que aparece sefialado en el muy buen libro de
Vilas y que tenemos que traer aqui a nuestra
discusion. Vilas observa, de manera menos
entusiasta que descriptiva, que toda sociedad
estd atravesada inevitablemente por distintos
vectores de conflicto. Primero, porque la propia
pluralidad social genera —dice— una diversidad
de objetivos; después, porque frente a cada
situacion en la que hay que decidir se abre
siempre un conjunto diverso de respuestas
posibles. Ahora: para que la convivencia
humana sea posible, pacifica y duradera, la
pluralidad de objetivos, intereses, perspectivas
y recursos que le es propia requiere que sean

preservados —lo cito— “un principio de orden y

244



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 237-259

unidad de proposito, aceptado por todos por
encima de las diferencias particulares”, y que
debe imponerse a través de la persuasion y de
la discusion de ideas, vy, si no lo es, por medio
del uso de la fuerza. De eso, dice Vilas, se
encarga la politica. De organizar la sociedad. Es
decir, de “regular comportamientos, asignar
recursos y competencias, acotar la
conflictividad inherente a la vida social, de
acuerdo con un ordenamiento comun”. Aparece
pues aqui una nueva categoria para considerar,
que es la de orden. El poder se aplica a la tarea
de procesar los conflictos (mas que de
“resolverlos”, lo que muchas veces no es
posible: por suerte, no hay “solucion final” para
nuestros problemas) para evitar que su
dinamica afecte la organizacién y el orden de la
sociedad. La tarea de la politica es, en cierto
sentido, conjurar el peligro del desorden y
permitir, de esta manera, que la vida colectiva
pueda continuar.

Por supuesto, la cuestion puede plantearse (y
muchas veces, en efecto, se ha planteado) de
otro modo: no pensando la politica como la
tarea de construccién o de sostenimiento de un
orden en medio de los conflictos y las
convulsiones que sacuden todo el tiempo la
vida de toda sociedad, sino, justo al revés, como
la actividad (la accion o el conjunto de acciones)
a través de la cual ese orden que organiza la
sacudido o

vida de una sociedad es

conmocionado. Impugnado y obligado a

redefinir sus propias coordenadas. Como la

accién o el conjunto de acciones, entonces, a
través de las cuales un actor o un determinado
conjunto de actores “toma la palabra” para
denunciar la injusta distribucién de los favores
de ese mismo orden, y logra a través de ese
expediente que algo en la propia organizacion
de las partes que componen la totalidad social.
Uso la expresion que acabo de entrecomillar
pensando en el precioso titulo de un libro que
Michel de Certeau escribié hace unos cuantos
afos para tratar de dar cuenta de los avatares
del movimiento estudiantil francés de mayo de
1968. La toma de la palabra, se titula, en efecto,
ese libro, y se trata de una expresion de lo mas
interesante, por varias razones convergentes,
asociadas a los tres distintos usos que solemos
hacer de ella. A las tres distintas cosas que
decimos cuando decimos que alguien “toma la
palabra”.

En primer lugar, cuando decimos que alguien
toma la palabra decimos que se pone a hablar.
Tomar la palabra es ponerse a hablar. “Toma la
palabra el sefor senador por la provincia de
Catamarca”. Ponerse a hablar, qué duda, es
una accion ciertamente politica, o por lo menos
tiene la posibilidad de serlo, en la medida en la
que eso que se va a decir pueda tener algun
efecto sobre el orden de la sociedad, sobre la
organizacion de la vida colectiva. Y no cabe
duda de que en ese sentido la muchachada
francesa de 1968 “tomd la palabra”. estaba
callada, porque los estudiantes suelen estar

callados. Tienen que estar callados, para que

245



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 237-259

hablen, a ellos y en lugar de ellos, sus
profesores. Lo que paso en 1968 es que esos
profesores habian entrado en una zona de
sospecha. Que los estudiantes empezaban a
desconfiar de que fuera (por lo menos
solamente) en las aulas y de la teoria que
tuvieran que aprender las lecciones que
importaban. Por cierto, uso a propésito la
palabra “leccién”. pienso en un libro muy
importante, La leccion de Althusser, sobre estas
cosas que aqui estoy contando muy
rapidamente. Su autor es un fildésofo sobre el
que enseguida vamos a decir un par de cosas,
Jacques Ranciere, y Althusser era uno de esos
maestros impugnados por el insolente
movimiento de los estudiantes que estamos
comentando. La lecciéon de La leccion de
Althusser era que de Althusser ya no habia
grandes lecciones que tomar.

En segundo lugar, la expresion “la toma de la
palabra” tiene (en todas partes, pero en Francia,
por supuesto, mucho ma&s) un segundo
significado mas o menos evidente. En Francia
tuvo lugar a fin del siglo XVIII la gran revolucion
que funda su historia republicana
contemporanea, y esa revolucion habia tenido
su momento central en el episodio de la toma
de la prision de la Bastilla, de “la toma de la
Bastilla”, como la conocemos, que es una
expresion ciertamente muy interesante. No es
poco relevante que ciento treinta afios después,
otra gran revolucion de izquierda de la historia,

la rusa, que ciertamente se pensd sobre el

modelo y el telén de fondo de la francesa,
también tuviera su episodio central en una
toma, en la toma de otro edificio: el Palacio de
Invierno, emblema del poder politico de la Rusia
de los zares. Vale decir que en esas dos
revoluciones “clasicas” la alteracion del orden
de cosas que los revolucionarios venian a
cambiar se identificaba con la toma de sendos
edificios, de sendos espacios fisicos cargados
de simbologia y en los que parecia
concentrarse todo el poder que se queria
derrocar. Tomados los edificios, caia un
sistema. Hoy ya nadie piensa eso, y ya no
mucha gente pensaba eso cuando los
estudiantes parisinos salieron a las calles y
“tomaron la palabra” en el 68.

En relacion con ese episodio, la expresién
“tomar la palabra” indica pues que lo que tenian
que “tomar” quienes querian llevar adelante un
cambio radical de las cosas en la segunda mitad
del siglo XX no era ningun lugar fisico, ninguna
‘plaza”, ningun predio: las cosas habian
cambiado mucho, y ahora el poder (que el
pensamiento politico mas renovador de

aquellos afos, justamente en Francia,
empezaba a sugerir que no ‘residia” en ningun
lugar, sino que mas bien “circulaba”,
“funcionaba” sin asientos fijos) estaba mas
asociado a la fuerza de las palabras y de los
simbolos que a lo inexpugnable de las paredes
o los portones de ninguna prision y de ningun
monumento. (Estamos indicando aqui muy

rapido un conjunto de asuntos del mas alto

246



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 237-259

interés, y que sin duda son mas complicados
que esto. De hecho, ocho décadas después de
la Revolucion Francesa y cinco antes de larusa,
otra revolucion, que se conocid como “La
Comuna de Paris” y tuvo lugar en esa ciudad en
1871, nos enseid que muchas veces los
monumentos pueden ser, ellos mismos, los
simbolos mas poderosos y eficaces de un cierto
orden, y que nunca es gratuito el ejercicio de
impugnarlos. Horacio Gonzalez ha escrito sobre
esto paginas extraordinarias, que se indican en
la bibliografia y a las que remitimos con el
mayor entusiasmo, pero que nos llevaria lejos
de nuestro asunto considerar aqui con mas
detalle.)

Pero hay todavia un tercer sentido en el que
usamos con frecuencia la expresion “tomar la
palabra”, y es el sentido que le damos cuando
un amigo a quien encontramos casualmente por
la calle nos dice al despedirse, por ejemplo:
“‘Bueno, un dia de estos combinamos y te venis
a casa a comer un asadito”, y nosotros, nilentos
ni perezosos, le respondemos: “Dale: te fomo la
palabra”. ;Qué quiere decir, ahi, “te tomo la
palabra®? Quiere decir algo muy importante
para nuestro tema, que es la politica. Quiere
decir que la palabra es una cosa seria y que no
se puede usar irresponsablemente. Y que si
decimos que un dia de estos vamos a invitar a
alguien a un asado el otro puede tomarnos en
serio, puede tomarnos la palabra, puede asumir
con toda seriedad la promesa implicita en

nuestra frase dicha tal vez con descuido o al

desgaire y puede hacérnosla cumplir. “Tomar la
palabra”, en este sentido, es el reverso perfecto
de “Dar” la palabra. “Te doy mi palabra”: te
prometo. “Te tomo la palabra”: te voy a hacer
cumplir esa promesa. Estamos en el corazon
del pensamiento contemporaneo sobre la
politica, uno de cuyos asuntos sin duda muy
relevantes es el conjunto de relaciones que se
traman en este juego de promesas dadas y
recibidas (viene enseguida el nombre de la gran
filbsofa alemana Hannah Arendt, por ejemplo),
de palabras empefiadas y tomadas: de esa
materia esta hecha la vida misma de nuestras
sociedades.

Lo que nos va acercando a lo que queria
plantear aqui, en didlogo con (o de manera
complementaria a) la idea que leiamos hace un
momento en el libro de Carlos Maria Vilas de
que la politica es la actividad que procura, por
medio del ejercicio del poder, el establecimiento
o el sostenimiento del orden en una sociedad
surcada por los conflictos. Junto, entonces, al
conflicto, el poder —deciamos— aparece como
un componente fundamental de la politica. Pero
aqui hay que dar un pasito. Porque si el poder
es un elemento fundamental de la politica, una
herramienta necesaria para esa actividad de
“ordenar la sociedad” de la que nos habla Vilas,
ese poder no puede funcionar con éxito, no
puede conseguir sus objetivos y sostenerse a lo
largo del tiempo si no esta extendido entre
aquellos y aquellas sobre quienes se ejerce la

creencia en su legitimidad. Esto es: si quienes

247



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 237-259

tienen que obedecer a ese poder no estan
convencidos de que es justo que ese poder se
ejerza sobre ellos. A esa creencia en la justicia
del poder que se ejerce sobre nosotros y al que
obedecemos, y gracias al cual, en efecto, la
sociedad goza de orden y de organizacion, una
larga tradicién, a la cabeza de la cual hay que
ubicar el nombre del gran socidlogo aleman
Max Weber, la ha llamado “legitimidad”.

Y se trata de un asunto fundamental. El puro y
pelado poder que puede surgir de la diferencia
de fuerzas fisicas o de recursos econémicos o
de poder de fuego entre dos individuos, dos
grupos o dos naciones puede, por supuesto,
tener todo tipo de consecuencias y generar todo
tipo de efectos, pero no construira relaciones
duraderas ni permitird la organizacién de un
orden capaz de sostenerse en el tiempo si
aquellos que deben obedecer a ese poder no
consideran a ese poder legitimo, no creen que
esta bien que quien lo detenta mande sobre
ellos y que ellos lo obedezcan. Y lo que aqui
querriamos indicar es que una de las razones
por las que en general tendemos a considerar
legitimo el poder que se ejerce sobre nosotros,
a suponer que esta bien que ese poder se
ejerza y que nosotros le prestemos obediencia,
es que existe en la base de la justificacion de
ese poder algo que podriamos ubicar en ese
terreno de las promesas de las que hablabamos
recién: algo del orden de una promesa, explicita
o tacita, que funciona como contrapartida de

esa obediencia que a cambio se nos exige que

prestemos al poder que sostiene el orden en el
que podemos esperar que esa promesa sea
cumplida.

En el caso de las sociedades occidentales
modernas, esa promesa es la de una libertad y
una igualdad que el sistema que nacio

(hablabamos hace un momento de Ia

Revolucion Francesa) levantandolas como
banderas tendria que cumplir frente a nosotros,
y que justifican que nosotros le prestemos a los
poderes que garantizan el funcionamiento de
ese sistema la obediencia que ese sistema
necesita para funcionar. Pero la verdad es que
después, en nuestras vidas, muchas veces no
gozamos de esa libertad y de esa igualdad
sobre las que se sostiene la ideologia que nos
reclama obedecer a los poderes que sostienen
el sistema que deberia garantizarnoslas, y que
con demasiada frecuencia no nos las garantiza.
O no nos las garantiza a todos. O a todos por
igual. Todos somos libres, pero algunos son
mas libres que otros. Todos somos iguales,
pero algunos son mas iguales que otros, segun
la conocida frase de Orwell en Rebelién en la
granja. En la formulacion de un autor que ya
hemos mencionado y en el que prometimos
detenernos con mayor cuidado, Jacques
Ranciere: entre las partes que componen una
comunidad politica hay siempre alguna o
algunas que no tienen parte, que no son tenidas
en cuenta, que “no cuentan”, digamos asi, en la
cuenta siempre fallida, siempre fallada, del

poder.

248



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 237-259

Lo que es otro modo de decir: que todo orden
se sostiene sobre una ideologia que tiene que
realizar mas promesas que las que después
puede cumplir. Y que por lo tanto puede ocurrir,
y a menudo ocurre, que esa “parte de los sin
parte”, que esa parte de aquellos y aquellas a
qguienes no les han sido cumplidas las promesas
sobre las que podia sostenerse la legitimidad
del poder al que estan obligados y obligadas a
obedecer, un buen dia tomen la palabra. Tomen
la palabra: le digan al sistema, y a los poderes
que sostienen la vigencia y el funcionamiento
del sistema: “Te tomo la palabra: me prometiste
libertad y no la tengo, o la tengo en mucha
menor medida que los miembros de las otras
partes del mismo sistema, me prometiste
igualdad y soy el ultimo orején del tarro, me
prometiste posibilidades de realizacion y de
autonomia y vivo dependiendo de los caprichos
de quienes me dominan y me humillan. Te tomo
la palabra: dame lo que me corresponde”. Le
tomen la palabra, entonces, al sistema y al
poder, y se pongan a hablar. O a actuar. Y aqui
lo que nos interesa, lo que nos permite
establecer un contrapunto con la idea de que la
politica es la aplicacién del poder en pos de
resolver los conflictos que atraviesan una
sociedad y garantizar en ella el orden: Ranciére
llama politica exactamente a esa accion de la
parte de los sin parte de tomar la palabra 'y de
impugnar al sistema, al orden, que no ha sabido
estar a la altura de lo que prometia a todos, pero

no garantizaba mas que a algunos.

¢ Quiénes constituyen esa “parte de los sin
parte”? Ningun grupo en particular: no estamos
en el terreno de la sociologia, sino en el de la
politica, aunque es evidente que tienden a
formar parte o a ser candidatos a formar parte
de esa parte de los sin parte de una sociedad
sus grupos mas desfavorecidos, mas
agraviados. Ranciére toma un lindisimo ejemplo
de los Discursos sobre la primera década de
Tito Livio de Maquiavelo para mostrar un
levantamiento de los plebeyos contra la
prepotencia de los patricios, en la antigua
Roma, como un ejemplo de reclamo de ser
“tenidos en cuenta”, como un ejercicio de “toma
de la palabra” que pateo el tablero de una cierta
forma de organizacion de las distintas “partes”
que componian el todo de la sociedad y obligd
a los poderosos a renegociar con los rebeldes
la propia organizacion de ese orden que se
habia visto sacudido, trastocado. A ese tipo de
trastrocamiento (de los que podemos encontrar
a lo largo de la historia incontables ejemplos en
tantisimas ‘“tomas de la palabra” de grupos
oprimidos, de obreros, de mujeres, de razas y
de naciones enteras) da Ranciere el nombre de
politica. ;Y a lo otro? Al ejercicio del poder
para que la cosa funcione? ;A la organizacién
rutinaria y cotidiana de la vida de una sociedad
compleja para que la misma pueda
desarrollarse por los pacificos carriles de la ley
y el orden? ;A la busqueda de resolver antes
de que estallen los multiples focos de conflicto

que contiene toda sociedad esta repleta? A ese

249



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 237-259

conjunto de actividades, a las que solemos dar
el nombre de politica, Ranciére las llama, mas
prosaicamente, policia.

Asi, tendriamos un conjunto de actividades de
organizacion de las cosas, de sostenimiento del
sistema, de funcionamiento del orden, que
Ranciére llama “policia”, y que deberiamos
ubicar dentro del terreno de las instituciones, vy,
como “del otro lado”, por asi decir, de esas
instituciones, en necesario dialogo con ellas y
tomandole la palabra a sus promesas, pero para
mostrar que esas promesas no estan siendo
cumplidas y que es necesario barajar y dar de
nuevo, unas acciones que realizan los sujetos
que, agraviados por un orden que no cumple
con ellos sus promesas, que no los tiene en
cuenta, buscan y reclaman ser contados,
contar. A esa busqueda y a ese reclamo, a las
acciones a través de las cuales se expresa y se
materializa esa busqueda y ese reclamo,
Ranciére les da el nombre de politica. Asi, la
politica, para Ranciére, no es una actividad
corriente de la vida de nuestras sociedades, ni
menos que menos lo que hacen todos los dias
“los politicos” y “las politicas”. La politica es mas
bien algo que, a veces (y ni siquiera muchas
veces), acontece, irrumpe, sacude la escena y
obliga a revisar la cuenta de las partes, la
organizacién misma del todo de la comunidad.
Subrayamos la palabra “acontece” para llamar
la atencion sobre la cercania de este
pensamiento con el de otro filésofo francés
Alain sobre el

contemporaneo, Badiou,

“acontecimiento” como categoria fundamental
para pensar la politica. Podriamos también, en
una terminologia mas cercana a la del muy
influyente pensador italiano Antonio Negri,
indicar que la politica, en esta perspectiva,
aparece asociada a la capacidad instituyente o
a la potencia constituyente de nuevas

situaciones, por oposicion a los poderes
instituidos o constituidos (que no serian del
orden de la politica, sino de la administracion o
de la gestién) de la sociedad.

Queda sin embargo la duda acerca de si es
fructifero perseverar sobre esta dicotomia que
aqui estamos presentando, y que posiblemente
simplifique una dindmica que es mucho mas
compleja, y que supone todo tipo de
entrelazamientos entre estos dos momentos —
digamos— “polares” de las instituciones de un
lado, y de la accion del otro. Es lo que sugiere
en un libro muy interesante, Metaforas de la
politica, el socidlogo argentino Emilio de ipola.
Podemos pues empezar citando in extenso un
pasaje fundamental en la presentacién de la
idea que desarrolla de Ipola en ese libro, que
nos permitira de paso volver sobre algunas
cosas que hemos dicho, sistematizarlas, y tratar
finalmente de redondear una perspectiva sobre
la politica mas compleja y matizada que la que
surge de la contraposicion que acabamos de
sugerir. Escribe de ipola:

La politica puede ser concebida, o bien como un
dotado de

predeterminadas —en

“subsistema” funciones

particular, la

250



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 237-259

“autorregulacion” de lo social- o como una
superestructura del edificio social, con causas y
efectos también predeterminados, o bien como
la dimension de contingencia inherente a lo
social, como su dimensién de apertura, que
posibilita la intervencién eficaz de la decision
individual y colectiva sobre el mundo social v,
en particular, que permite, dadas ciertas
circunstancias, el cuestionamiento del principio
estructurante de una sociedad, de su pacto
social fundamental, ya para reafirmarlo, ya para
subvertirlo e instituir un nuevo orden. Importa
precisar de inmediato que la mencionada
disyuncion no pretende en modo alguno ser
excluyente (en realidad, seria tedricamente
catastréfico si lo pretendiera). (2001, p. 9)

O bien... o bien... Veamos primero la primera
de las dos clausulas de esta contraposicion no
excluyente que nos presenta de ipola. Dentro
de ella, a su vez, aparecen dos posibilidades: la
de pensar la politica como un subsistema del
gran sistema social, como tiende a hacerlo la
sociologia funcionalista norteamericana, y la de
pensar la politica como la superestructura de
una estructura que la reclama para funcionar,
como tiende a hacerlo la tradicion marxista. Se
trata, evidentemente, de dos perspectivas muy
diferentes, pero ambas tienen algo en comun:
en ambas lo que cabe esperar de lo que ocurra
en el subsistema, la esfera o el “nivel” (en la
metafora marxista del “edificio”) de la politica
viene predeterminado por un conjunto de

fuerzas que solicitan de ella cierta tarea que la

politica tiene que cumplir: la autorregulacion de
la vida colectiva en uno de los casos, la
reproducciéon y legitimaciéon del orden social
estructurado por un determinado modo de
produccion material de esa vida colectiva en el
otro. Las dos formas de pensar las cosas, la
historia, la relacion entre los distintos ambitos
de la vida social en general y las funciones
propias de la politica en particular son muy
distintas, en muchos puntos perfectamente
opuestas, pero las dos coinciden en el punto
que le interesa a de ipola y que nos interesa a
nosotros en este momento de nuestra
discusion: las dos piensan a la politica como
una parte de un todo que la excede y que le
dicta su mision y su sentido, y por eso las dos
pueden converger en la representacion de la
politica en el marco de una de las dos grandes
metaforas a las que alude el titulo del libro que
estamos comentando: la del sistema, que como
dice de Ipola cuando la presenta, y como se
desprende también de cuanto hemos venido
diciendo hasta aca, evoca siempre la idea,
fundamental en la historia del pensamiento
politico, de orden. La politica del lado del orden:
primera metafora, primera posibilidad.

Si ahora nos desplazamos a la segunda
clausula del “O bien... o bien...” que estamos
considerando, lo que tenemos ahi es otra cosa:
no la idea de que la politica es la actividad que
se desarrolla en un ambito especifico con una
mision preestablecida, sino la de que todo

orden social, que se sostiene siempre sobre un

251



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 237-259

principio estructurante que no siempre
conocemos y que no necesariamente se
declara ante nosotros, es insanablemente
contingente, es decir, no reposa sobre ninguna
inevitabilidad histérica ni sobre ningun principio
trascendente, no responde a la voluntad de los
dioses ni de las leyes inefables de la historia y
por lo tanto puede ser cuestionado y sacudido
en sus cimientos y en las formas en las que se
organiza, por medio de la accién, y que la
politica es el nombre de esa accién capaz de
visibilizar, cuestionar y eventualmente subvertir
las bases sobre las que se sostiene el orden en
el que vivimos. Aqui la politica aparece dotada
de un sentido “fuerte”, dice de ipola, por
“‘débil” de

alternativas que consideramos, porque no se

oposicion al sentido las oftras
piensa en el interior de ningun limite, como un
“subsistema” de un sistema que la abarca ni
como un “nivel” de un edificio en la que tiene
una tarea especifica que cumplir, sino sin limite
en absoluto, en la medida en que se piensa
como la accién que puede poner en cuestion la
organizacion misma del todo social.

La distinciéon que formula aqui de ipola tiene un
evidente parentesco con la que algunos autores
franceses contemporaneos han establecido
entre lo que ellos prefieren nombrar, para que la
distincion sea mas nitida, con dos palabras, o
con dos expresiones diferentes: /a politica (que
equivale a lo que de ipola llama la politica “en
sentido débil”; la politica como actividad de

administracion o gestion de un cierto orden, y

acaso a algo asi como lo que Ranciére llama,
como vimos, “policia”) y lo politico (que equivale
a lo que de ipola llama la politica “en sentido
fuerte” y Ranciére “la politica” a secas: la
politica como el nombre de la accion a través de
la cual son

revisados, impugnados,

eventualmente subvertidos, los cimientos
mismos de ese orden), pero tiene la ventaja de
elegir no nombrar esas dos cosas con palabras
diferentes, sino con la misma, porque como
veremos lo que de Ipola quiere sefialar es que
la tension entre estos dos momentos o entre
estas dos posibilidades en nuestras
representaciones habituales sobre la politica no
es el resultado de que no hayamos definido bien
el significado de las palabras, sino que es el
resultado de una tension que es constitutiva de
la politica misma. Pues bien: si cuando se
piensa del lado del sistema la politica se deja
atrapar por la primera de las dos metaforas que
de ipola examina, la del orden, cuando se
piensa del lado de la accién de cuestionamiento
de ese orden la politica ingresa a la zona
recortada por la segunda de esas dos
metaforas, que es la que permite pensar esa
accion en su forma mas radical, mas
terminante, mas definitiva: la metafora de la
politica como revolucién.

Asi, la politica parece que puede pensarse, 0
que alude a una cierta cantidad de practicas y
de discusiones que se inscriben entre dos
posiciones polares que la circunscriben: la del

orden y la de la accién, la del sistema y la de la

252



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 237-259

revolucion. Pero atencion a esto que dice de
ipola, y que ya ibamos adelantando nosotros
que iba a decir: no piensa adecuadamente la

politica ni  aquel que la considera
exclusivamente como un subsistema con
funciones limitadas y predefinidas en la
sociedad o el sistema social, ni tampoco aquel
gue la concibe unicamente como el momento de
crisis del edificio social y de su pacto
constitutivo” (de Ipola 2001, p. 12). El libro que
estamos comentando fue escrito en 2001: de
ipola no podia imaginarse, pero ya podia
evidentemente intuir, la importancia que
tendrian estas consideraciones suyas en
relacion con el adecuado analisis de los
acontecimientos que entonces se estaban
incubando y que se producirian en el pais en el
mes de diciembre de ese mismo afio. Cuando
se produjo en el pais, en efecto, lo que a falta
de mejor nombre ha pasado a la historia como
“el estallido del 19 y 20 de diciembre” de ese
afio 2001, la discusion tedrica sobre la politica
permitid contraponer, en la Argentina, quienes,
no importa si a favor o en contra de ese
movimiento, lo consideraron esencialmente
“antipolitico”, porque identificaban la politica
con el orden y las instituciones que a través del
mismo se impugnaban, y quienes, no importa si
a favor o en contra, lo consideraron
potentemente “politico” porque identificaban la
politica con esa accién de impugnacion. De
ipola, anticipandose a esas discusiones, parece

reprocharles sus simplificaciones a unos y otros

cuando escribe, resumiendo su posicion sobre
la utilidad de las dos metaforas del orden y de
la revolucion: “Solo de quien osa emprender la
ardua travesia del laberinto que ambas
metaforas dibujan en el dominio huidizo e
irrepresentable de lo social cabe pensar que
efectivamente piensa la politica” (de ipola 2001,
p. 12).

Ni solo institucién, pues, ni solo revolucion,
aunque /as dos palabras son muy interesantes
y, Si se las considera con la atenciéon debida,
contienen en ellas mismas (en su misma carne,
en su misma materialidad), toda la tensién que
aqui estamos tratando de presentar. Lo que nos
obliga quizas a reformular este “Ni... ni...” para
reescribir lo que acabamos de decir de esta
manera: ni solo institucién, en el sentido muy
acotado de esta palabra en que ella sirve para
designar apenas el momento de sedimentacion
del movimiento, de detencion de la historia y de
reificacion de las relaciones que en su agitaciéon
esa historia pudo propiciar, ni solo revolucién en
el sentido muy estrecho de esta otra palabra en
el que ella sirve apenas para nombrar ese
momento de trastrocamiento de las cosas en su
pura inmanencia y en el puro presente de su
realizacién. Porque la verdad es que ninguna de
esas dos palabras quiere decir en realidad
solamente eso que en el modo en que las
venimos usando dicen: como tantisimas otras
palabras que se parecen a ellas en el hecho de
que terminan con la silaba “cion”, la palabra

“institucion” y la palabra “revolucion” nombran,

253



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 237-259

mas que un momento, o ademas de un
momento, un movimiento, un desplazamiento
entre dos puntos. Busquemos esas dos
palabras, o cualesquier otra con esta
caracteristica de terminar en esta silaba tan
“cion”, en el

interesante, diccionario, y

habremos de encontrarnos con algo parecido a

3

esto: “Accion y efecto de...”. Construccion:
accion y efecto de construir. Composicion:
accion y efecto de componer. Institucién: accion
y efecto de instituir. Revolucién: accion y efecto
de revolucionar. Es muy interesante esta
férmula, “accién y efecto de”, con la que los
diccionarios nos informan el complejo y
dinamico significado de estas palabras. Con
una consideracién sobre este asunto, que nos
confirmara el interés de la perspectiva con la
que de Ipola aborda la discusion de este
problema de la politica y de los mejores modos
de pensarla, vamos a terminar estas paginas
qgue le hemos dedicado.

Construccion: accion y efecto de construir.
Cuando la palabra es utilizada para indicar la
accion de construir, puede ser reemplazada sin
ninguna pérdida por un verbo. “La construccion
de mi casa me llevara tres afios” se dice
también, y quiere decir lo mismo, “Construir mi
casa me llevara tres anos”. Ahora bien: cuando
los tres anos pasaron, yo construi mi casa,
quedd preciosa, y un buen dia paso por la
vereda de enfrente con un amigo y se la
muestro, estiro el brazo, sefialo con el indice y

le digo: “Mird qué linda construccion”. Ahi

“construccion” no es, evidentemente,

reemplazable  por  “construir”, no es
reemplazable por un verbo, porque no indica la
accion que tuve que empeniar para construir mi
casa, sino el resultado sedimentado, cosificado,
reificado (son todas estas palabras de la gran
sociologia alemana de la segunda mitad del
siglo XIX) de esa accion: el efecto, como dice el
diccionario, de haberla construido en el pasado.
Casi llama la atencion que dos cosas tan
distintas como la accién, la actividad o el
conjunto de actividades de levantar una casa, y
la casa terminada que le muestro afios después
a mi amigo, puedan designarse con una misma
palabra, puesto que se trata de dos cosas
enteramente

radicalmente diferentes,

heterogéneas. ;No deberiamos mas bien
inventar una palabra para nombrar una cosa y
otra para nombrar la otra, como hacen quienes
distinguen la politica de la policia, o lo politico
de la politica, como si no fueran los dos
términos o los dos polos entre los que se
despliega un movimiento interminable?

Composicién: acciéon y efecto de componer.
Cuando un amigo nuestro, musico, nos dice “A
mi lo que me gusta es la composicion, ¢ viste?,
no tanto la interpretacién”, nosotros podemos
reemplazar las dos palabras por los respectivos
verbos que les corresponden, porque lo que
esas palabras indican son la accion de
componer o la accién de interpretar: “A mi lo
que me gusta es componer, ¢viste?, no tanto

interpretar’. Ahora: cuando nuestro amigo, al

254



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 237-259

que le gusta componer, termina la tarea de

componer, pongamos, una sinfonia, o un
bolero, toca entusiasmado el timbre de nuestra
casa y nos trae, con los ojos llenos de lagrimas
papel

pentagramado lleno de chirimbolos blancos y

de orgullo y de contento, un
negros y de redondas y de cuadradas y de
corcheas y semicorcheas y de de fusas y de
semifusas y nos dice: “Mird& qué linda
composicion que me salid”. Y ahi esta claro que
composicion no es reemplazable por el verbo
componer, porque ahi “lo que salid” no es la
accion de la que salid, sino el resultado, el
efecto, de esa accion. Es el efecto de la accion
de componer. Es la accion de componer
objetivada, sedimentada, convertida en su

propio resultado. De nuevo: ¢es sensato
nombrar con la misma palabra dos cosas tan
distintas como la accion de componer y el
resultado de haber compuesto, como una
actividad y un objeto, como un verbo y un
sustantivo? s No podriamos, no deberiamos, en
aras de la claridad y la comprensibilidad de lo
que decimos cuando hablamos, nombrar esas
dos cosas con dos palabras diferentes?

Pues bien: no, no deberiamos. No deberiamos,
porque seria no percibir la intima conexién que
existe entre esos dos momentos de la relacion
que nombramos con esas palabras que aqui
estamos discutiendo. No es verdad que la
accién de construir la casa es una cosa y la
casa construida es otra que nada debe a la

primera. El que construye la casa, el que lleva

adelante la accion de construir la casa, lo hace
siguiendo un modelo, probablemente un plano,
en todo caso: una idea de la casa construida
que esos ladrillos que esta acomodando uno
arriba de otro va a ser cuando su accién esté
terminada (igual, por cierto, que el compositor
“oye” en su cabeza, antes de que sus manos
vuelquen en el pentagrama, la melodia que esta
por componer O componiendo). La
construccion, la casa construida, de algun modo
precede a la accion de construirla. Que por otro
lado no desaparece de la casa construida
después de que terminé de construirla, me di un
bafio y me puse a habitarla. Todavia afios
después recorro los pasillos de esa casa que
hice con mis manos y recuerdo el esfuerzo que
me dio levantar esa columna, que no se me
chingara esa pared, que quedara derecha esa
ventana, todavia me recuerdo pintando esa
puerta o ese cielo raso...: la accion de construir
la casa (la construccion de la casa) habita la
casa construida (la construccién) para siempre,
y no ciertamente no termina en el momento en
que termina.

Lo mismo pasa con las palabras mas
sonoramente politicas que aqui estamos
estudiando. Institucién: la institucién de algo es
la accién de instituir ese algo. La institucion
simbdlica de la sociedad, pongamos, para citar
un titulo célebre de Cornelius Castoriadis. La
institucion de un principio o de un valor o de una
idea. La institucién de tal modo de gobernar o

de decir. “Estamos instituyendo una nueva

255



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 237-259

forma de hacer las cosas en esta provincia”.
Institucién: accion de instituir. Pero esa accion
de instituir se realiza y se completa cuando
termina sedimentdandose en una institucion
entendida no ahora como una accién, sino
como el resultado de haber instituido algo en el
pasado. “Toda novedad tiende a inevitarse en
costumbre”, escribe Borges en un texto
extraordinario. Toda institucion de algo, toda
accion de instituir alguna cosa, tiende a
inevitarse, a consagrarse, a consolidarse, a
sedimentarse, en ese algo, en esa cosa
convertida ella misma en una institucién cuyo
fundamento (dijimos: contingente, no
trascendente ni sobrenatural ni transhistorico)
es esa misma accion de haberla instituido, que
quién sabe si el dia de mafana no querra ser
revisada por otros, no motivara un movimiento
de renovacion de las cosas que quiera instituir
un orden nuevo.

Revolucioén: la revolucion de algo (pongamos:
de una sociedad) es la accion de darla vuelta,
de ponerla patas para arriba, de subvertir sus
fundamentos y ponerla a funcionar sobre otras
bases. La palabra es muy vieja, y su historia
muy interesante. Proviene del campo de la
astrologia, donde designa el movimiento en
redondo (precisamente: la vuelta) que dan los
cuerpos celestes alrededor de un punto. La
revolucion, por ejemplo, de los satélites
alrededor de los planetas, o de los planetas
alrededor del sol. Durante mucho tiempo la

palabra revolucién (que se usaba en el lenguaje

politico —que usaba Hobbes, por ejemplo, bien
avanzada la segunda mitad del siglo XVII- para
indicar que una situacion —pongamos: la vida
politica en Inglaterra— habia dado una vuelta
entera hasta volver al mismo punto del que
habia partido) tendria solo ese sentido en el
lenguaje politico que conocemos. Fue en
realidad recién en el siglo XVIIl, de la mano de
las filosofias de la historia asociadas a la idea
de progreso de las cosas en el tiempo, y no de
vuelta siempre al mismo punto de partida, que
la palabra, manteniendo su sentido de vuelta o
de re-vuelta, paso6 a indicar ese especifico tipo
de revueltas que un grupo social podia operar
en la sociedad que lo oprimia o lo asfixiaba para
transformarla por completa. Ese es el sentido en
que hoy usamos la palabra revolucion para
indicar la accién de cambiar las cosas en la
historia de una sociedad.

Pero ademas de ser la accién de revolucionar la
sociedad, la palabra revolucién indica el efecto
de haber llevado adelante con éxito esa accion:
de haber revolucionado la sociedad e instalado
en lugar del que tenia un sistema de gobierno,
una forma de organizacién, un tipo de gestién
de la cosa publica diferente. Es en ese sentido
que en Cuba pueden celebrarse los cuarenta,
los cincuenta, los sesenta afos de “revoluciéon”,
lo que no significa los cuarenta, cincuenta o
sesenta afios de ocurrida una accién o unas
acciones sepultadas en ese pasado ya a esta
altura tan lejano, sino los cuarenta, cincuenta o

sesenta afos de vigencia del gobierno que

256



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 237-259

resulté de esas acciones, en el que esas

acciones se encuentran, por asi decir,
objetivadas, sedimentadas, cristalizadas:
hechas sistema. Igual que la palabra

“institucion” no nombra solo el resultado del
movimiento que la instituyd, sino ese

movimiento mismo, asi también,

simétricamente, la palabra “revolucion” no
nombra solo el movimiento que trastocé una vez
un cierto orden institucion, sino el resultado, el
efecto, bajo la forma de un cierto sistema de
organizacion de las cosas, de ese

trastrocamiento ocurrido en el pasado.
Raymundo Gleyzer, enorme documentalista
argentino desaparecido durante la dltima
dictadura, presenté de manera muy dramatica
esa tension sobre la que aqui estamos dando
vuelta en su film La revolucién congelada, que
parece un oximoron o un chiste, pero que no
dice otra cosa que lo que aqui estamos
diciendo: que el fuego de la accion (¢ no sabian
algo de eso, al final, los viejos maestros Hegel
y Weber?: s no es sobre el telon de fondo de las
grandes ideas de estos dos enormes
pensadores que seguimos tratando de forjar las
nuestras?) no es nunca mas que una parte del
movimiento complejo de la historia.

Con lo que tal vez podamos terminar. No porque
hayamos llegado a ningun lugar, sino porque
hemos descubierto que no hay ningun lugar al
que llegar. Que la politica no es el nombre de
una accion esplendorosa que ilumina como un

rayo un momento en la historia de las

sociedades para perderse después en el
recuerdo o solo poder ser afiorada o esperada
candorosamente como se esperan los milagros,
y que tampoco es el nombre del conjunto de
practicas que llevan adelante unos sefores y
unas sefioras a los que damos el nombre de
politicos y de politicas, que se ocupan de la
gestién de la vida de las comunidades en las
que vivimos y que querrian seguramente que la
tranquilidad que de ese modo consiguen para
esa comunidad no se viera perturbada por los
sonidos de la furia que cada tanto Ila
interrumpen para sefialar que hay una parte que
no estaba siendo contada, que la cuenta estaba
mal, que habia un conjunto de demandas o de
deseos o0 de expectativas que nadie estaba
atendiendo y cuya atencién requeria volver a
pensar todo de nuevo. No hay politica ni
pensamiento posible sobre la politica sin la
comprension de que el movimiento de la
sociedad tiene que encontrar un cauce en la
gestion adecuada de los conflictos que la
habitan y tensionan. Tampoco hay politica ni
pensamiento posible sobre la politica sin la
comprension de que las coordenadas sobre las
que se levanta ese modo o cualquier modo
(siempre contingente, siempre uno entre
también posibles) de gestionar la vida de una
sociedad tiene que ser todo el tiempo pensado
en la legitimidad de sus fundamentos siempre
contingentes y en la ausencia de ningun
fundamento de otro tipo, que es lo que la

persistente capacidad de revolver y subvertir las

257



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 237-259

cosas que tienen las luchas de los ciudadanos,
los grupos y los pueblos no cesa de

ensenarnos.

258



Agora UNLaR, vol.9, nim. 23, 2024 pp. 237-259

Referencias
Arendt, H. (1993) La condicién humana (trad.:
Ramoén Gil Novales), Paidos.

Aristoteles (2005) Politica (trad.: Maria Isabel
Santa Cruz y Maria Inés Crespo), Losada.
Badiou, A. (1999) El ser y el acontecimiento,

Manantial.
Castoriadis, C. (2007) La institucién imaginaria
(trad.:

Galmarini), Tusquets.

de la sociedad Marco Aurelio

Davis, A. (2004) Mujeres, raza y clase (trad.:
Ana Varela Mateos), Akal.

De Certeau, M. (1995) La toma de la palabra y
otros escritos, Universidad Iberoamericana —
ITESO.

De ipola, E. (2001) Metéaforas de la politica,
Homo Sapiens.

De la Boétie, E. (2014) Discurso sobre la
servidumbre voluntaria (trad.: Alejandra
Gonzalez), Colihue.

Freud, S. (2003), Tétem y tabu T. 2, en sus
Obras (trad.:  Luis

Ballesteros), Biblioteca Nueva.

completas Lopez-

Gonzalez, H. (2006), Los asaltantes del cielo.
Politica y emancipacion, Gorla.

Hobbes (2018), Leviatan (estudio preliminar y
trad.: Carlos Balzi), Colihue.

Lefort, Cl. (1981) ;Permanece lo teolégico
politico?, Hachette.

Legendre, P. (1979) El amor del censor: ensayo
sobre el orden dogmatico (trad.: Marta

Giacomino), Anagrama.

Maquiavelo, N. (1996) Discursos sobre la
primera década de Tito Livio (trad.: Ana
Martinez Arancon), Alianza.

Negri, A. (1994) El poder constituyente. Ensayo
sobre las alternativas de la modernidad,
Libertarias/Prodhufi.

Ranciéere, J. (1996) El/ desacuerdo. Politica y
filosofia (trad.: Horacio Pons), Nueva Vision.

Ranciére, J. (1975) La leccion de Althusser
(trad.: Irene M. Agoff de Ramos), Galerna.

Rousseau, J. J. (2008) Discurso sobre el origen
y los fundamentos de desigualdad entre los
hombres (trad.: Vera Waksman), Prometeo.

Vilas, C. M. (2013) El poder y la politica. El
contrapunto entre razones y pasiones,
Biblos.

Weber, M. (2002) Economia y sociedad (trad.:

José Medina Echavarria y otros), FCE.

Eduardo Rinesi es politélogo y filésofo. Se
desempena como profesor titular de Politica en
la Universidad Nacional de General Sarmiento
(UNGS), de la que fue rector entre 2010 y 2014
y donde actualmente dirige la Carrera de
Especializacion en Filosofia Politica.

Correo electroénico:

erinesi@campus.ungs.edu.ar

259



Pautas de Presentacidén para Autores

Los articulos enviados deben ser inéditos y
suponen la obligacion del autor de no
mandarlo, simultdneamente, a otra revista.
Pueden ser informe de investigacion, revisiéon

tedrica, reseia o entrevista.

Para enviar los articulos es conveniente
registrarse en la pagina web, en la pestana
través del

"Login", a siguiente  link:

https://revistaelectronica.unlar.edu.ar/index.p

hp/agoraunlar/login

Por cualquier inquietud, el mail de la revista

es: agora@unlar.edu.ar

Una vez enviado, el articulo es revisado por el
Comité Editorial, para verificar el cumplimiento
de las Pautas de Presentacién, el mismo se
reserva el derecho de realizar modificaciones
menores de edicion. Luego es evaluado por
dos especialistas en el Area de Conocimiento.
De cualquiera de estas instancias puede
surgir la necesidad de devolver el articulo al

autor para su correccion.

1- FORMATO DEL TEXTO

Formato: Documento Word. Tamafio de
pagina A4, con 25 cm en los cuatro
margenes.

Letra Arial 11, con interlineado doble, sin
sangria y alineacion izquierda

Numeracion consecutiva en la parte inferior
central de la pagina

Portada: Titulo en espafiol y en inglés
Resumen: hasta 250 palabras, en espafiol y
en inglés. (Arial 10, interlineado simple)
Palabras clave: Describen un contenido

especifico de una disciplina. Hasta cinco, en

espafol y en inglés. (Arial 10, interlineado
simple)

Area del conocimiento: El autor especifica el
area del conocimiento

Seccién: Especificar a qué seccion va dirigido
el trabajo, por ejemplo: Articulos de
investigacion o Revision Tedrica, Articulos de
Tesis, Produccion Artistica, etc.

Introduccion,

Cuerpo del manuscrito:

Metodologia, Resultados y Discusion.

Para destacar una palabra o una idea se
utiliza cursiva; nunca comillas, subrayado o
negrita.

Los neologismos o palabras en lengua
extranjera se consignan en cursiva

El texto debe estar redactado utilizando un

lenguaje respetuoso e incluyente

Extension (maxima)
- Articulos de Investigacibn o Revision
Tedrica: 25 paginas

- Articulos de Tesis: 20 paginas

- Produccion Literaria: 10 paginas por poema
o texto narrativo

- Critica Literaria: 20 paginas

- Produccion artistica: 10 paginas

- Resefia: 10 paginas

- Entrevista: 10 paginas

260


https://revistaelectronica.unlar.edu.ar/index.php/agoraunlar/login
https://revistaelectronica.unlar.edu.ar/index.php/agoraunlar/login

2- CITAS Y REFERENCIAS
Estilo basico de las Normas APA 7ta. Ed.

a- Citas
Citas de menos de 40 palabras basadas en

el autor: Apellido (afo) afirma: "cita" (p. xx).

Citas de menos de 40 palabras basadas en

el texto: "cita" (Apellido, ano, p. xx)

Citas de mas de 40 palabras basadas en el
autor
Apellido (afo) afirma:

Texto de la cita con sangria de un punto y

letra Arial 10, sin comillas. (p. xx)

Citas de mas de 40 palabras basadas en el
texto
Texto de la cita con sangria de un punto y
letra Arial 10, sin comillas. (Apellido, afio, p.

XX)

Parafrasis basada en el autor

Apellido (afio) refiere que .....

Parafrasis basada en el texto

Texto de la cita (Apellido, afio).

Citas en idioma distinto

Por normas de Cortesia con Lector, si el
articulo incluye citas en un idioma distinto al
utilizado en el texto, el mismo presentara

también su traduccion.

b- Referencias

Las Referencias van al final, ordenadas
alfabéticamente y con sangria francesa

Libro

Apellido, A. A.
Editorial.

Si tiene varios autores, se separan por comas

(afo). Titulo en cursiva,

y el ultimo se separa por la letra ‘y’.
El afio de la primera edicion de la obra debera
ir entre corchetes: Ejemplo: ([1984] 2004)

Capitulo de un libro

Apellido, A. A., y Apellido, B. B. (afio). Titulo
del capitulo. En A. A. Apellido. (Ed.), Titulo del
libro (pp. xx-xx), Editorial

Articulo Cientifico

Apellido, A. A., Apellido, B. B., y Apellido, C.
C. (afio). Titulo del articulo. Nombre de la
revista, volumen(numero), xx-xx (paginas, sin

pp adelante).

Articulo de Revista Impresa
Apellido, A. A. (Fecha). Titulo del articulo.
Nombre de la revista. Volumen(Numero), xx-

xx (paginas, sin pp adelante).

Articulo de Revista on line
Apellido, A. A. (Fecha). Titulo del articulo.
Nombre de la revista. Volumen(Numero), xx-

xx (paginas, sin pp adelante). Disponible en

261



Referencias Especiales

Diferenciar el tipo de material citado
agregando un subtitulo en las referencias:

Partituras, etc.

Partituras
Apellido, inicial del nombre (Ano). Titulo.
Ciudad: Editorial

Grabaciones

Apellido, inicial del nombre(Afo). Titulo. Sello.
Soporte.

incluir: otros

Se pueden compositor,

intérpretes, lugar

Pintura, escultura o fotografia

a) Si se consulto la obra:

Apellido, inicial del nombre. Titulo de la obra.
Fecha. Composicion. Institucion donde se
encuentra la obra, ciudad.

Puede agregar la coleccién a la que pertenece

o sefalar si es una coleccion privada.

b) Si se consulto la foto de una obra:
Apellido, A. A. Titulo de la obra. Fecha.
Composicién. Institucion donde se encuentra
la obra, ciudad. En A. A. Apellido. (afio) Titulo
del libro (pp. xx-xx). Ciudad: Editorial

Catdlogos de muestras
Apellido, inicial del nombre. Afo. Artista.
Ciudad: Museo

Espectaculo en vivo

(Opera, concierto, teatro, danza)

Titulo. Nombre y apellido del autor. Nombre y
apellido del director, actor o intérprete.
Nombre del teatro o escenario, ciudad. Fecha.
Tipo de espectaculo (6pera, concierto, teatro,
danza).

Si la cita se refiere a una persona involucrada,
se comienza la Referencia con el nombre de

ésta

Citas de Cuentos o Poemas: Siguen la

misma composicion que Capitulo de Libro

262



3- RECURSOS VISUALES

- Niveles de titulos

- Nivel 1: Arial 12. Centrado. Negrita
- Nivel 2: Alineacién izquierda Negrita
(Continua Arial 11, como en el cuerpo del
texto)

- Nivel 3: Sangria de 5 puntos. Negrita. Con
puto final

- Nivel 4: Sangria de 5 puntos Negrita cursiva.
Con punto final

- Nivel 5: Sangria de 5 puntos. Cursiva con

punto final

- Notas al pie (En lo posible, las mismas
deben ser evitadas)

Extension: no mas de tres lineas. Se usaran,
Unicamente, para

ampliar o agregar

informacion.

- Fragmentos del discurso del entrevistado
o texto de fuentes primarias y secundarias
Sangria de 1 punto. Identificacién del
entrevistado con las siglas correspondientes o
identificacion de la fuente. Fragmento en letra

Avrial 10, cursiva, sin comillas.

- Tablas y cuadros: Con interlineado sencillo.

Numeracion  correlativa con  numeros
arabigos. Se hace referencia a ellas desde el
texto (Tabla 1). Cada tabla tiene su propio
titulo en la parte superior, del siguiente modo:
la palabra tabla y su correspondiente numero
en negrita, el titulo con mayuscula inicial
solamente y en cursiva. Ej: Tabla 1. Titulo

Si corresponde citar la Fuente, la misma se

incorpora en la parte inferior.

- Figuras. Las imagenes (fotos, diagramas,
graficos, dibujos, etc.) se designan como
Figura. Numeracion correlativa con numeros
arabigos y se referencian desde el texto
(Figura 1). Cada Figura tiene su titulo en la
parte inferior, asi: la palabra Figura y su
correspondiente niumero en negrita, el titulo
con mayuscula inicial solamente y en cursiva.
Ej: Figura 1. Titulo.

En archivos de imagenes (JPG, GIFF, etc.),

de buena calidad. Cantidad: 6 por articulo

- Pies de fotos | epigrafes
Estos se utilizan para obra artistica o partitura
del siguiente modo:
Obra artistica:
Figura 1. Titulo de la obra, aho entre

paréntesis, nombre y apellido del autor.

Partitura:
Figura 1. Titulo de la partitura, afo entre
paréntesis, nombre y apellido del autor.
Aclaraciones.
También podra indicarse el tema o el

contenido que se refleja en la partitura.

Toda situacion no contemplada aqui, se
resuelve en base al criterio de Cortesia con el

Lector

263



Contenidos

Editorial

A modo de presentacion: ensenar filosofia
José Jatuff

Ciudadania
Sebastian Torres

Conflicto: concepto para armar
Elsa Ponce

Consenso
Diego Ocampo

Cultura politica
Alejandro Auat

Democracia
Federico E. Lopez

Derecho
Daniel Busdygan

Estado
Carlos Balzi

Feminismos
Aldana Cuello y Macarena Mercado Mott

Filosofia
Livio Mattarollo

Nacion
Guillermo J. Vézquez

Oscar Madoery

Politica
Eduardo Rinesi

Al . . .
IJ i | Universidad Nacional

EI - & de La Rioja




