
Av. Luis M. de la Fuente s/n (5300) 

Dirección web: https://revistaelectronica.unlar.edu.ar/index.php/agoraunlar 

Correo electrónico: agora@unlar.edu.ar   

La Rioja - Argentina

 

 Vol. 9 - Núm. 23                  ISSN: 2545-6024 
Dossier  

Conceptos de Filosofía Política. 

 

https://revistaelectronica.unlar.edu.ar/index.php/agoraunlar
mailto:agora@unlar.edu.ar


 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

REVISTA CIENTÍFICA DEL DEPARTAMENTO 
ACADÉMICO DE CIENCIAS HUMANAS  

Y DE LA EDUCACIÓN 
 
 
 
 
 

Vol. 9. Núm. 23 – 2024 
Número especial  

Dossier Conceptos de Filosofía Política. 
ISSN: 2545-6024 

 
 
Directora: 
Elena Camisassa 
 
Coordinador:  
Maximiliano Bron 
 
 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Rector: Daniel Quiroga 
Vicerrectora: María Corzo  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Decana: Mercedes Cáceres  
Secretario Académico: Raúl Barrionuevo 
 

  

AUTORIDADES 

UNLaR 

Departamento Ciencias Humanas 
y de la Educación 



 
 Safire Abdala Leiva, Universidad Nacional 

de Santiago del Estero, Argentina  
 Paulina Antacli, Universidad Nacional de 

La Rioja, Argentina  
 Roberto Gerardo Bianchetti, Universidad 

Nacional de Salta, Argentina  
 Mirta Bonnin, Universidad Nacional de 

Córdoba, Argentina  
 Mónica Caballero, Universidad Nacional de 

La Plata, Argentina  
 Viviana Edith Conti, Universidad Nacional 

de Jujuy, Argentina  
 Alicia Beatriz Gutiérrez, Universidad 

Nacional de Córdoba, Argentina  
 Sara Emilia Mata, Universidad Nacional de 

Salta, Argentina  
 Herminio Elio Navarro, Universidad 

Nacional de Catamarca, Argentina  
 María Cecilia Perea, Universidad Nacional 

de la Patagonia San Juan Bosco, Argentina  
 Cecilia Piehl, Universidad de Alabama, 

United States  
 María de los Ángeles Rueda, Universidad 

Nacional de La Plata, Argentina  
 Pablo Quintanilla, Pontificia Universidad 

Católica del Perú, Perú 

 
 Adriana Ávila, Universidad Nacional de La 

Rioja, Argentina  
 Lucia Álvarez, Universidad Nacional de La 

Rioja Argentina 
 Mariano Fiore, Universidad Nacional de 

Cuyo y Universidad Nacional de La Rioja, 
Argentina  

 Gerónimo Reinoso, Universidad Nacional 
de La Rioja, Argentina – CONICET 

 Florencia Bracamonte, Universidad 
Nacional de La Rioja, Argentina 
 

 
 Ariel Giménez, Universidad Nacional de La 

Rioja, Argentina 
 

 
 Marta Salina, Universidad Nacional de La 

Rioja, Argentina y Universidad de San 
Pablo, Tucumán – Argentina 
 

 
 Jose Jatuff, Universidad Nacional de La 

Rioja, Argentina 
 Livio Mattarollo, Universidad Nacional de 

La Plata, Argentina 
 Mariano Troiano, Universidad Nacional de 

La Rioja, Argentina 
 

 

Comité Académico 

Comité Editorial 

Informática y Diseño 

Asesora de Arte de Tapa  

Coordinación 



ÁGORA UNLaR 
Volumen 9. Número 23 – 2024 - Dossier Conceptos de Filosofía Política. 
ISSN: 2545-6024 
Periodicidad: semestral 
 
Entidad editora: Universidad Nacional de La Rioja 
Dependencia: Departamento Académico de Ciencias Humanas y de la Educación 
Av. Luis M. de la Fuente s/n. (5300) La Rioja. Argentina. 
Dirección web: https://revistaelectronica.unlar.edu.ar/index.php/agoraunlar 
Correo electrónico: agora@unlar.edu.ar  
Indexaciones: 
 

 
 
 
Imagen de tapa: Cartel publicitario de 1880, anunciando diversos números de funambulismo del artista francés Charles 
Brlondin. 
Diseño: Ariel Giménez 
 
 

Esta publicación está bajo una Licencia Creative Commons Atribución 
Creative Commons Atribución - 

CompartirIgual 3.0 Unported. 
 

 
 
 

  

mailto:agora@unlar.edu.ar
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/3.0/deed.es
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/3.0/deed.es
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/3.0/deed.es
https://www.latindex.org/latindex/ficha?folio=29000
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/3.0/deed.es


 

 

Contenidos 

Editorial 7 

A modo de presentación: enseñar filosofía 12 

Artículos de investigación  

Ciudadanía 

Sebastián Torres 25 

Conflicto 

Elsa Ponce 54 

Consenso 

Diego Ocampo 73 

Cultura política 

Alejandro Aut 88 

Democracia 

Federico López 95 

Derecho 

Daniel Busdygan 119 

Estado 

Carlos Balzi 139 

Feminismos  

Aldana Cuello y Macarena Mercado Mott 161 

Filosofía 

Livio Mattarollo 176 

Nación  

Guillermo Vázquez 199 

Poder  

Oscar Madoery 211 

Política  

Eduardo Rinesi 237 

Pautas de presentación para autores  260 

 



 

 
7 

Editorial 

El primer artículo de este dossier opera como 

preámbulo y contiene tanto una aproximación 

al motivo de la publicación como una 

descripción de lo que puede encontrarse a 

nivel conceptual en ella. Entonces, la opción 

para esta presentación es la de articular con 

el presente histórico el trabajo realizado. Un 

presente inédito. Desde la consolidación de 

los métodos de la crítica histórica en el siglo 

XIX sabemos que todo fenómeno cultural se 

encuentra tejido por sus antecedentes, y el 

presente político y cultural de la Argentina no 

es una excepción. Desde el punto de vista de 

la continuidad se podría afirmar, sin faltar a la 

verdad, que lo que se está viviendo bajo el 

régimen político de la presidencia de Milei ya 

se vivió antes. En efecto, Argentina posee una 

extensa experiencia histórica de gobiernos 

neoliberales tanto en lo económico como en 

los procesos de subjetivación. Pero lo que 

aparece como distintivo es el maridaje que 

encontramos en el mileismo entre políticas 

económicas neoliberales extremas, el 

combate digital cotidiano y un discurso que 

reivindica valores conservadores (antigay, 

antifeminismo, antiigualitario, pro familia 

tradicional, pro vida, etc.). Las experiencias 

neoliberales anteriores utilizaron el terror, el 

farandulismo o el márquetin como dispositivos 

de dominación, mientras que esta nueva 

experiencia accede al gobierno a través de un 

consenso que ha logrado diciendo la verdad, 

a la vez que ejerce el poder desde el marco 

ideológico planteado en campaña a pesar de 

las concesiones pragmáticas que tuvo que 

hacer.  

Se han enunciado diversos factores para dar 

cuenta del ascenso del gobierno actual: ocho 

años de corrosión de los salarios, los efectos 

psíquicos de las pandemias, la incapacidad de 

los partidos tradicionales de conectar con sus 

bases, un mejor manejo territorial de la 

condición digital y un contexto cultural global 

transido por diversas derechas, entre otros. 

Tampoco habría que desestimar el profundo 

descontento que tuvieron que digerir en 

silencio quienes, adhiriendo auténticamente a 

valores de derecha, no se vieron 

representados verdaderamente en los últimos 

veinte años. Podría pensarse que están 

viviendo una primavera aquellos que 

convirtieron en bestseller en el 2004 el libro La 

otra parte de la verdad: la respuesta a los que 

han ocultado y deformado la verdad histórica 

sobre la década del '70 y el terrorismo de 

Nicolás Márquez, algunos de los cuales, de 

seguro, participaron en la multitudinaria 

marcha denominada 8N en 2012.  

Pero lo que viene a constituir las condiciones 

que posibilitan un fenómeno dice poco sobre 

su naturaleza y nada sobre su destino. Esto 

significa que mientras una pregunta legítima 

es ¿por qué llegó Javier Milei al poder? Otra 

distinta es ¿cuánto comparte con el avance de 

las nuevas derechas en el mundo occidental? 

Y finalmente otra distinta es ¿con qué 

herramientas mantiene el consenso necesario 

para ejercerlo? Por supuesto, estas son 

preguntas complejas que exigen estudio y 



 

 
8 

espacio, pero podríamos detenernos en 

algunos factores claramente identificables 

que aparecen en la órbita de la segunda 

pregunta y que se vinculan con el presente 

dossier.  

En primer lugar, se puede afirmar que el 

actual gobierno posee una verdadera 

máquina de guerra digital. Siguiendo una 

tendencia mundial (el ejemplo inmediato es 

Donald Trump), llevó la discusión política a un 

nuevo ecosistema cuya lógica de redes 

apenas están empezando a comprender 

quienes tienen preocupaciones públicas y que 

además encierra un difícil dilema ético-

político. A saber, no es lo mismo, en términos 

de libertad existencial y política, el verse 

convencido por razones y argumentos que el 

hallarse agitado en las pasiones más tristes. 

Desde el punto de vista de los resultados 

electorales quizá sí lo sea, sin embargo, la 

evidente diferencia cualitativa que existe entre 

uno y otro caso deja a uno de los adversarios 

con una ventaja ética y una desventaja 

instrumental. La política debe querer sujetos 

emancipados, no sujetos enojados. Si esto no 

fuese así, no se explica por qué el arco político 

de la Argentina no se volcó por completo a la 

construcción de granja de troles, de cuentas 

falsas, a la creación de fake news, a los 

discursos de odio y a la desinformación 

sistemática, etc.   

No habría que desechar que estas técnicas 

crezcan cada vez más en la política 

profesional mundial en un futuro próximo. 

Como indica Enzo Traverso en Las nuevas 

caras de la derecha (2021), el cuidado de la 

imagen, las consignas y el estilo es 

proporcional al modo en que se desdibujan los 

marcos partidarios y los anclajes en la 

sociedad civil típicos de los viejos partidos de 

masas. Esto resulta absolutamente 

consistente con el modo en que, en nuestro 

país, se replicó y consolidó tanto un “otro” a 

quien combatir como una posición desde la 

cual hacerlo a través de foros, redes e 

influencers -algunos de los cuales tienen 

ahora cargos oficiales en el gobierno para 

diseñar e implementar las estrategias 

comunicativas digitales. Lo interesante, y 

seguimos aquí las ideas de Ezequiel 

Saferstein en su capítulo del libro Está entre 

nosotros, coordinado por Semán (2023), es 

que estas nuevas dinámicas no reemplazan, 

sino que se retroalimentan con las 

modalidades más tradicionales de actos 

políticos, eventos en fundaciones y 

publicación de libros de circulación masiva 

con referencias intelectuales varias, desde 

Foucault y Gramsci hasta Hayek y von Mises. 

Así, apalancado en pensadores prestigiosos 

que, insólitamente, confluyen en diagnósticos 

simplificadores sobre actores amorfos cual “la 

casta” o “los zurdos” como responsables de 

todos los males (términos que incluyen 

indistintamente a “los políticos” profesionales 

pero también a quienes trabajan en 

dependencias del Estado y a periodistas, 

empresarios e intelectuales), el mileismo ha 

logrado atraer al menos temporalmente a un 

amplio conjunto de individuos atomizados y 

aislados, precarizados y empobrecidos, con 

una sorprendente capacidad de atravesar 

todas las capas sociales.  



 

 
9 

En segundo término, este gobierno de claro 

corte economicista no sólo se compone de 

disparos digitales de odio, sino que ha hecho 

suya la agenda de la Nueva Derecha mundial 

que, sin ser un movimiento homogéneo, viene 

dando la batalla cultural desde los años 

sesenta. En efecto, la tarea explícita que 

como intelectual lleva a cabo Alain de Benoist, 

fundador destacado de la Nouvelle Droite, es 

la de rearmar intelectualmente la derecha en 

Francia para hacer frente a la hegemonía que 

la izquierda tiene en la cultura. En su texto La 

nueva derecha, una respuesta clara, profunda 

e inteligente, publicado por primera vez 1979, 

sostiene que ya desde mediados de los 

sesenta conforma junto a otros intelectuales 

un conjunto informal de grupos de estudios 

cuya vocación es la de convertir en doctrina 

una nueva perspectiva de derecha, con una 

nueva sensibilidad, alejada de las viejas 

crispaciones tradicionales como lo son el 

totalitarismo, el colonialismo, el nacionalismo, 

el racismo y el orden moral. Estaban 

convencidos de que los problemas clave eran, 

ante todo, culturales, y que el choque de las 

ideologías era más decisivo que el de los 

partidos. En este sentido, resulta interesante 

observar la denominación de este fenómeno 

propuesta por el ya referido Traverso, no en 

términos de neofascismos, es decir, de 

movimientos que aún en su heterogeneidad 

reivindican cierta filiación con el fascismo 

clásico, sino de posfascismos, dados los 

intentos de desmarcarse de tales 

continuidades y de las vinculaciones 

partidarias más clásicas. Desde los sesenta 

tanto la nueva derecha como la nueva 

izquierda prestaron especial atención a la 

cuestión cultural bajo la premisa de que la 

construcción de una hegemonía podría 

conformar un sujeto político activo y 

eventualmente dominante no relacionado 

necesariamente a su condición de clase. En 

esto quizá siguieron la lección que brinda La 

Enciclopedia de Denis Diderot y Jean le Rond 

d'Alembert (1751- 1772) que ejerció una 

enorme influencia sobre la Revolución 

Francesa y sobre las élites ilustradas que se 

pusieron al frente de las Revoluciones 

latinoamericanas del siglo XIX.  

Con antecedentes como estos quizá no 

debería causar sorpresa que Agustin Laje, 

politólogo, influencer, escritor referente de la 

nueva derecha argentina y consultor del 

presidente Milei, sostenga en su trabajo de 

2022, La Batalla Cultural: Reflexiones Críticas 

Para una Nueva Derecha, que la batalla 

cultural es la batalla política en tanto que tal. 

Asevera, también, que su trabajo debe 

entenderse como una práctica política que 

sirva a las derechas en general y cierra su 

libro proponiendo una articulación entre 

distintas corrientes de derechas que, más allá 

de sus diferencias, pongan en el centro un 

nuevo “nosotros” político, con sus objetivos y 

medios estratégicos. Usando la jerga de 

Ernesto Laclau, propone la consolidación de 

una cadena de equivalencias en donde los 

eslabones diferenciales queden unidos por un 

significante que los contiene en lo que tienen 

de común; este significante es “Nueva 

Derecha”. En este marco, Laje (también Áxel 

Kaiser y Álvaro Zicarelli, otros jóvenes 

escritores) construye un escenario en el cual 



 

 
10 

el sentido común de las sociedades 

occidentales sería de “izquierda”, “marxista”, 

“socialista”, y en donde la alternativa pasaría 

por hacerse de sus herramientas discursivas 

para derrotarlo primero en el plano cultural y 

luego en la contienda política institucional. 

Llama la atención de cualquier lector atento 

que Laje, por falta de rigor o deseo de 

originalidad, no repase en un libro de 

quinientas páginas ni brevemente el esfuerzo 

análogo que de Benoist viene haciendo desde 

1966. Como sea, ya no es una opción no 

tomarlo en serio porque su libro fue de los más 

vendidos en diversas ferias del libro de 

latinoamérica, incluida la de Buenos Aires y 

porque termina sus concurridas 

presentaciones invitando a las/los jóvenes a 

formarse activa y dedicadamente para dar la 

batalla cultural.   

En tercer lugar, y a la luz de algunas 

características generales como su presunta 

orientación antisistema o ciertos rasgos de 

mesianismo, el mileismo efectivamente 

parece inscribirse en ese conjunto 

heterogéneo de expresiones que se 

distinguen como la Nueva Derecha. Con todo, 

hay algunos rasgos que le darían un estatuto 

sui generis: poco énfasis, al menos por ahora, 

en la cuestión de la identidad nacional (sin 

desatender que el sujeto a quien se dirigen los 

discursos de Milei son “los argentinos de 

bien”, léase varones, blancos, urbanos, clase 

media); una reivindicación al accionar militar 

durante la dictadura de 1976-1983 anclada de 

mínima en el cuestionamiento al número de 

personas detenidas-desaparecidas pero 

también en un ataque sistemático a los 

organismos de derechos humanos y a todo lo 

que denominan “subversivo”; una adscripción 

abierta a los postulados ideológicos del 

liberalismo-libertarianismo y del anarco-

capitalismo, que pretende encontrar anclaje 

en ideas de algunos próceres nacionales; y 

una lectura cuasiescolar de la política 

internacional, aún atada a viejas dicotomías 

entre capitalistas y comunistas, productivos y 

empobrecedores, buenos y malos. Así, el 

mileismo adquiere algunos matices peculiares 

que, como adelantamos, permiten distinguir 

esta nueva oleada neoliberal de las otras que 

hemos experimentado durante los últimos 35 

años.  

En este orden, apenas esbozado, la 

relevancia del presente dossier se encuentra 

en que ofrece de un modo crítico, pero con un 

lenguaje abierto, una serie de conceptos 

claves de la filosofía política que en su 

irreductible diversidad poseen el rasgo común 

de compartir, como base, una epistemología 

de vocación democrática, igualitaria, 

participativa, inclusiva y de ampliación de 

derechos. Y permítasenos añadir un aspecto 

clave: el presente volumen está realizado 

desde, por y para las Universidad Nacionales 

de todo el país, las mismas que distinguen a 

Argentina a nivel internacional en materia de 

políticas educativas, que fortalecen (más allá 

de todas las limitaciones bien conocidas) los 

procesos de movilidad social ascendente y 

que, como era de esperar, han sido objeto de 

críticas indiscriminadas por parte de la 

derecha local, en sus múltiples variantes. En 

la radicalización de la experiencia 

democrática que puede discutir todos los 



 

 
11 

valores y transformar históricamente todas las 

instituciones, en su vocación de igualdad 

social e identitaria se construye un terreno 

social de extensas dimensiones en donde los 

colectivos y las singularidades pueden ejercer 

sus libertades. La tarea no es sencilla, pues 

supone dar una pelea en un campo que hoy 

se presenta ajeno: la estrategia de la nueva 

derecha de hacerse del concepto de libertad 

(limitado a su versión negativa, siempre 

libertad de y nunca libertad para, y llevado 

hasta el ridículo extremo de plantear que 

podemos ser libres de elegir, si quisiéramos, 

morir de hambre) ha sido uno de los más 

grandes aciertos discursivos de esas 

expresiones políticas. Pues ¿quién no 

quisiera ser libre? El problema no es qué 

queremos, el problema es cómo y con quién. 

Si la alternativa es el individualismo a ultranza, 

no hay libertad posible. La nueva derecha 

representa la dependencia, en todas sus 

dimensiones. Representa la ruptura de los 

lazos comunitarios, el sálvese quien pueda. 

No debemos confundir el diagnóstico ni el 

camino: nosotros representamos la libertad.  

 

Livio Mattarollo  

José Jatuff  

La Rioja, agosto de 2024 

 

 

 

 



A modo de presentación: enseñar filosofía 

 

 

José Jatuff 
Universidad Nacional de La Rioja 

 

 

Hermetismo y caricatura  

La presente publicación nace de un diálogo 

motivado por un problema pedagógico. Le 

consultamos a una colega y amiga que se 

dedica a los “modernos” sobre bibliografía que 

aborde un segmento específico de la filosofía 

de Kant, que respete la complejidad del planteo, 

pero que, asimismo, sea un tanto más 

abordable que la fuente. A lo que nos contestó 

que, según su experiencia, el nuestro era un 

problema común de los profesores de filosofía, 

en las universidades y en los últimos años del 

colegio secundario, que vacilan entre la 

necesidad de abrir los problemas a la 

comprensión general y el riesgo de caer en la 

caricatura. La pregunta que siempre nos 

inquieta es, pues, la siguiente: ¿Es necesario 

menoscabar los problemas filosóficos para 

poder plantearlos en el marco de los límites y 

posibilidades del aula? Por momentos 

pensamos que sí, por momentos, que no. 

Chevallard nos dice que determinados 

conocimientos van a sufrir una serie de 

“transformaciones adaptativas” que los vuelven 

                                                           
1 Quisiéramos recomendar dos textos breves que nos 

introducen de lleno al problema de la enseñanza de la 
filosofía:  Obiols (2008) y Cerletti (2008). 

aptos para ser enseñados y que a tal trabajo lo 

denomina “transposición didáctica” (1997, p. 

45). Nuestra pregunta, entonces, es sobre el 

estatuto de la traducción que resulta de la 

transformación. Sin embargo, estamos seguros 

de que hacer filosofía permite la construcción de 

un tipo de disposición que nos parece 

importante afirmar, por lo que, a continuación y 

a manera de presentación del presente dossier, 

bosquejaremos algunas notas generales sobre 

la difícil relación entre la filosofía y las 

instituciones educativas, sobre ciertas 

herramientas que tenemos para enfrentar tal 

dificultad, sobre las condiciones generales que 

limitan la posibilidad  del ejercicio filosófico y 

sobre porque, en última instancia, este ejercicio 

posee valor y debe ser defendido.1    

A lo largo del siglo XIX se da un debate sobre la 

relación entre la cultura y la sociedad en el que 

intervienen figuras intelectuales del humanismo 

romántico que, a pesar de sus diferencias 

ideológicas, observan con preocupación la vida 

mecanizada bajo el efecto de la civilización 

Á
go

ra
 U

N
La

R
, v

o
l. 

9
, n

ú
m

. 2
3

, a
go

. 2
0

2
4

, A
rg

en
ti

n
a,

 IS
SN

: 2
5

4
5

-6
0

2
4

, p
p

.  
1

2
-2

4
 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 12-24 
 
 
 

   
13 

moderna (Urtegara, 2009). En Sobre el futuro 

de nuestras instituciones educativas, un joven y 

romántico Nietzsche aborda la pregunta que 

acabamos de hacer. Se propone, a través de 

una serie de conferencias que quedaron 

inconclusas, criticar todo el sistema de 

educación prusiano acusándolo de dañar la 

cultura clásica y por ello, la posibilidad de la 

moderna. Una compleja red teje el contexto de 

las conferencias nietzscheanas que incluye la 

emergencia de la sociedad de masas, el 

ascenso del consumismo, la modernización del 

trabajo académico y como dato político clave, la 

solidificación del Estado prusiano que poseía un 

proyecto pedagógico determinado: lograr que 

un porcentaje importante de la población posea 

un título, con lo que creció la especialización y 

la profesionalización. Muchos intelectuales, 

aparte de Nietzsche, vieron el problema de 

reducir la educación a las necesidades de la 

modernización industrial de la época. (Reitter y 

Wellmon, 2016) 

Las conferencias tienen la forma de un diálogo 

que Nietzsche y un viejo compañero de estudio 

habrían escuchado entre un filósofo y su viejo 

discípulo. El discípulo es quien desarrolla lo que 

aparece como la tesis principal y que hace 

resonancia en nuestro problema. Sostiene: “En 

el momento actual, nuestras escuelas están 

dominadas por dos corrientes aparentemente 

contrarias, pero de acción igualmente 

destructiva, y cuyos resultados confluyen, en 

definitiva: por un lado, la tendencia a ampliar y 

a difundir lo más posible la cultura, y, por otro 

lado, la tendencia a restringir y a debilitar la 

misma cultura” (Nietzsche, 2000, p. 10).  

Advierte en la educación esfuerzos que se 

oponen: por un lado, observa la ampliación de 

la formación a través de la expansión 

institucional y, por el otro, la reducción de ésta 

por la especialización y la subordinación a los 

fines estatales de modernización de la época. 

Volviendo a nuestros términos, el joven 

Nietzsche diría: ampliar es rebajar. La 

transposición didáctica, por lo menos en 

filosofía, es vista como un daño. Deberíamos 

preguntarnos siempre, en tanto profesores que 

trabajan en condiciones pedagógicas 

específicas, sobre cómo lograr la lectura de un 

texto o la reconstrucción de argumentos difíciles 

de modo tal que estos conserven su posibilidad 

de hacer crisis e imaginar horizontes. En el 

diálogo, el viejo filósofo está de acuerdo con 

esta evaluación de su compañero, pero enfatiza 

aún más el proceso de maquinización de la vida 

ligada a las necesidades de la sociedad.  En 

oposición directa al proceso pedagógico de 

ampliación descrito se encuentran las 

cavilaciones sobre la grandeza, un tema de la 

época, pero que en el joven Nietzsche (bajo el 

influjo de Jacob Burckhardt, Richard Wagner y 

Arthur Schopenhauer) tiene características 

específicas. La idea central es que la educación 

debería tener como finalidad posibilitar el 

acaecimiento del genio que es quien puede 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 12-24 
 
 
 

   
14 

colaborar en la construcción de una cultura de 

gran relieve (Chaves, 2000).  

En efecto, la vinculación entre política, 

economía y educación se nos ofrece como una 

evidencia; sin embargo, siempre debemos 

preguntarnos qué tipo de balance exige, cómo 

manejar estas esferas siempre en tensión. 

Nietzsche vio que lo que consideraba 

importante a nivel formativo estaba siendo 

eliminado. Hoy los asedios toman nuevas 

formas. Su apuesta, retocada, conserva su 

potencia. En términos generales la figura del 

héroe en el siglo XIX es un intento, quizá 

dudoso, de hacerle frente a la mediocridad 

burguesa naciente, vinculada al trabajo y al 

consumo –también de bienes culturales 

moldeados para la nueva lógica social. De 

nuestra parte compartimos la preocupación por 

la maquinización y entendemos que la filosofía 

es difícil, pero tomamos otro carril porque 

entendemos que los mejores productos de la 

cultura –a pesar del grado de complejidad que 

puedan poseer– deberían ser los que ejercen 

una influencia formadora en la sociedad. Por 

momentos resulta imposible el logro, pero 

nunca lo es el anhelo. En efecto, Matthew 

Arnold, en el mismo contexto que Nietzsche, 

diseñó reformas educativas para propagar la 

cultura de un extremo a otro de la sociedad 

quitándole lo que tiene de inaccesible con el 

objetivo de disputarle a los “filisteos”, que solo 

conocen fines de lucro, el modelo de vida social. 

(Arnold, 2010). 

Como profesores, siempre al límite de 

vulgarizar los planteos a causa de nuestras 

propias limitaciones, del marco pedagógico en 

el que estamos inscriptos –que posibilita y 

limita– y de la dificultad misma de la filosofía, 

pensamos en la posibilidad de generar una 

experiencia filosófica genuina, sin concesiones 

fáciles, pero con vocación de apertura. Para ello 

hay que cambiar de lugar la desopilante figura 

del genio redentor y ubicar en su sitio la 

adquisición, en la medida que fuera, de la 

pasión y la técnica de pensar, del gusto por dar 

y recibir razones. Conversando se puede 

avanzar en el enmarañado mundo del 

pensamiento, se puede ir construyendo un lente 

más pulido, capaz de diferenciar los matices de 

los problemas. Nos hacemos así, en el aula, un 

poquito dialécticos.  

 

Dialéctica  

Es difícil enseñar filosofía porque es difícil no 

vulgarizar sus problemas que son, en gran 

medida, los problemas de la vida individual y 

colectiva que se resuelven, la mayoría de las 

veces, de modo automático, o mejor dicho, 

consuetudinariamente. La herramienta de 

enseñanza que quisiéramos presentar para 

enfrentar este problema es un tipo de 

conversación denominada por la tradición 

filosófica, “dialéctica”.    

En el siglo V a. C., el conjunto de conflictos 

bélicos enmarcados en la guerra del 

Peloponeso produjo una serie de calamidades 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 12-24 
 
 
 

   
15 

que no solo disminuyó materialmente a los 

estados griegos, sino que corroyó parte de los 

fundamentos de su cultura. El mal calaba hondo 

y parte de la confianza y espontaneidad del 

pasado quedaron resquebrajadas. La tarea de 

los atenienses fue la de reconstruir el estado y 

la vida sobre cimientos sólidos. Luego de la 

experiencia política de los “Treinta Tiranos” se 

reinstauró la democracia, cuyos fines no eran 

claros. En la disputa sobre el fin mismo de la 

reconstrucción de Atenas que implicaba la 

formación humana y la conexión del “individuo” 

con la colectividad, surgieron las academias y 

las escuelas superiores –de nuevo y en otro 

contexto observamos el andamiaje que se 

forma entre educación y política. Era necesario 

la elaboración y explicitación de los 

fundamentos sobre los cuales sostener la polis. 

Puede pensarse la tarea de los sofistas, de 

Sócrates y de Platón como empeñada 

conscientemente en “formar” al ser humano 

para esta nueva situación. Diversos proyectos 

de formación que intentan dar forma a una vida 

deseable se encuentran en disputa (Jaeger, 

2001, V II, pp. 42-69; VIII, pp. 5- 215). 

Entre aquellos métodos de formación se 

identifica el que nos interesa, la dialéctica, cuya 

extensión es casi la misma que la de la propia 

filosofía. Genera vértigo vislumbrar lo que se 

                                                           
2 Sobre Sócrates se ha escrito muchísimo, 
recomendamos dos lecturas sugerentes que se 
encuentran disponibles en castellano: la primera 
mitad del libro de Nehamas (2005) y el breve texto 
de Taylor (2017).  

encuentra implicado filosóficamente en el 

concepto sólo en la obra de Platón. Pero se 

puede definir, de entrada, nuestro interés y 

especificar un modo de acceso. Retomamos 

rasgos de la dialéctica porque queremos 

sostener que tenemos una chance de volver 

comprensible en el aula los difíciles problemas 

filosóficos. El maestro de este arte de la 

conversación es Sócrates, de quien algún dato 

histórico se dispone, pero que, como personaje 

literario, ejerció una enorme influencia.2 Nos 

interesa, en esta ocasión, rescatar los diálogos 

en los que se aborda la cuestión de la virtud. 

Son los primeros escritos por Platón y 

encontramos en ellos una característica de lo 

más significativa: terminan en un gran 

interrogante.3  

Gregory Vlastos, en su introducción al 

Protágoras, que ha sido influyente en el modo 

en que se entiende el método socrático, afirma 

que Sócrates no busca cerrar el diálogo con una 

certeza final y que su práctica, por lo menos en 

los diálogos vinculados a la búsqueda de la 

virtud, es compatible con la suspensión del 

juicio respecto al objeto de la extensa 

conversación que se lleva adelante (1956). Esto 

significa que la interrogación socrática suele 

terminar negativamente. Es común ver cómo 

Sócrates refuta varias definiciones 

3 Los diálogos de juventud de Platón a los que se 
hace aquí referencia son: Apología de Sócrates, 
Critón, Laques, Lisis, Eutifrón, Ión, Protágoras 
(1985) 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 12-24 
 
 
 

   
16 

demostrando que no son consistentes con 

algunas otras ideas que él suscita en sus 

interlocutores. En el transcurso del diálogo, el 

interlocutor se da cuenta que de la definición en 

la que al comienzo creía se siguen otras 

creencias inconsistentes o que no está, en 

última instancia, dispuesto a aceptar.4 Nos 

encontramos aquí, nos parece, con algo muy 

importante, con un ejercicio de depuración, de 

aclaración de lo que muchas veces se 

encuentra comprendido en nosotros, pero a la 

manera de un parásito que no sobrevive a la 

explicitación dialéctica. No todos los diálogos 

siguen este patrón, pero en muchos casos la 

creencia que se afirma como verdadera al inicio, 

resulta no ser consistente con otras creencias 

que también son entendidas como verdaderas, 

esto quiebra la certeza y deja, al menos al 

lector, en crisis –muchos de los interlocutores 

de los diálogos, en cambio, continúan con su 

creencia inicial o sencillamente abandonan la 

escena. Sócrates parece estar diciéndonos que 

no se trata de que sus creencias sean 

verdaderas y las de sus interlocutores falsas, 

sino que piensa avanzar para descubrir qué 

                                                           
4 En el texto citado, Vlastos señala que, aunque la 
forma de los diálogos Socráticos es muy variada, se 
puede afirmar que muchos de ellos siguen un 
método que va en la dirección de constatar si existe 
una relación consistente entre las creencias que se 
someten a examen. El orden lógico es mucho más 
complejo, pero nos servirá aquí el siguiente 
esquema reducido. Sócrates te pregunta ¿p o no p? 
Tu respondes: p. Él pregunta de nuevo ¿p implica 
que q? Respondes: sí. Y q implica que r ¿no? Si, 

otras creencias se encuentran necesariamente 

concatenadas con las inicialmente postuladas. 

En términos bien simples, trabajamos sobre la 

pregunta ¿qué es lo que se encuentra implicado 

en lo que creo y afirmo? De tal modo, vamos en 

la dirección de volvernos conscientes de los 

compromisos que asumimos cuando 

suponemos la verdad de una creencia. Y esto, 

aunque no parezca mucho, se nos presenta 

como el inicio de un recorrido siempre en 

marcha hacia una subjetividad con una relativa 

autonomía. Lo que es también, en nuestra 

opinión, una forma de resistencia. Porque la 

“bestia negra” de la filosofía así concebida se 

encuentra en gran medida en el entramado de 

creencias inmediatas de un sentido común 

reforzado hoy por las viejas y nuevas 

tecnologías de comunicación. Lo que creemos 

y afirmamos se expande miméticamente. Como 

regla, las creencias sobre el mundo que circulan 

y nos habitan no poseen su fuente en un 

ejercicio como el descrito o en algo análogo, 

sino en una especie de contagio.     

 

  

respondes.  Además, dice él, al principio has 
afirmado s.  Respondes, si, lo hice. Y s implica t o 
no es eso claro. Respondes: si Sócrates, es claro. 
Ahora bien, si ponemos en relación t y r ¿Podemos 
afirmar que son creencias consistentes? A lo que 
respondes: no, no lo son, en efecto son 
contradictorias. Entonces si t es verdad, r debe ser 
falso ¿no? Y dado que acordamos que r se sigue de 
p, si r es falso también lo es p. Entonces p y s no 
pueden ser ambas creencias verdaderas ¿con cuál 
de ellas te quedaras? pregunta al final Sócrates…  



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 12-24 
 
 
 

   
17 

Mimesis  

Sostenemos que abordar problemas filosóficos 

y construir un criterio relativamente autónomo 

son actividades conjuntas. El diálogo en el aula 

y con las diversas tradiciones es destructivo y 

constructivo a la vez. Puliendo nuestro criterio 

desestabilizamos “nuestras” creencias previas, 

en mayor medida constituidas por imitación. 

Introduzcamos algunos datos y teorías para ser 

un tanto más precisos.  

Se puede afirmar que las ciencias cognitivas 

son un campo interdisciplinario que se dedica al 

estudio de los procesos de adquisición, 

elaboración y utilización de información para 

resolver problemas. Dichas ciencias se fueron 

conformando en Estados Unidos desde mitad 

del siglo XX y desde los años setenta ya forman 

parte de programas de enseñanza universitaria 

y de líneas de investigación en diversos centros. 

A grandes rasgos, conviven hoy dos grandes 

perspectivas: por un lado, está la estrategia 

funcionalista que entiende que los procesos 

mentales pueden ser estudiados prescindiendo 

de su soporte físico, su implementación o 

componente material, pues lo importante es el 

estudio de la organización funcional de los 

procesos y no la materialidad que los realiza. En 

esta corriente encontramos una fuerte 

presencia de la filosofía de la mente.5 Y por el 

otro, el paradigma de las neurociencias que 

estudia la estructura y la organización funcional 

                                                           
5 La bibliografía es abundante, pero 
recomendaríamos dos textos para introducirnos a la 

del sistema nervioso y su correlación cerebral, 

como se viene haciendo desde el siglo XIX, 

pero desde enfoques y programas de 

investigación interdisciplinarios de alta 

complejidad tecnológica que involucran los 

niveles molecular, neuronal, conductual y 

cognitivo (García García, 2007). En este marco, 

brevemente trazado, hay que inscribir la 

investigación que viene a continuación y que, a 

pesar de su especificidad, arroja luz sobre un 

tipo de problema al que se enfrenta la 

enseñanza de la filosofía como tratamos de 

delinearla.  

En 2020 un grupo de psicólogos cognitivos 

publicó un artículo sobre un trabajo 

experimental puntual que combina trabajo de 

laboratorio y análisis de datos en redes (Twitter) 

y que muestra como las palabras morales y 

emocionales son particularmente efectivas en 

capturar nuestra atención primero y en volverse 

virales, luego. Los resultados dan cuenta del 

grado de inmediatez y cohesión de un amplio 

número de creencias con las que nos topamos 

cotidianamente. A estos psicólogos se les 

ocurrió que la forma en que las personas se 

desplazan por sus redes sociales es muy similar 

a un método clásico que vienen utilizando los 

psicólogos de laboratorio durante décadas para 

medir la capacidad que las personas tienen de 

prestar atención. Les muestran a los sujetos 

una rápida sucesión de palabras, una tras otra, 

psicología cognitiva desde la filosofía de la mente, 
Dennet (1999) y del mismo autor (1995). 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 12-24 
 
 
 

   
18 

en un abrir y cerrar de ojos. Se les pide que 

distingan una palabra “clave” entre una 

colección de otras palabras. Una vez que la han 

encontrado, hay una corta ventana de tiempo 

en la cual esta palabra captura su atención. Si 

hay una segunda palabra “clave” en la misma 

ventana de tiempo, la mayor parte de la gente 

no llega a verla a no ser que esta segunda 

palabra “clave” sea emocionalmente 

significativa para el espectador. Al parecer, 

algunas palabras son tan importantes para 

nosotros que son capaces de capturar nuestra 

atención, aunque estemos prestando atención 

a otra cosa. En las redes sucedería algo 

semejante, navegamos a través de un flujo 

verbal hasta que palabras que apelan a nuestra 

moralidad-emocionalidad sobresalen y detienen 

la corriente que nos arrastra. Estos términos 

son significativos, según estos psicólogos, 

porque son motivacionales. Nosotros diríamos, 

más bien, que las emociones y los valores nos 

guían y que todo lo que resulta valioso para el 

sujeto se encuentra cargado de afecto.  

       El caso es que, para probar esta idea, 

realizaron un par de experimentos que no viene 

al caso detallar, pero sí señalar que encontraron 

que las palabras morales (como crimen, piedad, 

derecho), las palabras emocionales (como 

miedo, amor, llorar) y las palabras morales-

emocionales (como abuso, honor, despecho) 

capturaron más atención que las neutrales 

(como costa, novela, laberinto). Es decir, estas 

palabras morales y emocionales se abrieron 

paso sobre un cúmulo de información. Luego, 

examinaron cómo este hallazgo se relaciona 

con el acto de compartir en Twitter y 

encontraron que los mensajes con palabras 

morales y emocionales tenían más 

probabilidades de ser compartidos. Tal vez 

como resultado de tanto contenido moral-

emocional que demanda nuestra atención en 

Twitter, muchos de nosotros asociamos la 

plataforma con experiencias de indignación, 

pero estos psicólogos sostienen que existen 

hashtags positivos que se convierten en 

dispositivos de “conversación” en los que se 

comparte la alegría. A su vez, hay estudios que 

sugieren que las personas interactúan más con 

el contenido una vez que observan que es 

masivo. Con lo cual, la atención y el intercambio 

en línea se afectarían mutuamente para 

producir una relación que se asemeja a un bucle 

de retroalimentación, de modo tal que más 

atención lleva a compartir más, y compartir más, 

lleva a más atención. (Brady, Gantman y Van 

Bavel, 2020) 

       Sabemos que nuestra cultura está signada 

por la presencia determinante de tecnologías 

digitales de la información que ocupan un lugar 

central en la conformación de creencias en 

masa. Es justamente por ello que creemos 

encontrar aquí lo opuesto del trabajo de 

mediación dialéctica. En efecto, eso que llaman 

bucle de retroalimentación, es un proceso 

histórico de conformación de subjetividades 

homogéneas. Desde nuestro punto de vista, es 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 12-24 
 
 
 

   
19 

incluso irrelevante si el contenido viral es 

negativo o positivo. Lo que resulta de gran 

interés es el tipo de inmediatez y cohesión que 

hacen de fuente de las creencias que nos 

orientan. Lo que confirma este estudio nos 

resulta evidente a nivel intuitivo. Podríamos 

sostener la conjetura, basándonos en muchos 

estudios como estos –y sin comprometernos 

demasiado con los presupuestos que 

manejan— que, a grandes rasgos, nuestros 

compromisos subjetivos proceden de un alto 

grado de inmediatez que nos vuelve 

drásticamente vulnerables a procesos de 

homogeneización y manipulación que 

disminuyen la posibilidad de orientarnos por 

nosotros mismos, es decir, a través del 

pensamiento. 

       El fenómeno, sin embargo, no se encuentra 

estrictamente vinculado a nuestra “condición 

digital”. Los aportes de Gabriel Tarde pueden 

sernos de mucha utilidad para darle espesor al 

planteo. Su pensamiento, desarrollado en 

múltiples artículos y reunido en grandes 

volúmenes –comprometido con los debates 

acerca de la sociedad de masas del siglo XIX y 

la disputa por la construcción de un método 

sociológico científico– es complejo y está 

colmado de aclaraciones y de ejemplos. 

Además, ha sido objeto de múltiples lecturas en 

teoría social y filosofía contemporánea. A 

nosotros solo nos interesa destacar su 

concepto principal que el propio Tarde se 

encargó de delimitar en una pequeña obra que, 

según sus propios dichos, contiene la 

“quintaesencia de su pensamiento” (Tarde, s/a, 

3), aunque también visitaremos muy 

puntualmente alguna otra referencia. Tarde 

sostiene que lo que Durkheim llama “hecho 

social”, ya sea el caso de la gramática hasta el 

fenómeno más laxo de la moda, se explican por 

el fenómeno de la imitación. Para explicar cómo 

es que se expande lo que él llama “irradiación 

imitativa” y qué es lo que le da cuerpo a la 

homogeneización social que percibimos hay 

que tener en cuenta, afirma, “hechos 

cerebrales” infinitamente delicados (hoy 

diríamos relaciones interpsicológicas), con lo 

cual la sociología hunde sus raíces en la 

psicología –por supuesto de su época. Existe 

una relación elemental “de cerebro a cerebro” 

que, por la compleja red de conexiones que 

conforman la vida social, no puede observarse, 

pero es, no obstante, en esa relación en donde 

se da la imitación ¿De qué? Sostiene Tarde: 

“…la sustancia, la fuerza, transmitida de 

cerebro a cerebro por imitación, es una creencia 

o un deseo.” (Tarde, 2006 p. 536). Tarde deja 

ver por momentos que lo que llamamos sujeto 

no es más que la zona en donde estas 

relaciones de imitación se inscriben y dan paso 

a creencias y deseos. Es así que las leyes de la 

imitación parecen regir no la imitación de 

individuos sino de creencias y deseos que los 

transitan de un modo, en gran medida, 

inconsciente. Con el lenguaje de la 

psicopatología francesa de su tiempo sostiene 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 12-24 
 
 
 

   
20 

esta sugestiva idea: “No me pierdo en ninguna 

fantasía al ver al hombre social como un 

verdadero sonámbulo” (Tarde, 2011, p. 53). 

Entonces, suponiendo que en la vida social nos 

encontramos siempre inmersos en un 

entramado de “irradiaciones imitativas”, 

podemos conjeturar que estas relaciones 

mimeticas en un mundo digital global 

hiperconectado direccionan la subjetividad 

desde una fuerte inmediatez. Nos encontramos 

con un panorama complejo en donde resulta 

problemática la afirmación del pensamiento 

autónomo. Muchas veces no nos encontramos 

con opiniones diversas, en alguna medida 

falsas o verdaderas, sino con prejuicios 

compartidos gregariamente o, para ponerlo en 

términos digitales, con trending topics, con 

palabras y contenidos vinculados a tendencias 

del momento. Gran parte de los temas que 

llegan a tener interés social poseen este 

carácter. El bucle de retroalimentación 

señalado es una fábrica que genera creencias y 

preferencias inmediatas y homogéneas. 

Nuestra tarea como profesores de filosofía es la 

de colaborar, a través de un ejercicio que por 

momentos resulta frustrante, en la construcción 

de una subjetividad que decida sobre lo que 

considera importante para su vida individual y 

colectiva, luego de un proceso mediado por el 

pensamiento. Las constricciones siempre 

estarán allí, pero podemos ganarles terreno. El 

desafío es construir una orientación cuya 

dirección no se deje atropellar por creencias 

homogéneas no examinadas.  

 

Oriente  

Toda idea tiene una génesis y, si nos ajustamos 

al detalle, muy probablemente no encontremos 

nada en nosotros mismos que no sea una 

herencia. Sin embargo, existe la posibilidad de 

la apropiación y de la destrucción. El sujeto 

todavía tiene algo que hacer. Un hermoso y 

breve texto de Kant nos servirá para señalar la 

finalidad de nuestra apuesta. El opúsculo ¿Qué 

significa orientarse en el pensamiento? forma 

parte de lo que se dio a llamar La polémica del 

spinozismo, un evento filosófico de gran 

alcance en el mundo intelectual alemán del 

siglo XVIII. El punto es que Lessing, un 

influyente filósofo de la época, habría 

confesado, en una conversación privada con 

Jacobi, que él era un spinoziano. Esto constituía 

un verdadero escándalo porque, para la 

recepción temprana de la obra de Spinoza en 

Alemania, su posición filosófica, vinculada a la 

defensa de la libertad de pensamiento, de la 

tolerancia religiosa y de la democracia, así 

como también su crítica a la religión 

supersticiosa y al despotismo monárquico, se 

oponía a los cimientos del orden social 

prusiano. Desde las universidades alemanas se 

lo atacó a través de múltiples escritos que lo 

retrataban como un ateo malvado y sedicioso. 

Si Lessing, quien fue uno de los principales 

exponentes de la ilustración, resultase ser 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 12-24 
 
 
 

   
21 

spinozista, la apuesta ilustrada parecía 

desembocar en un ataque a la religión, la moral 

y la política. Entonces, lo que tenemos como 

marco histórico es una discusión sobre las 

posibilidades y los límites de la razón para dar 

cuenta de los fundamentos de la religión y del 

orden público, en contraposición con la 

posibilidad que pueda tener, sobre esto mismo, 

la fe. La polémica se inicia con el texto de 

Jacobi, quien es claro en rechazar la posibilidad 

de un acceso demostrativo a la esencia y 

existencia de Dios y la necesidad de la 

revelación. Su contrincante dialéctico, Moses 

Mendelssohn, sostuvo, por el contrario, como 

buen racionalista, que todos los dogmas 

fundamentales de la religión pueden ser 

demostrados y que, en última instancia, esta 

religión racional resulta unívoca para toda la 

humanidad que logra, de este modo, dejar de 

lado las disputas y la intolerancia. Como ya se 

dijo, la disputa tiene muchos niveles, pero, 

reducida a nuestros fines, se puede afirmar que 

trata de la posibilidad o no de conocer lo 

trascendente con plena conciencia de que este 

conocimiento se constituye en el fundamento 

que direcciona la vida individual y la política. Lo 

que nos interesa aquí es el modo en el que 

interviene Kant, quien rechaza por igual la 

pretensión racionalista de ir más allá de la 

experiencia y el teísmo irracionalista (Solé, 

2013). La imagen que Kant usa para definir la 

                                                           
6 Hay un artículo breve que nos gustaría 
recomendar: Jaramillo (2016) 

idea de orientarse en lo trascendente puede 

usarse legítimamente, a nuestro entender, para 

un orientarse en el mundo en cuanto tal. En 

efecto, no se tiene experiencia del mundo en su 

totalidad, así como no se tiene experiencia de 

Dios.6 Kant adopta una particular disposición 

frente a la oscuridad y el extravío que contienen, 

en su opinión, la posibilidad del “delirio”. La 

imagen en cuestión es la siguiente: “Orientarse 

significa, en el propio sentido de la palabra: 

encontrar a partir de una región celeste dada 

(dividimos el horizonte en cuatro regiones) las 

demás regiones y sobre todo el Oriente" (Kant, 

2019, p. 37). Si coloco mi derecha del lado por 

donde aparece el sol puedo localizar sin 

problema el resto de los puntos cardinales, 

pero, para hacer esto, dice Kant: "necesito 

absolutamente el sentimiento de una diferencia 

en mi propio sujeto, a saber, la diferencia entre 

la mano derecha y la mano izquierda". Con lo 

cual, introduce en el debate un fundamento 

subjetivo de la orientación. A continuación, 

afirma que, si estuviésemos en medio de una 

habitación conocida completamente oscura, “mi 

facultad de determinar la situación según un 

fundamento subjetivo de diferenciación” (Kant, 

2019, p. 41) de los lados izquierdo y derecho me 

orientaría a pesar de la oscuridad. Este principio 

subjetivo orientador en Kant combate el 

dogmatismo y el misticismo, pero lo traemos a 

colación porque entendemos que la tarea de 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 12-24 
 
 
 

   
22 

enseñar filosofía puede ayudar en la 

construcción de una orientación propia, esto es, 

no completamente direccionada por corrientes 

de creencias que circulan a nuestro rededor. 

Preguntarnos por la orientación del sujeto y la 

acción es una tarea filosófica y si la pregunta ni 

siquiera aparece es porque la orientación ya ha 

sido dada de un modo inconsciente. Sin 

embargo, es legítima la pregunta ¿qué tan 

justificado es hoy hablar de una razón 

autónoma y subjetiva como principio de la 

orientación? En efecto, de aquel tiempo a esta 

parte, hemos logrado conocer múltiples factores 

que, desde atrás, por así decir, orientan el 

pensamiento y la acción del sujeto, llevándose 

por delante la pretensión de un fundamento 

autónomo en sentido fuerte. Kant escribió antes 

que Darwin, Marx, Nietzsche y Freud, con todo 

lo que ello significa, y puntualmente hemos 

señalado desde una lectura psico-sociológica 

cómo actúan en las condiciones actuales las 

fuerzas que direccionan la subjetividad. A pesar 

de ello, o más bien, porque sabemos el poder 

que tienen estas fuerzas, creemos que se trata 

de ganarle terreno a constricciones que son 

irreductibles en términos absolutos. De lo que 

se trata es de la construcción histórica de 

esquemas cada vez más sofisticados de 

orientación subjetiva a través de la dialéctica, 

entendida como un tipo específico de 

conversación que puede darse en el aula.  

 

 

Una caja de herramientas   

Al fin y al cabo, luego de unas cuantas vueltas, 

hemos llegado a conclusiones más o menos 

sabidas; sin embargo, cuando este recorrido 

nos quedó tentativamente claro fue que se 

volvió apremiante la necesidad de volver 

comprensible los problemas fundamentales de 

la filosofía política a quienes inician su proceso 

educativo en el nivel superior –especialmente 

en nuestro norte grande–. Con tal finalidad, 

diseñamos este dossier entre distintas/os 

filósofas/os de la Argentina (integrantes, 

algunos, de la Red de filosofía del norte grande) 

que articula un momento de diálogo, uno 

pedagógico y uno de escritura. Dichos 

momentos se espejan y enriquecen 

mutuamente. Las primeras versiones de los 

textos fueron escritas luego de discutir con los 

autores el problema pedagógico de contar con 

textos que sean a la vez comprensibles y que 

dialoguen con los complejos matices del campo 

y la historia de la filosofía política. En un 

segundo momento, los textos fueron enseñados 

y discutidos en condiciones específicas por 

nosotros en la cátedra Filosofía Política de la 

Licenciatura en Ciencias Políticas de la UNLaR. 

A partir de dicha experiencia pedagógica, 

teniendo en cuenta la irrupción de las/los 

lectoras/es-estudiantes, se ha vuelto a calibrar 

los manuscritos de cara a una publicación que 

recoja toda la dinámica y se constituya en una 

herramienta en otros contextos. El resultado 

final lo componen el dossier, nuestra versión de 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 12-24 
 
 
 

   
23 

la transposición didáctica que se compone por 

textos claros, informativos, problemáticos, con 

un aparato crítico casi por entero en castellano, 

que no sustituye a las fuentes, sino que las 

acerca, que puede ser usado para la 

enseñanza, pero que constituye una lectura de 

relieve para quienes se interesen en la filosofía, 

la política y los asuntos públicos.  

 

 

 

 

  



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 12-24 
 
 
 

   
24 

Referencias 

Arnold, Matthew (2010). Cultura y anarquía, 

Madrid, Cátedra. 

Cerletti, Alejandro (2008). La enseñanza de la 

filosofía como problema filosófico, Zorzal. 

Chaves, Ernani (2000) “Cultura e política: o 

jovem Nietzsche e Jakob Burckhardt”. 

Cadernos Nietzsche 9, p. 41-66.  

Chevallard, Ives. (1997). La transposición 

didáctica. Aique. 

Dennet, D. (1995). La conciencia explicada. 

Paidós.  

Dennet, D. (1999). La peligrosa idea de Darwin. 

Galaxia Gutenberg. 

Eguzki Urteaga (2009). “Orígenes e inicios de 

los estudios culturales”. Gazeta de 

Antropología 25. 1. pp. 1-18. 

García García, E. (2007) “Nuevas perspectivas 

científicas y filosóficas sobre el ser humano” 

en Nuevas perspectivas científicas y 

filosóficas del ser humano, Universidad 

Pontificia Comillas. 

Jaramillo, Luis Eduardo Hoyos (2016). 

“Orientación y excentricidad”. Universitas 

Philosophica, Vol. 2 Núm. 3. 

Kant, I. (1984). Cómo orientarse en el 

pensamiento. Ed. Leviatán.  

Nehamas, A. (2005). El arte de vivir. 

Reflexiones socráticas de Platón a Foucault, 

Cátedra.  

Nietzsche, F. (2000). Sobre el porvenir de 

nuestras instituciones educativas. Tusquets. 

Obiols, Guillermo. (2008). Una introducción a la 

enseñanza filosófica. Zorzal.  

Platón (1985). Diálogos, Vol I, Gredos.   

Reitter y Wellmon, “Introduction” en Nietzsche 

F. (2016) On the Future of Our Educational 

Institutions, New York Review Books. 

Solé, Maria Jimena (2013). “La polémica del 

spinozismo. Antecedentes, desarrollo y 

consecuencias” en El ocaso de la ilustración. 

La polémica del espinosismo. Prometeo.  

Tarde, Gabriel (2011). Creencias, deseos, 

sociedades. Cactus. 

Tarde, G. (s/a). Las leyes sociales. Sopena. 

Taylor, A. E. (2017). El pensamiento de 

Sócrates, FCE. 

Vlastos, G. (1956). “Introduction” en Plato. 

Protagoras, Macmillan ED.         

 

José Jatuff es Lic. y Dr. en filosofía por la 

Universidad Nacional de Córdoba (UNC). 

Actualmente es Investigador asistente en 

proceso de ser efectivizado en el Consejo 

Nacional de Investigaciones Científicas y 

Técnicas (CONICET). Se desempeña como 

docente en las cátedras Hermenéutica y 

Metodología de la Investigación en Universidad 

Nacional de La Rioja (UNLaR). Además, publica 

y traduce regularmente en revistas nacionales y 

extranjeras. Es director de la carrera Lic. en 

Teología y Religiones Comparadas y del centro 

de investigación CIPTHA 

Correo electrónico: jjatuff@unlar.edu.ar 

                                                 

mailto:jjatuff@unlar.edu.ar


 

 

 

Ciudadanía 

 
                                                                                         
                   
 
 

Sebastián Torres 
Universidad Nacional de Córdoba 

 
 
 
Recibido: 14 de febrero de 2024 
Aceptado: 17 de abril de 2024 
 
 

 

Resumen  
El presente texto, originalmente pensado como una clase introductoria para estudiantes de grado, se propone un 
recorrido sobre el concepto de ciudadanía, considerando tres momentos fundamentales: sus orígenes en el 
mundo clásico, su matriz moderna y un amplio conjunto de perspectivas y problemáticas surgidas en las 
teorizaciones contemporáneas. En su desarrollo hemos priorizado un enfoque histórico-crítico, que permita 
comprender los problemas teóricos y políticos implicados en su fundamentación, institución y proyección frente a 
los interrogantes de nuestro presente.  
Palabras clave: ciudadanía, historia, filosofía, crítica, actualidad 
 
 

Abstract 
Originally intended as an introductory class for undergraduate students, this paper proposes an itinerary of the 
concept of Citizenship, considering three fundamental moments: its origins at the classic world, its modern matrix, 
and a wide set of perspectives and problematizations that have emerged in contemporary theorizations. We have 
prioritized an historical-critical perspective, in order to allow the comprehension of the theorical and political 
problems involved in the grounding, institution and projection of the citizenship in face of the questions of our 
present. 
Keywords: citizenship, History, Philosophy, Critique, Topicality 
 
 
 
I. Presentación 

Ciudadanía designa tanto a un conjunto, el de 

los ciudadanos, como a las condiciones que 

definen al ciudadano. Así comienza una 

definición de diccionario y así comienza una 

historia en la que, entre los alcances del 

conjunto y la definición de las condiciones, 

surgen desfasajes, desacuerdos y conflictos 

que estarán inscriptos en los más propios y 

múltiples sentidos que porta la idea de 

ciudadanía.  

Ciudadanía es una palabra que escuchamos 

nombrar con cierta regularidad en el discurso 

público, porque es un término central de 

Á
go

ra
 U

N
L

aR
, v

ol
. 9

, n
úm

. 2
3,

 a
go

. 2
02

4,
 A

rg
en

ti
na

, I
S

S
N

: 2
54

5-
60

24
, p

p.
  2

5-
53

 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 25-53 
 
 

 26 

nuestras constituciones políticas, que no solo 

describe un conjunto de características o 

cualidades de un individuo o grupo, también fue 

depositaria de un muy amplio horizonte de 

expectativas e idearios políticos (así como de 

múltiples y lúcidas críticas, sobre todo, y como 

veremos, asociadas a su formalismo abstracto). 

Por este motivo, el término ciudadanía contiene 

una polisemia tan rica y problemática, como 

gran parte del lenguaje político. Y siempre 

tenemos que estar atentos a los modos en que 

aparece esta palabrita, porque nos dice mucho 

de las ideas políticas sobre las que, explícita o 

implícitamente, se sostienen los discursos y las 

prácticas políticas, así como sobre los 

problemas que enuncian u ocultan. Interrogar la 

categoría de ciudadanía es, como veremos, una 

de las maneras más iluminadoras y necesarias 

de interrogarnos por la política y, en particular, 

por nuestras actuales democracias.  

Por lo pronto, podemos constatar que en su uso 

están involucradas representaciones políticas 

muy diversas, incluso opuestas. Por ejemplo, la 

expresión “revolución ciudadana”, con la que se 

caracterizó el proyecto político de Rafael Correa 

en Ecuador a partir de 2006, dista mucho de la 

expresión “ciudadano digital”, que utilizan 

muchos gobiernos para designar a un usuario 

de una plataforma en la cual se pueden realizar 

una multiplicidad de consultas, trámites y 

demandas. En el primer caso, la ciudadanía 

hace referencia a un sujeto activo y colectivo, 

sujeto de una transformación política y social, 

que se hace presente en un momento 

determinado, resignificando el espacio público 

democrático. En el segundo caso, ciudadanía 

hace referencia a un usuario, un sujeto pasivo 

que se vincula individualmente y de manera 

remota con las instituciones públicas, como un 

cliente que espera un buen servicio. Aunque la 

comparación puede parecer demasiado simple, 

no deja de decirnos algunas cosas sobre los 

diferentes usos de la ciudadanía, sobre la alta y 

baja intensidad política que ha acompañado a 

este concepto a lo largo de la historia.  

Por otra parte, también podemos considerar 

otra situación: la ausencia de la palabra 

ciudadanía en el discurso público (más allá de 

sus esporádicas menciones protocolares o 

políticamente correctas), que nos tendría que 

permitir interrogarnos si existe hoy una disputa 

política, una contienda, una conflictividad, que 

pase por su nombre. Por ejemplo, si la 

pensamos en comparación con otros conceptos 

políticos, como los de democracia, república, 

pueblo, derechos, representación, soberanía, 

igualdad, libertad, por nombrar algunos de los 

términos presentes en el centro de los debates 

contemporáneos. Por lo pronto, el concepto de 

ciudadanía está estrechamente vinculado a 

estos conceptos (como con muchos otros, 

algunos de los cuales aparecerán en este 

ensayo) y reflexionar sobre ellos desde el punto 

de vista de la ciudadanía nos permite trazar una 

interesante genealogía crítica de la política, 

sobre sus dramas y apuestas, para interrogarla 

y buscar aquellos haces de luz que puedan 

orientarnos en el presente.  



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 25-53 
 
 

 27 

 

II. Una breve definición y un poquito de 
historia 
Ciudadano designa, literalmente, a quien es 

parte activa de una ciudad. La palabra ha 

conservado su origen clásico, porque en la 

antigüedad es la ciudad (denominada también 

ciudad-estado) la unidad de organización de la 

vida colectiva. A partir de la moderna fundación 

del Estado-Nación, ciudadano designa al 

miembro de un Estado, siendo el titular de 

derechos civiles y políticos (a los que, 

posteriormente se le sumaron otros derechos, 

como los sociales y culturales), que se 

encuentra sometido a sus leyes. Ciudadano es 

el sujeto de derechos de un Estado. De ese 

conjunto de derechos, más o menos amplios 

según la Constitución de cada Estado, son los 

derechos políticos los que definen las 

propiedades fundamentales de la ciudadanía: 

porque ser una parte activa de la ciudad 

significa ser parte del gobierno. Como decía 

Aristóteles en la Política, ciudadano es quien 

puede y sabe gobernar y ser gobernado (trad. 

1994; libro III); en términos modernos (y ya 

volveremos sobre esto), quien puede 

representar y ser representado, quien produce 

las leyes y se somete a las leyes que ha 

producido.  

Comienza a quedar claro por qué, desde sus 

orígenes, la ciudadanía ha sido un concepto 

eminentemente político. De nuevo, esto se 

evidencia en su raíz clásica griega común: polis 

(ciudad), politeia (constitución política), polites 

(ciudadano). Entre el origen griego y nuestro 

lenguaje moderno, no deberíamos obviar que 

se encuentra presente una mediación, el latín 

clásico, de donde deriva morfológicamente de 

manera más directa el término ciudadanía: 

civitas (ciudad), civis (ciudadano). ¿Y el término 

“política”? En la Roma clásica, se podría 

traducir por publicae, que introduce otra 

dimensión, la de lo público. De allí el término res 

publicae, que el castellano traduce por el 

término “república”: la cosa (res) pública 

(publicae) es la cosa política, es decir, los 

asuntos que son de interés y decisión común, 

que atañen al conjunto de los ciudadanos. Para 

una tradición griega, como romana, estas 

equivalencias entre ciudad, ciudadano y política 

no designan solo la pertenencia de un individuo 

a una unidad organizativa, indican también que 

esta forma organizativa es una forma de 

gobierno diferente a otras (sobre todo, diferente 

a la monarquía). Se trata del gobierno más 

propio y más perfecto para los seres humanos: 

la politeia o la respublica, es el gobierno 

ciudadano de la comunidad política, es decir, el 

autogobierno. Esto nos muestra ya la estrecha 

ligazón entre la idea de ciudadanía y la idea de 

libertad, entendida principalmente como libertad 

política: la libertad es constitutiva de una 

ciudadanía porque es el gobierno de hombres 

libres, para hombres libres (y ya diremos algo 

más sobre las nominaciones sexo-genéricas 

implicadas en el lenguaje de la ciudadanía). 

Entonces, la ciudadanía implica varias 

dimensiones: sociales, jurídicas, políticas y 

filosóficas (también antropológicas, sobre esto 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 25-53 
 
 

 28 

volveremos al final). Porque habrá que justificar, 

frente a otras formas de atribución y distribución 

del poder, por qué la ciudad está compuesta por 

ciudadanos (aunque parezca una tautología, 

caminando por las calles de la ciudad antigua 

uno no ve ciudadanos: uno se encuentra con 

varones y mujeres, niños y adultos, ricos y 

pobres, trabajadores de distintos oficios, 

campesinos, soldados, aristócratas, extranjeros 

y esclavos) y por qué el gobierno de los 

ciudadanos es más natural y superior a otros. 

Pero también, habrá que responder a la 

pregunta sobre quién es ciudadano, quién goza 

de esa titularidad o potestad, y cómo se 

organiza esta forma de gobierno en la que el 

poder, en principio, se encuentra distribuido 

entre muchos (cuestión que no resulta un 

problema cuando el gobierno es propiedad de 

uno, sea este un monarca o un tirano). Aquí 

comienzan toda una serie de complicaciones 

que no dudaríamos en llamar luchas por la 

ciudadanía. Luchas, porque históricamente han 

implicado directas confrontaciones con los 

poderes de facto, hasta llegar a guerras civiles 

(y esta caracterización, la de civil, es tan 

interesante como preocupante, porque nos 

habla de un enfrentamiento violento en el 

interior de una comunidad –diferente a las 

guerras contra otras comunidades/extranjeros-, 

una guerra en la ciudad y entre ciudadanos); 

pero también, porque estos conflictos han 

                                                 
1 Una interesante lectura sobre esta perspectiva 

para leer la filosofía política la encontramos en Wollin 
(1993) y Rinesi (2003). 

tenido por campo de batalla al discurso 

filosófico, cuya historia se encuentra ligada a las 

luchas por la ciudadanía.  

Digamos, entonces, que la ciudadanía, como 

concepto político y como realidad histórica, 

nunca dejará de ubicarse en el centro del 

conflicto. Pero no podemos olvidar que, en 

primera instancia, tanto en el discurso filosófico 

como en el institucional (aquel que fija las 

formas de organización política), operará como 

un dispositivo para ordenar ese conflicto, 

produciendo un reparto de prerrogativas, 

derechos y poder. Orden y conflicto1, ese gran 

nudo en el que se podría pensar la cuestión 

política, es el campo de gravedad al que es 

atraído todo discurso sobre la ciudadanía. Es 

por este motivo que las definiciones 

exclusivamente normativas de la ciudadanía 

(sin duda relevantes para ser pensadas, pero 

pobres cuando nos las enseñan ahistórica y 

acríticamente) nos saben a poco cuando nos 

interrogamos por ¿qué es la ciudadanía?, ¿por 

qué ha resultado un concepto tan central para 

la política?, ¿por qué se han dado tantas luchas 

y conflictos en torno a su significado y alcance?, 

pero también, ¿por qué motivos, en diferentes 

momentos, se ha considerado que debía ser 

abandonada, pues arrastraría inherentemente 

formas veladas de exclusión y dominación? 

 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 25-53 
 
 

 29 

III. Ciudadanía: hombres libres, iguales ¿y 
democráticos? 
Que la ciudadanía se encuentra en el corazón 

del pensamiento, las instituciones y los 

conflictos lo muestra también su inherencia a 

dos de los conceptos más importantes y 

persistentes de la política: la libertad y la 

igualdad. En ellos se anuda el qué, el quién y el 

cómo de la ciudadanía. Porque, en principio, en 

la polis clásica, ciudadanos son los hombres 

(varones) libres e iguales, que, en cuanto tales, 

pueden gobernarse a sí mismos, a partir de 

formas de deliberación y decisión colectiva, que 

establecen lo que es bueno y justo para todxs. 

Apretada formulación aristotélica que, a lo largo 

de la historia, adquirirá nuevas formas y 

sentidos según cómo se entiendan y justifiquen 

cada una de las palabritas que son allí 

mencionadas, así como las relaciones de 

implicación entre ellas. Digámoslo con un poco 

más de precisión: libres, porque no se 

encuentran sometidos a una potestad superior 

y porque se encuentran liberados del mundo de 

las necesidades materiales de existencia; 

iguales en libertad, de manera tal que ninguno 

posee por naturaleza una autoridad sobre los 

                                                 
2 El término igualibertad es propuesto por Etienne 
Balibar como una proposición en la que se condensa 
una larga historia de los dilemas políticos. Presente 
en gran parte de su obra, podemos encontrar una 
definición en el conjunto de ensayos editados bajo 
ese título: La igualibertad (2017). 
3 A ello habría que agregar el particularmente 
relevante lugar que ocupó el cristianismo, que entre 
otros motivos –si seguimos ese importante escrito 
que es La ciudad de Dios, de Agustín de Hipona, 
hace de los hijos de Dios peregrinos en este mundo 

demás y, por ello, iguales en la palabra para 

expresar y argumentar sobre lo bueno y justo 

para la comunidad; libremente iguales para 

deliberar y decidir lo que conviene a todos, a 

partir de un común acuerdo; y por ello, libres en 

la medida en que aquello que los gobierna, la 

ley que ellos han producido es una norma y una 

decisión que se han dado todos para sí mismos: 

libres porque autogobernados. Esta 

igualibertad2, es la condición, el medio y el fin 

de una política que hace de la ciudadanía uno 

de sus fundamentos principales.  

En un mundo organizado por formas de 

gobierno y relaciones sociales despóticas 

(despóticas significa que se trata de formas de 

dominación) esta formulación es una luz que 

brilla solitaria en la antigüedad, sobre todo 

porque sobrevenida la era de los imperios y 

luego de las monarquías3, tardará más de mil 

años en volver a emerger, como una perla 

recuperada del oscuro fondo de la historia de 

occidente; primero en las ciudades-estado del 

Renacimiento y luego en la modernidad 

revolucionaria. Pero no nos apresuremos en el 

relato, porque esa luz también trae consigo las 

sombras de la exclusión y el dominio, que nos 

porque ciudadanos de la ciudad celestial. Pero para 
un excelente análisis del pasaje del mundo clásico al 
feudalismo, directamente ligado a nuestro tema, 
podemos consultar el libro de Meiksins Wood, De 
ciudadanos a señores feudales (2011) y, ya que la 
mencionamos, una continuación de esa misma 
temática atravesando la modernidad, hasta el 
mundo contemporáneo, se puede ver en 
Democracia contra capitalismo (1995). En este 
último libro, esta lúcida historiadora política marxista 
muestra las luchas por la ciudadanía como una lucha 
de la democracia contra el capitalismo.  



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 25-53 
 
 

 30 

permiten comprender las luchas por la 

ciudadanía (sombras que no resultan 

comprensibles solo “contextualizando” los 

límites del pensamiento y las instituciones del 

pasado histórico, como si fueran meros reflejos 

de una cultura inevitablemente jerárquica, 

patriarcal, clasista y racista).  

La ciudadanía es hija de la democracia, nacen 

al mismo tiempo, junto con la filosofía (esa gran 

filosofía que, por primera vez, hará de la ética y 

la política su objeto) y la tragedia (donde 

también encontraremos una maravillosa 

reflexión sobre la política y la ciudadanía). En el 

mundo clásico, por democracia debe 

entenderse el gobierno del pueblo, del demos; 

literalmente, del pueblo pobre, de aquellos que 

no eran nobles (la aristocracia), ni ricos (la 

oligarquía), pero tampoco esclavos. Es el 

gobierno de la mayoría (que eran campesinos, 

artesanos, pequeños comerciantes, marineros, 

trabajadores): todos hombres griegos, que no 

gozaban de las prerrogativas que daba la 

sangre y los bienes (en general, dos atributos 

que tendían a coincidir). Mayoría que, sin 

poseer esos distinguidos atributos, sostenía 

que sí compartía otro atributo, uno fundamental 

para el gobierno de la ciudad: una igual libertad. 

La discusión sobre la definición de la 

ciudadanía y, por tanto, del alcance de su 

reconocimiento, estuvo ligada desde su origen 

a la cuestión de quiénes son ciudadanos: el qué 

                                                 
4 Una de las maneras en que ha sido expuesta la 
lógica del conflicto fundante de la democracia griega 
encuentra un original análisis en Rancière (1996). 

y el quiénes, como lo dice Aristóteles, atañe 

directamente a su concepto. Y, de esta cuestión 

dependía la democracia, pues los demócratas 

no aceptaban (como argumentaban los 

filósofos, que en general eran anti-

democráticos) que su poder dependiera 

meramente del número, es decir de un poder 

meramente fáctico, por el hecho de ser mayoría 

(como, con otros argumentos, se presentaba el 

poder del tirano, como poder de hecho; una idea 

que, dicho sea de paso, se encuentra en el 

origen de otra idea aparecida en la modernidad: 

la “tiranía de las masas”), sino que entendía que 

su poder era justificado, que se sostenía no por 

la fuerza sino con razones. Y la razón 

fundamental es la siguiente: si la ciudadanía es 

el sujeto político de la polis, aquellos que son 

libres, iguales en libertad, iguales en palabra 

para razonar y decidir sobre lo conveniente y 

justo para todos, nada justifica que del hecho de 

no poseer sangre noble o riquezas, se siga que 

no posean libertad. Más aún, aquello de lo que 

de hecho carece la mayoría, no es aquello que 

define a los ciudadanos, pues sí poseen aquello 

que es común a todos4. La democracia no es el 

gobierno de quienes son definidos por una falta 

(la pobreza, la ignorancia, la dependencia, 

como afirmaban los filósofos; sobre esto Platón 

y Aristóteles no diferían sustantivamente), sino 

por una positividad: la libertad y la igualdad, que 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 25-53 
 
 

 31 

son las características y condiciones para la 

ciudadanía.  

La radicalidad histórica de esta experiencia 

política, resultante de una guerra civil (pues los 

poderosos no estuvieron dispuestos a ceder 

sus privilegios), contuvo muchos efectos por 

demás interesantes, en diferentes momentos 

de los más de cien años que duró la democracia 

griega: por ejemplo, que en un momento se 

aceptó que las mujeres y los esclavos pudieran 

hacer uso de la palabra en la asamblea (la 

asamblea de ciudadanos es el órgano más 

importante de la democracia), aunque no 

tuvieran la posibilidad de votar o de ocupar 

cargos de gobierno (Rodríguez Adrados, 1997). 

Hoy puede parecer poco (y podemos 

entenderlo, porque la democracia no implicó 

una transformación radical de las estructuras 

patriarcales y raciales de la Grecia clásica), 

pero no se puede ignorar la radicalidad de esta 

experiencia si, como hemos sostenido, la lucha 

por la ciudadanía, como lucha por la libertad, 

estaba orientada por la idea de igual libertad de 

palabra. Pues eso, que parece poco, era un 

cuestionamiento frontal a la idea de que la 

igualdad de palabra fuera aquel atributo que 

definía las prerrogativas de algunos, trazando 

una demarcación en la distribución del poder en 

la polis.  

En el mundo romano, la distinción entre populus 

y plebs (pueblo y plebeyos) —el primero, 

designando al conjunto de los individuos con 

derechos de ciudadanía y, el segundo, al 

pueblo bajo que carecía de tales derechos— 

operó como un dique de contención frente a las 

posibilidades democráticas de entender la 

ciudadanía. Lo que no impidió que, a partir de 

revueltas populares que mantuvieron a Roma 

en un constante peligro de guerra civil, se hayan 

conquistado dos reformas fundamentales para 

la experiencia de la república romana: los 

tribunos de la plebe (institución que tenía por fin 

resguardar los intereses del pueblo bajo frente 

a la aristocracia) y la reforma agraria (que 

permitió ampliar sustantivamente la base 

ciudadana a partir de pequeños propietarios, 

pues la propiedad era una de las condiciones 

para ser reconocido como ciudadano). Vemos, 

nuevamente, que las tensiones políticas 

implicadas en torno al reconocimiento de la 

ciudadanía estaban asociadas a un conflicto en 

torno al sentido y alcance de la libertad, en 

cuanto la autonomía se encontraba 

indisolublemente asociada a dos cuestiones: 

poder participar en el gobierno y la distribución 

de la propiedad. La idea de democracia no 

formó parte de la cultura romana, pero sí la idea 

de una república popular, lo que también nos 

dice algo muy interesante sobre el lugar que 

ocuparon las luchas por la ciudadanía en el 

mundo clásico.  

De esta manera, a pesar de las diferencias 

culturales reconocibles en el lenguaje político, 

las experiencias de la democracia griega y la 

república romana, influyeron decisivamente en 

la recuperación moderna de la idea de 

ciudadanía (como de tantos otros términos 

fundamentales de nuestro repertorio conceptual 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 25-53 
 
 

 32 

político). Pero también, traducidas a nuevos 

marcos sociales, culturales y filosóficos, y a 

nuevos escenarios conflictivos, que es 

necesario relevar para entender las luchas 

modernas por la ciudadanía. 

 

IV. La declaración de los derechos del 
hombre y el ciudadano. Límites y 
posibilidades de la universalidad 
La Revolución Francesa y, en particular, la 

Declaración de los derechos del hombre y el 

ciudadano de 1789, es un segundo momento 

fundamental para entender algunas de las 

características distintivas de la centralidad que 

adquiere en la modernidad la idea de 

ciudadanía. Por supuesto, hay experiencias 

previas de importancia, como el resurgimiento 

de la figura del ciudadano en las denominadas 

ciudades-estado del norte de Italia, entre fines 

del siglo XIV y el siglo XVI, propiciado, entre 

otras cosas, por la recuperación de la literatura 

griega y latina clásica (eso que se conoce como 

el Renacimiento y, como parte de ese período, 

el denominado “humanismo cívico”5), en donde 

aparece un nombre seguramente conocido: el 

de Nicolás Maquiavelo. Pero lo cierto es que las 

ideas y debates que anteceden a la Revolución 

francesa y que explican el lenguaje de la 

Declaración proviene de los teóricos modernos 

                                                 
5 En la primera mitad el siglo XX el historiador de las 

ideas Hans Baron acuñó la expresión “humanismo 
cívico” para dar cuenta de todo un desarrollo 
intelectual y político surgido a partir del siglo XIV en 
las ciudades del norte de Italia, en donde volvían a 
ser centrales las ideas de libertad, ciudadanía y 

del derecho natural y el contractualismo, 

principalmente de Thomas Hobbes, John Locke 

y Jean-Jacques Rousseau. Son esas ideas y 

aquella Declaración las que nos deja en la 

puerta de muchos de los más importantes 

significados actuales de la ciudadanía, ya que 

se encuentran en el origen de nuestras 

modernas constituciones americanas.  

Todos los hombres nacen y permanecen libres 

e iguales en derechos, el fin de todo gobierno 

no es más que la preservación de estos 

derechos naturales, la soberanía radica en la 

nación y todos tienen igual derecho a participar 

en cargos públicos. Estos son algunos de los 

artículos de la Declaración de 1789 que 

definirán una nueva forma de concebir al ser 

humano, el poder, el gobierno y la ciudadanía, 

revolucionando los principios sobre los que se 

sostenía el poder monárquico y la sociedad 

estamental feudal. Derechos del hombre, 

porque son derechos naturales individuales y 

universales, cuya validez no depende de 

ninguna autoridad pues son anteriores a todo 

poder político (entendiendo que el poder político 

es un artificio, una invención humana); 

derechos del ciudadano, porque esos derechos 

naturales y universales solo pueden ser 

reconocidos y garantizados por una forma de 

república, en general ignoradas por los muy 
desarrollados estudios sobre el Renacimiento. Se 
trata de uno de los padres del posterior surgimiento 
del neo-republicanismo contemporáneo (al que nos 
referiremos más adelante). En español, parte de su 
trabajo fue reunido en el libro En busca del 

humanismo cívico florentino (1993). 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 25-53 
 
 

 33 

gobierno republicana, en la que son los mismos 

ciudadanos los soberanos, quienes instituyen y 

definen la forma y contenido de las leyes que, 

acorde con tales derechos, rigen la vida en 

común.  

Sintetizando mucho el rasgo sobresaliente de 

esta matriz moderna podemos decir que: por 

una parte, tenemos una humanidad, cuya 

existencia se encuentra igualmente en cada 

individuo, que por naturaleza (esencia) es libre. 

La antropología moderna adquiere ya, desde el 

inicio, una matriz jurídica, pues libertad e 

igualdad definen el derecho natural. Pero la 

ciudadanía es una categoría del derecho 

positivo, pues la ciudad (el Estado) no es 

natural, es un artificio resultante de un contrato 

racional, de una razón que primero conoce y 

luego preserva el derecho natural. Así, el 

derecho positivo se funda (se deduce) del 

derecho natural y, por ello, es un derecho 

individual subjetivo. Pero la ciudadanía es una 

categoría política, no natural, que hace 

referencia a la pertenencia a una comunidad, a 

una institución común, a un Estado. Supone al 

individuo, su libertad, que es la nueva realidad 

moderna, a la vez que supone su pertenencia a 

un estado común y, por ello, a un derecho 

común, esto es, a una serie de cuestiones 

comunes que no parecen deducirse fácilmente 

de las naturales libertades individuales. La 

ciudadanía queda así tensionada entre la 

compleja relación entre el individuo y la 

comunidad, entre individuo y Estado.   

Derechos individuales y autogobierno de los 

pueblos serán los principios del inicio de un 

proceso de revolución permanente, abierto por 

un universalismo que definirá un nuevo campo 

de batalla por la ciudadanía. Porque la 

Declaración no establecía quiénes, y bajo qué 

condiciones, podían ser reconocidos 

ciudadanos plenos, es decir, poseer la facultad 

de elegir y ser elegidos como representantes de 

la nación. El derecho natural es universal y pre-

político, por eso nada dice de manera directa 

sobre quién puede poseer derechos políticos, 

dependientes éstos de una segunda instancia, 

ahora artificial porque resultante de un contrato: 

la Constitución y el Estado (con sus leyes y 

códigos). Surge así un primer límite del 

universalismo abstracto, la figura moderna de la 

ciudadanía censitaria: las condiciones a partir 

de las cuales se podía acceder a la ciudadanía 

considerando que pueden existir distintos tipos 

(jerarquizados) de ciudadanía, acordes con los 

distintos tipos de atribución de derechos dentro 

de un Estado. En esta respuesta, la ciudadanía 

política encontrará en el sujeto propietario su 

principal nueva figura, bajo el argumento de 

que, fundada en el derecho natural de la libertad 

y la propiedad, solo un sujeto libre, es decir que 

no dependa de otro, representa al sujeto 

plenamente autónomo de la ciudadanía. Las 

mujeres, los campesinos, los artesanos, los 

nuevos trabajadores asalariados, los esclavos 

de las colonias, no cumplían este requisito, en 

la medida en carecían de propiedad en un doble 

sentido: la ausencia de propiedad privada sobre 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 25-53 
 
 

 34 

el propio cuerpo y de la propiedad sobre los 

medios de subsistencia, así como la propiedad 

-en el sentido del “atributo”- de la razón, 

carencias que condicionaban la atribuida 

libertad natural (naturalizando así las 

desigualdades de sexo, raza y clase)6.  

¿Acaso se repiten aquellas formas de limitación 

y segmentación de la ciudadanía que veíamos 

en el mundo clásico? En parte sí y en parte no. 

Porque la universalidad –figura inexistente en el 

pensamiento clásico- plantea otros desafíos 

para quienes pretendían argumentar 

racionalmente, es decir, poder justificar y 

legitimar políticamente, las restricciones propias 

de los modelos censitarios. Y este desafío no 

solo pasaba por justificar de qué manera la 

universalidad del derecho natural podía 

trastocarse en la particularidad de una desigual 

distribución del derecho positivo. También, 

porque si la nueva libertad e igualdad legitimaba 

una revolución del mundo existente (la 

monarquía estamental), ¿por qué aceptar que 

esa revolución debía detenerse ante los demás 

poderes también existentes? 

Fue el ala jacobina de la Asamblea Nacional, 

encabezada por Robespierre, la que, apoyada 

en los sectores populares movilizados en la 

                                                 
6 Una historia de la ciudadanía censitaria, llamada 
así porque es a partir del censo que se determinaba 
el origen y posición social de cada individuo, podría 
recorrerse a partir de las luchas por la 
universalización del voto, a lo largo del siglo XIX y 
parte del XX. Un interesante recorrido crítico se 
encuentra en un libro de Domenico Losurdo titulado 
Democracia o bonapartismo. Triunfo y decadencia 
del sufragio universal (lamentablemente no hay 

lucha contra la monarquía, confrontó a la nueva 

burguesía -en alianza con la antigua nobleza, 

una vez depuesto el rey- para impugnar la 

ciudadanía censitaria, proponiendo una 

universalidad extendida al pueblo y bregando 

por un más amplio conjunto de derechos que 

tendiera a eliminar las desigualdades sociales 

(que, aunque no cuestionó sistemáticamente el 

derecho natural a la propiedad, sí cuestionó que 

fuese un derecho ilimitado y anterior al bien 

común). La olvidada Declaración de los 

derechos del hombre y el ciudadano de 1793 

(que sustituyó por un breve lapso de tiempo a la 

de 1789), lograda en el momento de mayor 

poder del ala jacobina, reflejará no solo la 

centralidad que se le otorga a la idea de 

igualdad, sino también la ampliación de 

derechos (como el de la educación, la abolición 

de la esclavitud, entre otros) y el rol del Estado 

en el efectivo cumplimiento de los mismos.  

Pero el universalismo no solo estableció una 

querella en torno a la cuestión social (que 

conviene recordar, también incluyó posiciones 

más radicales que las de los jacobinos, siendo 

el germen las revoluciones sociales posteriores, 

de 1830, 1848 y 18717), sino también sobre la 

“división sexual” y la “división de razas”. La 

traducción en español, pero existe una edición en 
portugués que es accesible).  
7 Al respecto, además de Robespierre (2005), sería 
importante recordar a Françoise Babeuf (1760-
1797), que hizo de la igualdad el estandarte de los 
principios revolucionarios, postulando incluso que la 
idea de “felicidad común”, que compartía con los 
jacobinos, implicaba una igualdad en el goce. 
Comandó la llamada “Conspiración de los iguales” y 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 25-53 
 
 

 35 

Declaración de los derechos de la mujer y la 

ciudadana de 1791 redactada por Olympe de 

Gouges8 y los discursos y correspondencia de 

Toussain L’Ouverture9, líder negro de la 

Revolución haitiana de 1791 (la primera 

revolución en América Latina, realizada por los 

esclavizados de origen africano en una colonia 

francesa) nos permiten ver, desde dos 

perspectivas diferentes, de qué manera el 

impulso de la Revolución francesa va a 

confrontar con los límites mismos del 

universalismo moderno, que quiso poner un 

freno a la extensión de los derechos humanos y 

ciudadanos, y a las fuerzas emancipadoras de 

la revolución, que se extendían por toda la 

sociedad, cruzando los océanos hacia los 

territorios colonizados. Una idea de revolución 

que significó, en términos generales, la 

negación de cualquier forma de dominación y 

tutelaje de unos sobre otrxs. De allí proviene la 

palabra emancipación, que conviene recordar 

está íntimamente ligada a la de ciudadanía. En 

ambos casos, con Olympe y L’Ouverture, no 

solo aparecerá la reivindicación de iguales 

derechos naturales para las mujeres y los 

esclavizados, sino también la reivindicación de 

una ciudadanía política que les permitía 

participar activamente en el gobierno, porque 

emanciparse es autogobernarse.  

                                                 
terminó muerto en la guillotina. Se lo considera uno 
de los antecesores del comunismo.  
8 La Declaración de Olympe de Gouges puede 
encontrarse fácilmente en la web. Pero una edición, 
junto a otros textos históricos muy relevantes de la 
época, se encuentra en Puleo (1993). 

Que con el paso del tiempo se fueran 

reconociendo derechos humanos básicos, pero 

no derechos políticos (y esta distinción es ya de 

por sí problemática), de acuerdo a una manera 

de interpretar esa diferenciación nacida de la 

Declaración de 1789, en la que la ciudadanía 

censitaria se impuso en las nuevas repúblicas 

hasta entrado el siglo XX, debiera decirnos algo 

sobre la centralidad que tuvo el control político 

sobre la participación, para las diferentes elites 

en cada momento y lugar. Que gran parte de la 

humanidad pudiera ser gobernada según el 

derecho, pero no gobernar (incluso hasta las 

paradójicas figuras de un reconocimiento para 

algunos grupos sociales de poder ser electores, 

pero no elegidos), nos muestra dos cosas muy 

importantes: por una parte, una escisión 

moderna en la idea misma de ciudadanía, entre 

ser sujeto pasivo y sujeto activo de derechos; y, 

por otra parte, la importancia que adquiere la 

ciudadanía política como expresión de un poder 

político, social y cultural, determinante para 

definir la forma de una sociedad, los principios 

de su gobierno y la distribución de los derechos 

y los bienes sociales.  

Durante todo el siglo XIX, las luchas 

emancipadoras estuvieron muy vinculadas a las 

luchas por la ciudadanía y en la mayoría de los 

casos se concibieron como una continuación y 

9 Una recopilación de los escritos de L’Ouverture, 
con un excelente estudio introductorio sobre la 
revolución haitiana, es realizado por Aristides 
(2013). 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 25-53 
 
 

 36 

radicalización del ideario de la revolución 

francesa: en las guerras napoleónicas contra 

las monarquías europeas, en las guerras de 

independencia –sobre todo americanas- contra 

el imperialismo colonial europeo, pero también 

en las luchas sociales conducidas por los 

socialistas, anarquistas y comunistas, que se 

opusieron a los límites conservadores 

(aristocráticos, burgueses, patriarcales y 

colonialistas) proclamando la revolución social, 

acentuando la centralidad de la idea de 

igualdad social, sin abandonar completamente 

el lenguaje político revolucionario de la 

ciudadanía. Para el socialismo revolucionario, 

“república popular”, “república social” y 

“democracia” fueron conceptos casi 

equivalentes, que formulaban una idea de 

comunidad política que proclamaba una real 

universalidad, una efectiva libertad e igualdad 

entre todos los individuos. En los mítines y 

asambleas populares, tomar la palabra 

presentándose como el ciudadano Blanqui, o la 

ciudadana Michel, constituía en sí mismo un 

acto revolucionario, declarativo, de 

reivindicación de derechos de plena igualdad y 

de afirmación del autogobierno como único 

modo posible de una vida libre y justa. Este acto 

declarativo llegó a incluir a los extranjeros, que 

se sumaron solidariamente a las luchas 

                                                 
10 Quien ha prestado una esclarecedora atención a 
este concepto es Doménech (2004). Tanto en esta 
obra, como en general en los trabajos de Domenech, 
se puede encontrar un muy interesante recorrido que 
contiene la cuestión de la ciudadanía, reconstruida 

revolucionarias en distintos lugares del mundo, 

porque otra característica de esta ciudadanía 

revolucionaria fue el internacionalismo, manera 

a partir de la cual consideraban que se ponía en 

práctica un verdadero y real universalismo 

(solidaridad heredera de la idea de ese tercer 

término que componía la conocida tríada 

jacobina: libertad, igualdad y fraternidad10).  

No podemos detenernos en un análisis 

detallado de este fundamental período histórico 

para comprender las luchas por la ciudadanía, 

que en cada lugar tuvo características propias. 

Pero basta recorrer los documentos y la 

literatura sobre la Comuna de París de 1871 (la 

última revolución popular en Europa, antes de 

la Revolución rusa de 1917 y a la que Marx 

consideró el primer gobierno proletario de la 

historia), para reconocer allí el lenguaje y las 

prácticas políticas que heredan y transforman el 

ideario ciudadano republicano de la Revolución 

francesa11. Volver sobre este intenso período 

histórico nos permitiría leer con mayor atención, 

desde una perspectiva crítica, la 

hegemonización de dos lecturas que, aunque 

contrarias, no nos permiten comprender toda la 

complejidad y riqueza de este período: por una 

parte, la lectura liberal, que redujo la ciudadanía 

a un principio moral-jurídico de atribución formal 

de derechos individuales; y, por otra parte, la 

desde el republicanismo democrático clásico hasta 
el presente.  
11 Sobre los antecedentes políticos e ideológicos de 
la Comuna de París, sobre todo en relación a las 
tendencias surgidas de la revolución francesa, sigue 
siendo muy útil el libro de Koechlin (2013). 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 25-53 
 
 

 37 

caracterización marxista de la revolución 

francesa y sus destellos expansivos durante el 

siglo XIX, como “revolución burguesa”, cuyo 

único sentido se encontraría en la legitimación 

del poder de una clase (la burguesía), por sobre 

y contra otra (el proletariado). La parte de razón 

de estas lecturas la podemos encontrar en la 

historia misma de las constituciones creadas 

durante el siglo XIX, que de diferentes maneras 

fueron vaciando de sentido político a la idea de 

ciudadanía como parte del lenguaje 

revolucionario y emancipatorio; la parte a la que 

debiéramos prestarle atención, es aquella que, 

borrada de la historia oficial, registra las 

diversas y radicales luchas por la ciudadanía, 

por la igualibertad. Una historia de pequeños 

triunfos y grandes derrotas que, sin embargo, 

no solo inspiraron a las generaciones futuras, 

sino también lograron dejar marcas en diversos 

momentos de la historia de nuestras 

constituciones e instituciones políticas.  

Universalismo, revolución y ciudadanía fueron 

conceptos estrechamente vinculados, pero los 

complejos procesos políticos europeos durante 

el siglo XIX y comienzos del XX paulatinamente 

fueron haciendo de la ciudadanía un concepto 

secundario, hasta prácticamente desaparecer 

de la escena moderna revolucionaria. Aquí 

mencionaremos solo dos motivos: por una 

parte, la radicalización de los procesos 

revolucionarios hizo de la clase obrera (el 

proletariado) el nuevo sujeto histórico portador 

de la emancipación; por otra parte, la 

constitución de los Estados-Nación en sus 

violentos procesos de institución jurídica y 

territorial, hizo de la idea de pueblo, entendido 

como identidad étnico-cultural, el sujeto 

portador de las prerrogativas de la ciudadanía 

(nacionalismos que produjeron pueblos sin 

Estado, es decir, sin ciudadanía). En este 

proceso, se complejizan hasta volverse casi 

excluyentes las relaciones entre ciudadanía y 

clase, por un lado, y ciudadanía y pueblo, por 

otro lado; tensiones que no dejarán de estar 

presentes después de las dos guerras 

mundiales, y que se extenderán a lo largo de 

todo el siglo XX. No podremos detenernos en 

las interesantes y fundamentales cuestiones 

implicadas en la constitución histórica de estos 

antagonismos, y de qué manera afectaron 

dramáticamente a la idea de ciudadanía (así 

como, hicieron del proletariado y el pueblo 

conceptos fijos y cerrados). Pero, a modo de 

indicación, podrían ser recuperados a partir de 

dos de sus más relevantes e influyentes 

diagnósticos críticos: uno, presentando por el 

joven Karl Marx en Sobre la cuestión judía 

(1994), y en otro, presentado por Hannah 

Arendt en el capítulo IX de Los orígenes del 

totalitarismo, “La decadencia de la Nación-

Estado y el fin de los derechos del hombre” 

(1994). En el primer caso, con el inicio de una 

crítica que hizo historia: el carácter abstracto de 

los derechos individuales presentes en la 

Declaración de 1789, como resultado de la 

alienación que se produce en el Estado, efecto 

de las desigualdades presentes en la sociedad 

civil burguesa (que posteriormente será 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 25-53 
 
 

 38 

analizada bajo el concepto de capitalismo). Así, 

los individuos eran libres e iguales en la 

abstracta esfera de la ciudadanía, pero 

esclavos y desiguales en la sociedad civil, 

dominada por el interés egoísta y la propiedad 

privada (garantizada por ese mismo derecho). 

En el segundo caso, la crítica de Arendt a la 

Declaración de 1789, nos presenta una 

dramática paradoja: que los derechos humanos 

universales, que debían proteger a los seres 

humanos frente a las posibles arbitrariedades 

de los Estado, finalmente solo pueden existir 

cuando son reconocidos los particulares 

derechos ciudadanos dentro de un Estado, 

puesto que es el Estado el único garante de los 

derechos. Así, en la constitución de los Estado-

nación europeos, cuando un Estado limitaba la 

ciudadanía a un pueblo o etnia en particular, 

privando a otros de la ciudadanía dentro de su 

territorio o directamente expulsándolos del 

mismo, los privaba a su vez de poseer un 

garante de sus derechos humanos, 

produciendo poblaciones deshumanizadas. 

Dos críticas, entonces, que desde perspectivas 

muy diferentes y señalando problemas 

diferentes (uno, en el naciente capitalismo, la 

otra dando cuenta de las condiciones que 

hicieron posible el totalitarismo), confluyen en la 

denuncia de la irrealidad e ineficacia de la 

postulación abstracta y universalista de los 

derechos, como principio y fundamento de la 

libertad y la vida de los seres humanos.  

 

V. Entre la ciudadanía liberal-social y el 
homo economicus 
Una tercera estadía en este recorrido que 

venimos planteando, podríamos situarla a 

mediados del siglo XX, sobre todo a partir del 

influyente trabajo de sociología política de 

Thomas H. Marshall titulado Ciudadanía y clase 

social (2005), resultado de una serie de 

conferencias dictadas en Cambridge en 1949, 

recién finalizada la Segunda Guerra Mundial. 

Partiendo de un estudio de la historia inglesa, 

Marshall recupera el concepto de ciudadanía 

para establecer tres momentos históricos 

progresivos de ampliación de derechos: los 

derechos civiles en el siglo XVIII, los derechos 

políticos en el siglo XIX y los derechos sociales 

en el siglo XX. La constitución del concepto de 

ciudadanía marcaría una universalización 

extensiva (quiénes son ciudadanos) e intensiva 

(qué derechos les son reconocidos) lineal y 

evolutiva, que opera como parámetro para 

comprender y evaluar el desarrollo de las 

democracias en función de la ampliación de la 

ciudadanía, el conjunto de derechos que le son 

reconocidos, el ascenso social y la 

institucionalización normativa de los mismos.  

Aunque Marshall no propone universalizar este 

esquema al desarrollo de todos los Estados, el 

efecto de su lectura sí produjo una 

generalización que da cuenta de su 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 25-53 
 
 

 39 

importancia12 en un momento histórico 

determinado: el inicio de la reconstrucción de la 

Europa de posguerra, el comienzo de la Guerra 

fría, el antecedente del New Deal 

norteamericano y la reciente “Declaración 

universal de los derechos humanos de 1948”. 

Marshall permitirá anudar la constitución del 

Estado de bienestar y la ciudadanía social, a 

partir de una modulación inclusiva, que traduce 

los conflictos de clase en luchas por derechos, 

que pueden ser democráticamente 

incorporados, universalizando prerrogativas y 

libertades. Los derechos colectivos no serían 

incompatibles con el modelo liberal de los 

derechos subjetivos individuales, sino una 

evolución histórica de los mismos. La 

perspectiva histórica de Marshall aporta algo 

interesante, en la medida en que piensa una 

institución histórica de la ciudadanía que no se 

fundamenta en el derecho natural o normativo, 

pues los derechos de ciudadanía no están 

contenidos in nuce en algún espacio o realidad 

pre-social o racional, y no pueden ser 

enumerados a priori, puesto que responden a la 

evolución de las sociedades. Pero su historia 

evolutiva tiende a sedimentar una clara 

distinción entre tipos de derechos (civiles, 

políticos y sociales) y un orden progresivo, en el 

que: por una parte, no parece contemplar la 

posible coexistencia, e incluso la reversibilidad, 

entre los “tipos” de derechos resultantes de las 

                                                 
12 Para una exposición e interpretación crítica de 

Marshall a partir de la historia latinoamericana es 

luchas por su conquista (basta recordar que, por 

ejemplo, fue en las revoluciones socialistas 

donde por primera vez se universalizaron los 

derechos civiles y políticos para las mujeres; o, 

en Latinoamérica, los derechos sociales fueron 

impulsores de derechos políticos); y, por otra 

parte, se entrevé una despolitización del 

concepto de ciudadanía, con motivo de que la 

“política” sería una demanda ya satisfecha (con 

el derecho al voto, la representación, etc.), a la 

que le sucedería la satisfacción focalizada de 

otras demandas (las sociales), dependientes de 

una eficiente administración e intervención del 

Estado (según cada situación, pero dentro del 

concierto del desarrollo del capitalismo).  

En esta restitución del concepto de ciudadanía, 

estrechamente asociado a la idea de derechos, 

se restablece un vínculo posible entre 

ciudadanía y universalidad (extensiva e 

intensiva), pero también se lo separa de su 

moderno carácter revolucionario (ofreciendo un 

dique de contención, frente al peligro del 

avance del comunismo en los países 

industrializados occidentales), ya que es a partir 

de reformas, y no de revoluciones, que se hace 

posible concebir un progreso de las sociedades 

liberal-democráticas. Esta idea, que nosotros 

seguimos a partir de Marshall, pero que desde 

otras perspectivas podría ubicarse en una 

multiplicidad de pensadores de la segunda 

mitad del siglo XX, nos deja con una pregunta 

muy interesante el análisis propuesto por Nosetto 
(2009).  



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 25-53 
 
 

 40 

fundamental: ¿qué espacio ha quedado para 

esa idea fuerte de ciudadanía, que veníamos 

siguiendo desde el mundo clásico, 

fundamentalmente centrada en su carácter 

eminentemente político, como participación 

activa y autogobierno? 

Ya más cerca nuestro, el diagnóstico de Michel 

Foucault (2007) (que adoptamos por su 

claridad, aunque se encuentre alejado de la 

preocupación por la ciudadanía) expondrá otro 

problema de fondo, que permitiría trazar otra 

historia. Foucault afirma que existe una 

incompatibilidad y una compulsa entre los dos 

sujetos emergentes de la modernidad política, 

el homo juridicus y el homo economicus, y es el 

segundo el que ha triunfado. El sujeto de 

interés, cuya única regla es la maximización de 

sus beneficios, en abierta competencia con los 

demás miembros de la sociedad, va a triunfar 

sobre el sujeto racional, que introyecta las 

normas que autolimita sus deseos, en función 

de una igualdad y una libertad más o menos 

universalizable a partir de la distribución de 

derechos, que justificaría su propio derecho 

individual. A la luz de esta perspectiva, y 

orientándonos a nuestro tema (que, conviene 

aclarar, no ha sido un motivo directo en los 

análisis de Foucault), la ciudadanía moderna, 

que desde su origen contuvo esa doble faz de 

la subjetividad, parecería haber agotado todos 

sus recursos, como freno o equilibrio entre 

ambas tendencias. Surge así una reflexión, ya 

no sobre el sujeto (que es un postulado 

moderno), sino sobre la subjetivación, es decir, 

los modos en los que devenimos y nos 

constituirnos en sujetos de…: el análisis que 

mencionamos permite comprender el 

surgimiento de la subjetividad neoliberal, para la 

cual la idea de ciudadanía no parece ofrecer 

ningún marco de referencia posible ni deseable 

(ya volveremos brevemente sobre esto). La 

crítica a la subjetividad neoliberal tiene que ir 

más allá de la crítica a la “ciudadanía burguesa”, 

expresión que caracterizó la crítica de izquierda 

al vínculo moderno entre el individualismo 

posesivo y las instituciones políticas liberales, 

porque ésta ya no permite comprender las 

nuevas tramas subjetivas, que trastocan 

radicalmente la histórica relación –siempre 

conflictiva, pero en muchos momentos 

estabilizada- entre ciudadanía, Estado y capital.  

Entre el análisis de Marshall y de Foucault 

podemos encontrar otra diferencia que nos 

permita entender las vicisitudes de la 

ciudadanía, ya más próximas a nuestra escena 

actual. Marshall continúa pensando la 

ciudadanía bajo la temporalidad moderna del 

progreso, cuyo índice sería la ampliación y 

extensión de la ciudadanía a partir del 

reconocimiento de derechos de distinto tipo. 

Más aún, el mismo esquema marshalliano, 

aunque ya distante de su contenido (y, 

seguramente, de sus intenciones), nos 

permitiría entender, con el fin de la guerra fría, 

cómo esa universalización adoptó un sentido 

más optimista en la nueva era de la 

globalización, que alumbra el inicio de un nuevo 

siglo, tras la caída del muro de Berlín. Ahora 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 25-53 
 
 

 41 

bien, con la denominada globalización, aparece 

otro campo de tensiones propio al esquema 

universalidad-particularidad, y que podemos 

asociar a una compleja discusión en torno a los 

derechos culturales: el encuentro entre la 

ciudadanía universal y las identidades 

particulares (de comunidades, pueblos, 

culturas). Este encuentro, para nada 

armonioso, fue pensado bajo el concepto de 

multiculturalismo. No vamos a detenernos en 

esta discusión, que produjo y sigue produciendo 

una infinita literatura. Sí nos interesa señalar 

aquí que, en la interpretación más optimista de 

la globalización, una ciudadanía multicultural 

(Kymlicka 1996) sería la realización finalmente 

plena que posibilita hacer compatible las 

garantías de la democracia liberal extendidas al 

globo, con el reconocimiento de su pluralidad 

cultural-identitaria (tanto a nivel global, como al 

interior de cada Estado): un universalismo 

respetuoso de las diferencias, propiciado por la 

democracia liberal y el libre mercado. Por 

supuesto, esta “evolución” inmediatamente se 

encontró con límites que el modelo 

marshalliano no contemplaba, en la medida en 

que estaba pensado para una sociedad 

supuestamente homogénea en términos 

culturales (la occidental anglo-europea), 

aunque socialmente heterogénea: pero la 

                                                 
13 Son muchísimas las publicaciones que surgieron 
a partir de este debate, que involucró a importantes 
teóricos del momento, como John Rawls, Alasdair 
MacIntyre, Charles Taylor, Michael Walser, y tuvo 
repercusiones en todos los países, con sus 
respectivos teóricos y polémicas. Una pequeña pero 

cuestión cultural-identitaria puso en cuestión 

qué lugar podía tener dentro de la matriz liberal-

individual los valores y los proyectos de vida 

dependientes de una diversidad de ideas sobre 

bien sustantivos o históricos, existentes en 

comunidades determinadas (sociales, 

religiosas, étnicas, etcétera). Se desata así una 

polémica que, nacida en la literatura 

anglosajona y extendida al resto del mundo, se 

conoció como el debate entre liberales y 

comunitaristas. Un debate que, además de 

discutir los presupuestos filosóficos 

fundamentales del liberalismo (y el 

comunitarismo), se centró particularmente en la 

figura y constitución normativa e histórico-

cultural del sujeto-ciudadano13. 

Sin embargo, las más hegemónicas 

caracterizaciones del nuevo futuro de una 

ciudadanía globalizada, obturan la identificación 

de ese otro proceso que es el que presentamos 

con Foucault: la mundialización del 

neoliberalismo como modo de subjetivación y 

del capitalismo transnacional como modo de 

apropiación, que solo incorpora lo diverso en la 

medida en que puede ser subsumido a las 

lógicas y deseos del mercado (y lo que no 

puede ser subsumido, se enfrenta a diversas 

forma de destrucción, incluyendo su más 

directa eliminación). No podremos presentar 

representativa muestra de esta polémica la 
encontramos en la revista argentina Agora (1996), y 
en la revista española La Política (1997) (allí se 
reúnen artículos de los pensadores mencionados, 
entre otros). También puede verse el libro de 
Thiebaut (1998). 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 25-53 
 
 

 42 

con más detenimiento un mapa de esta 

transformación, pero nos basta la mención para 

señalar que, entre tantos otros factores, aquí el 

vaciamiento de la idea de ciudadanía también 

se produce a partir de una transformación de la 

espacialidad y la temporalidad. Del tiempo, en 

la medida en que el futuro deja de aparecer 

como un progreso guiado por la 

universalización, para convertirse en una 

extensión indeterminada del goce individual 

como presente puro; del espacio, que  tendrá 

que ver menos con una idea de pertenencia a 

una comunidad, a un espacio público o a un 

mundo común, y más con estrategias de 

colonización del territorio por el goce (quizás 

debiéramos pensar aquí la multiplicación de las 

formas de mercantilización de un mundo 

heterogéneo, por ejemplo, a partir del sujeto-

turista, una nueva forma de subjetivación, que 

se desplaza por un entorno desconocido como 

ciudadano-consumidor y por un entorno 

conocido –su propia ciudad, provincia o país– 

como extranjero-consumidor, estableciendo 

toda su relación con el mundo como ganancia 

para sí, identificando toda experiencia en 

términos de capitalización y goce). 

 

VI. El retorno de la ciudadanía activa 

Pero no todo es tan sombrío en este fin del siglo 

XX e inicios del nuevo milenio. Un momento 

relevante para comprender el concepto de 

ciudadanía a fines del siglo XX es la aparición 

de nuevas formas de organización y activismo 

en lo que se dio en llamar “movimientos 

sociales”. La categoría es tan amplia que resulta 

difícil una definición que comprenda los 

heterogéneos fenómenos que suele designar, 

aunque, por vía negativa nos podemos orientar 

por una caracterización que distingue a estos 

movimientos de otras formas de identificación y 

organización; de, por ejemplo, las clases, los 

sindicatos y los partidos políticos. A su vez, que 

cada expresión o movimiento tiende a 

concentrarse en un tipo de demanda específica 

(aunque en ocasiones pueden transversalizar 

demandas); no aspiran a ocupar el lugar del 

poder (ni por la fuerza, ni representativamente), 

sino intervenir en la escena pública; y su 

permanencia en el tiempo no se sostiene más 

que en su capacidad organizativa. Lo que nos 

interesa de esta categoría, que concentró la 

atención de las ciencias sociales y la teoría 

política con un significativo grado de 

entusiasmo, sobre todo por sus efectos de 

repolitización de las democracias 

contemporáneas (aunque, desde el comienzo, 

advirtiendo sus límites en cuanto a la dificultad 

de articulación –dada su heterogeneidad- para 

transformar un estado de cosas –político, 

social, cultural, económico- dado), es que estas 

nuevas expresiones contribuyeron a reactivar 

una idea de ciudadanía. Y esto por dos motivos: 

por una parte, porque la idea de una ciudadanía 

participativa es compatible con las maneras en 

que los individuos se inscriben y comprometen 

en estos movimientos, pues al fin y al cabo la 

idea de movimiento social no resulta 

incompatible con las formas de 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 25-53 
 
 

 43 

autoorganización ciudadana en la sociedad civil 

democrática y, por otra parte, porque, por 

extensión, plantea un cuestionamiento al 

modelo liberal de ciudadanía, apoyado en el 

derecho individual, la canalización 

exclusivamente jurídica de la demanda y la 

“delegación” electoral-partidaria en la 

representación política. Una sociedad civil 

activa y una ciudadanía participativa, no 

encorsetada en moldes homogeneizadores y 

excluyentes como los de la clase o el pueblo (en 

los sentidos que antes mencionamos), permite 

una repolitización de una sociedad que se 

asume plural y desigual. Y encuentra en la 

ciudadanía un nuevo espacio para imaginar 

nuevas prácticas cívicas, así como nuevas 

instituciones intermedias (desde las ONG, 

pasando por diferentes tipos de asociaciones, 

hasta las organizaciones populares) e incluso 

formas de institucionalización estatal (como, por 

ejemplo, los proyectos de presupuesto 

participativo, la reglamentación de las consultas 

populares, etc.). Por supuesto, uno de los 

problemas inmediatamente reconocibles en 

esta recuperación de una sociedad civil activa y 

participativa es la misma heterogeneidad que la 

define, y una fragmentación (en términos de 

intereses, identidades, formas de organización 

y de intervención), que hizo difícil la producción 

de cambios sociales y políticos estructurales. 

                                                 
14 Los dos teóricos más importantes y responsables 
de esta rehabilitación del republicanismo son John 
Pocock y Quentin Skinner, cuyos trabajos 
comenzaron en la década del 70 pero se hicieron 

Si, por una parte, estas expresiones de la 

ciudadanía tienen la virtud de hacer presente en 

el espacio público la heterogeneidad de las 

demandas y conquistar la necesidad de 

políticas puntuales para cada una de ellas; por 

otra parte, los necesarios cambios que debían 

responder a los problemas de la desigualdad 

social estructural se alejaron cada vez más de 

su campo de influencia. Más aún, cuando las 

políticas de la diferencia y las políticas de la 

igualdad mostraron también estar mucho más 

anudadas de lo que inicialmente se pensaba. 

A partir de estas motivaciones, se puede 

entender el surgimiento de una de las 

posiciones más influyentes en los debates 

teóricos contemporáneos, denominada 

neorepublicanismo: teoría y posición política 

que va a hacer suya, como un pilar de su 

concepción, la idea de ciudadanía activa o 

participativa. Esta recuperación del 

republicanismo proviene, principalmente, del 

trabajo de historiadores de las ideas políticas14, 

para luego extenderse a una discusión más 

amplia en la teoría política, la filosofía política y 

las ciencias sociales. Como historiadores, 

recuperaron lo que denominaron “tradición 

republicana”, que se remonta a Aristóteles, el 

mundo romano, el renacimiento italiano y a 

diferentes momentos de la modernidad 

revolucionaria (en primera instancia, en una 

conocidos al ingresar en el debate entre liberales y 
comunitaritas más de una década después. Sus 
primeras y más importantes obras son: Pocock 
(2002) y Skinner (1993). 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 25-53 
 
 

 44 

tradición anglosajona, situando estos 

momentos en la primera revolución inglesa y en 

la revolución independentista norteamericana), 

para señalar que allí podemos encontrar los 

principios de una concepción fuerte de la 

libertad y la ciudadanía, luego opacada (porque 

intencionalmente desplazada) por el 

liberalismo. En el debate contemporáneo, el 

neorepublicanismo intervendrá en la contienda 

entre liberales y comunitaristas (que antes 

mencionamos), para afirmar que, tanto la 

concepción liberal individualista-universalista 

del derecho y la libertad, como la concepción 

comunitaria particularista del derecho a la 

identidad, no responden a los problemas de las 

democracias contemporáneas, pues desplazan 

la discusión a un desacuerdo sobre principios o 

valores, cuando el problema central es el de una 

retirada de la ciudadanía del espacio público y, 

con ello, una pérdida de la libertad política, 

único principio posible para que una sociedad 

pueda defender sus derechos, así como 

deliberar sobre una idea de bien común. Si la 

ciudadanía es para el republicanismo un 

concepto central, es porque entiende que la 

política es sobre todo acción, actividad colectiva 

de una comunidad que puede decidir libremente 

cuáles son los bienes y fines fundamentales 

que la definen y sobre los cuales se sostienen 

sus instituciones políticas. Sin la participación 

                                                 
15 Aunque, como dijimos, no muy afectos a ingresar 
en los debates contemporáneos, este texto de 
Skinner es muy representativo de las lecturas que 
se recuperaron de su obra, para el debate con el 
liberalismo: “Acerca de la Justicia, el Bien Común y 

activa son otros los que deciden por nosotros (y, 

obviamente, deciden en función de sus propios 

intereses, no con vistas a un bien común)15. 

En esta apretada síntesis de un debate que 

sigue en curso y con una multiplicidad de 

posiciones que han surgido en el interior del 

neorepublicanismo, resulta claro que ha sido 

una de las apuestas más claras y argumentadas 

para una recuperación en clave contemporánea 

de la clásica idea de ciudadanía. Sin embargo, 

uno de los tantos problemas que se le ha 

planteado a esta posición, nos conduce 

nuevamente a confrontarla con el diagnóstico 

que introdujimos a partir de Foucault. Pues el 

neorepublicanismo es ética y políticamente muy 

exigente en su descripción del “ciudadano 

republicano”: la libertad política proviene de su 

propia acción (no de una atribución formal), 

demanda un compromiso cívico como bien 

superior (de allí la importancia que le darán a la 

recuperación de la idea de virtud cívica) y su 

voluntad (contra en interés puramente 

individual) debe estar orientada a un bien 

común. Como puede verse, una subjetividad 

orientada por un deber activo, pareciera 

suponer un homo politicus (no un deber pasivo, 

propio del homo juridicus) que se encuentra en 

las más extremas antípodas del homo 

economicus neoliberal. Entonces, si el 

neorepublicanismo nos permite pensar un 

la prioridad de la Libertad”, en la ya mencionada 
revista Agora (1996). Una muestra de esta 
perspectiva se puede ver en Béjar (2000) y en 
Bertomeu, M. J., Doménech, A., De Francísco, A. 
(comp.), (2005). 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 25-53 
 
 

 45 

concepto de ciudadanía superador del modelo 

liberal, no parece ofrecernos una explicación 

muy clara de cómo afrontar una discusión sobre 

el espacio público y las instituciones públicas, 

frente al individualismo neoliberal, que ya ha 

decidido emigrar a un mundo donde las ideas 

de derechos, ciudadanía, libertad política, 

responsabilidad pública, Estado, república o 

democracia, resultan un estorbo para la 

maximización infinita de la libertad individual. Y, 

sobre todo, en sus versiones más radicalizadas, 

ha convertido cualquier idea democrática de 

igualdad, bien público o bien común, en una 

excrecencia “comunista” y “totalitaria”. 

Al respecto, podríamos agregar que uno de los 

problemas del neorepublicanismo es que eligió 

como adversario próximo al liberalismo (al 

punto de que, en muchas e influyentes 

interpretaciones, se auto concibe como una 

mejor versión del liberalismo antes que como 

una posición antiliberal), en lugar de enfocarse 

en un diagnóstico construido sobre la 

hegemonía neoliberal, que ha sido la que 

efectivamente ha terminado por debilitar al 

liberalismo clásico. Aunque no nos 

detendremos mucho más en las interesantes 

derivas de este problema, sí queremos señalar 

que las más interesantes recepciones del 

republicanismo las podemos encontrar en 

nuestro país, a partir de una serie de 

fundamentales reformulaciones orientadas a 

                                                 
16 Entre los tantos trabajos sobre la temática, 
podemos mencionar a dos que plantean 
centralmente un diálogo entre populismo y 

reconstruir y definir un republicanismo popular, 

que entendemos ofrece mejores oportunidades 

para afrontar la fundamental confrontación con 

el neoliberalismo y el neoconservadurismo. 

Pero, sobre todo porque, a diferencia de 

aquellas tradiciones (fundamentalmente 

europeas) en donde se concibe una tensión 

casi antagónica entre ciudadanía y pueblo (en 

parte, por motivos que ya hemos señalado), en 

el escenario argentino y latinoamericano que 

abre el siglo XXI, es la figura del pueblo la que 

propiciará –no sin tensiones- nuevos impulsos 

participativos y de una sociedad activa, poco 

tiempo antes explorado bajo la figura de la 

ciudadanía. Si, a partir de ese nuevo momento, 

es otra perspectiva, nombrada con la polémica 

denominación de populismo, la que irrumpe en 

el escenario teórico y político, no faltarán 

intervenciones de suma relevancia que 

emprenderán un interesante diálogo entre 

republicanismo y populismo16. 

 

VII. Pensar la ciudadanía hoy 

Si optamos por una exposición “histórica” de la 

idea de ciudadanía (aunque estamos lejos de 

hacer realizado una historia de este concepto) 

es porque resulta difícil entender sus diferentes 

idearios, modelos y sucesivas crisis, sin 

situarlos en sus contextos de emergencia, a 

partir de los conflictos que los han motivado y 

posibilitado diferentes reelaboraciones. Hay 

republicanismo: Rinesi, E. y Muraca, M. (2009) y 
Cadahia (2018).  



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 25-53 
 
 

 46 

temas que no hemos abordado directamente, 

como la permanencia del ius solis y el ius 

sanguinis en el derecho ciudadano de diversos 

Estados, o la fundamental vinculación entre la 

ciudadanía y las luchas feministas, 

anticoloniales y antiraciales. O temas que han 

aparecido en este relato, y ameritarían una 

mayor atención, como la relación entre 

ciudadanía y nación, pueblo o clase, así como 

la no menor cuestión de la problemática relación 

entre ciudadanía, representación y Estado. 

Esperamos que del recorrido propuesto se 

puedan desprender algunas pistas para poder 

tirar de esos hilos. Pero también, hay historias 

que deberíamos narrar atendiendo a un 

pensamiento más situado, puesto que el 

universalismo normativo moderno, que ha 

determinado la categoría de ciudadanía, 

siempre encontró traducciones concretas, de 

acuerdo a las condiciones propias en las que se 

constituyeron las sociedades modernas en 

diferentes lugares del mundo (sobre todo, los no 

anglo-europeos, en general con un pasado 

colonial). Así, la historia de la ciudadanía en 

Latinoamérica, y en particular en Argentina, que 

fue pensada e instituida partiendo de una 

historia colonial, pasando por diferentes 

momentos, como la independencia, las guerras 

                                                 
17 Son muchos los trabajos que, sobre todo 
realizados por historiadores, comenzaron a 
desarrollar investigaciones sobre la historia de la 
ciudadanía en Argentina y Latinoamérica. Nuestro 
interés, más filosófico, nos permite recomendar una 
interesante compilación de trabajos en donde 
aparecen problematizaciones teóricas ligadas a la 
política argentina, realizada por Quiroga, H., 

civiles, las Constituciones, la participación 

activa de diversos sujetos históricos, la 

emergencia de diversos proyectos político-

ideológicos, etc., tiene características propias 

que iluminan otras dimensiones de nuestras 

categorías, instituciones y, sobre todo, nuestra 

cultura política. Una historia que no está 

desvinculada del relato que hemos trazado, 

pero que, como decimos, debe ser más atenta 

a las traducciones que permitirían 

comprendernos a nosotros mismos, también 

como ciudadanos (y de nuevo, ¿qué 

ciudadanía?, ¿quiénes?, ¿cómo?,¿con qué 

alcance?, ¿a partir de qué memorias?, ¿frente 

a qué poderes?)17. 

Confiamos, sin embargo, que este breve 

recorrido realizado nos ofrece algunas 

herramientas para interrogarnos, más allá de 

sus usos cotidianos en el discurso público, qué 

nos dice hoy la palabra ciudadanía. ¿Es hoy la 

ciudadanía un concepto que nos permite 

comprender los conflictos que ponen en 

entredicho las maneras en que nuestra 

sociedad es entendida y cómo resulta 

distribuida la libertad, la igualdad, el 

reconocimiento y el poder? Sin pretender llegar 

a una respuesta, que por otra parte no puede 

ser sólo teórica, podemos avanzar con algunos 

Villavicencio, S. y Vermeren, P. (1999). Por otra 
parte, la continuidad de estas interrogaciones sobre 
la ciudadanía ha sido productivamente desarrollada 
por Dolores Marcos y un conjunto de colegas de la 
Universidad Nacional de Tucumán, que pueden 
verse en dos excelentes publicaciones: Marcos, D. y 
Maidana, S. (edit.) (2016) y Marcos, D. y Smola, J. 
(comp.) (2021). 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 25-53 
 
 

 47 

interrogantes, a los que, sin lugar a dudas, 

deberíamos sumar colectivamente otros: 

 

A- Las luchas por los derechos. En un 

sentido podríamos comenzar respondiendo 

afirmativamente a la pregunta por la actualidad 

política de la ciudadanía. Porque gran parte de 

las luchas sociales, políticas y culturales de 

nuestro tiempo, en particular en Latinoamérica, 

se realizan a partir de demandas de derechos. 

Y el soporte de esos derechos es, en nuestro 

marco constitucional, el sujeto-ciudadano, que 

no solo sería el receptor de esos derechos, sino 

también el sujeto activo que en la misma 

dinámica política de la demanda ejerce el 

derecho cívico a la participación, a la 

organización, a la libre expresión, a la petición y 

la representación, etc.  

Sin embargo, ¿es la ciudadanía una idea que 

moviliza y orienta estas luchas? ¿Se lucha por 

una ampliación de la ciudadanía? ¿Es la 

ciudadanía lo que produce un llamado a la 

participación política en la organización, 

visibilización y sostenimiento de esas 

demandas? Estas luchas por el reconocimiento 

de ciertos derechos, en cuanto universales, 

implica que su efectiva incorporación en la ley 

positiva impacta en la totalidad de los 

ciudadanos. Sin embargo, ¿eso produce un 

consenso, adhesión o solidaridad mayor al 

grupo o sector que origina esta demanda, en 

función de una universalización de la 

ciudadanía? ¿Es la ciudadanía un valor en 

torno al cual se constituyen consensos sociales 

más amplios y estables? Estos interrogantes ya 

son más complejos como para asumir una 

respuesta afirmativa. Porque en nuestras 

sociedades, por un lado, desiguales 

(económicamente y de acceso a los bienes 

públicos) y plurales (en la multiplicación de las 

elecciones sobre nuestras formas de vida), y, 

por otro lado, integradas a un sistema-mundo 

para el que no bastan las respuestas que 

puedan darse dentro de los límites de un Estado 

particular (como los problemas ambientales, del 

capitalismo global, los derivados las nuevas 

tecnologías digitales transnacionales, entre 

otros), el igualitarismo universalista de la 

ciudadanía no parece ofrecer, como en otros 

momentos de nuestra historia, un claro marco 

de inteligibilidad para contener y pensar estas 

luchas. Es difícil, y acaso sería forzar sus 

sentidos, incluir todas las diversas luchas 

contemporáneas en la matriz política de la 

ciudadanía. 

 

B- ¿Qué sujeto es el sujeto-ciudadano? 

Por otra parte, nos encontramos con un 

desfasaje ya sedimentado entre los 

presupuestos teóricos sobre los que se ha 

fundado la idea moderna del sujeto-ciudadano 

y las corrientes teóricas a partir de las cuales se 

define al sujeto (o el fin del sujeto), individual y 

colectivo. La idea moderna de un sujeto 

individual, libre y racional, consciente y 

autónomo, depositario de un conjunto de 

derechos fundamentales que lo constituyen, 

fundamento del carácter democrático del 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 25-53 
 
 

 48 

sistema político que integra, ha sido 

cuestionado por la filosofía, la psicología, la 

sociología, la antropología, ya desde el siglo 

XIX (con Nietzsche, Marx, Freud, Durkheim), 

hasta las actuales corrientes críticas y 

deconstructivas en los más diversos campos de 

las ciencias sociales y humanas. ¿Cómo pensar 

la ciudadanía sin afirmar ilusoriamente que 

somos individualidades plenamente 

conscientes y racionales, libres y autónomas, 

propietarias de nuestros pensamientos y 

voluntad? ¿Cómo pensar la ciudadanía si 

somos determinados por fuerzas materiales, 

sociales, culturales, históricas, que en gran 

parte desconocemos? Aquí la ciudadanía se 

juega en una tensión entre dos definiciones: 

aquella que designa un sujeto-sujetado, efecto 

de una estructura jurídico-política (pero también 

económica, social y cultural), y aquella que la 

designa como sujeto-libre, que puede conocer y 

actuar sobre los diferentes dispositivos de 

dominación y control, procurando nuevos 

espacios de emancipación, de libertad e 

igualdad, a partir de práctica política e 

instituciones públicas. Sin embargo, quizás este 

problema no implique optar por una u otra 

definición, sino considerar que la ciudadanía es 

(y lo ha sido a lo largo de la historia) una 

constante tensión dialéctica entre ambas 

definiciones del sujeto, por lo que toda teoría del 

                                                 
18 El trabajo filosófico que creo más relevante y 
ambicioso que ha pensado la cuestión de la 
subjetividad y la subjetivación a partir de una 
deconstrucción de la categoría de sujeto a partir de 

sujeto no puede no ser sino una antropología 

política18.   

 

C- Ciudadanía, ¿para qué mundo? Si, a 

lo largo de la historia, la definición político-

jurídica de la ciudadanía pretendió aislarse de 

su vinculación con las desigualdades sociales y 

culturales, poniendo límites a su universalidad, 

y esos límites fueron derribándose con la 

politización de lxs sujetxs, a partir de diferentes 

formas de inclusión, una pregunta actual tiene 

que ver con los límites de esa idea de 

ciudadanía jurídico-política potencialmente 

ampliable, frente a las nuevas transformaciones 

de la sociedad. La cuestión va más allá de los 

límites materiales de una inclusión que puede 

concebirse en lo formal, problema a partir del 

cual se suele enunciar la crítica a las 

concepciones abstractas de una ciudadanía 

que no se cumplen o verifican en el plano de los 

hechos y la vida social. La cuestión es sobre los 

mismos límites formales de la ciudadanía, que 

ya no podría dar cuenta, ni siquiera de forma 

abstracta, de lxs sujetxs que enuncia.  

¿Cómo repensar la ciudadanía social cuando 

nos encontramos frente a una crisis estructural 

del trabajo formal (en parte, ligada a una 

economía global capitalista monetarizada y 

especulativa, en parte, por los procesos de 

sustitución tecnológica del trabajo (las causas 

la idea de ciudadanía ha sido realizado por Etienne 
Balibar (2014). También, abordando la ciudadanía 
considerando estas categorías filosóficas, pero más 
ligada a los problemas políticos, sociales y culturales 
de nuestro tiempo (2013). 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 25-53 
 
 

 49 

pueden ser, seguramente, múltiples), que deja 

a sectores cada vez más amplios de la 

población mundial por fuera de la producción, 

convirtiéndolos en sujetos literalmente 

improductivos y superfluos? Al respecto, cabe 

señalar aquí los reclamos cada vez más sólidos 

sobre el reconocimiento del trabajo no 

remunerado, como las tareas domésticas y de 

cuidado, realizado por los feminismos. También 

los reclamos de los movimientos sociales de 

“desocupados” y el reconocimiento de la 

llamada economía popular, etc. Enmarcada en 

parte de estos interrogantes y problemas, 

resulta interesante considerar la propuesta de 

un “ingreso ciudadano universal” (también 

llamado renta básica) que explora, por otra vía 

–no contraria a las antes mencionadas- una 

nueva conceptualización de la ciudadanía, 

desacoplándola de su histórica relación con la 

propiedad. Queda por discutir aquí, si esta 

garantía básica responde más a los problemas 

de la exclusión social que ponen en riesgo la 

subsistencia o propone una efectiva 

transformación del concepto de ciudadanía. 

¿Cómo pensar la ciudadanía en términos de 

pertenencia a una comunidad, y las 

reivindicaciones de una ciudadanía activa, que 

se hace presente, discutiendo las formas de re-

presentación (no solo políticas, sino también, 

extendidas a las representaciones sociales, de 

saberes y actores, cuya palabra ocupa el lugar 

de los representados) frente a las ya instaladas 

nuevas formas de comunicación, socialización 

y subjetivaciones, producidas por el desarrollo y 

extensión de las nuevas tecnologías virtuales? 

¿qué nos depara esta novedosa forma de 

hacerse presente como representación, que 

determina nuevas comunidades de interacción, 

que son tan reales, como abstractas o 

formales? (comunidades de consumidores, de 

intereses, de afinidades, en muchos casos 

posibilitadas no tanto por la libre navegación en 

un mundo-web sin fronteras, sino por la 

constitución de “perfiles” resultantes de lógicas 

algorítmicas que estructural la nueva realidad 

digital). Aquí la discusión es tan amplia como 

interesante, pero debiera ir más allá de una 

concepción de la tecnología como herramienta 

o uso (donde la comunicación digital serviría 

tanto para promover la política como para 

despolitizar al público, dependiendo de cómo la 

usamos), para reflexionar sobre una nueva 

forma de subjetividad que, por lo menos en lo 

que atañe a nuestro problema, no se vincula de 

manera sencilla con el histórico sujeto-

ciudadano, que se debatía entre sus 

prerrogativas formales y su efectiva 

participación en la política pública.  

¿Cómo pensar la ciudadanía frente a 

fenómenos cada vez más crecientes de 

migraciones poblacionales que afectan a 

continentes enteros, por causa del cambio 

climático, guerras, hambrunas, epidemias y 

falta de oportunidades, poniendo a gran parte 

de la humanidad en una situación constitutiva 

de extranjería? Aquí, el par ciudadano-

extranjero ya no puede dar cuenta de los límites 

o alcances del concepto de ciudadanía, como 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 25-53 
 
 

 50 

piedra fundamental del Estado-Nación, cuando 

las fronteras territoriales son también las 

fronteras de la ciudadanía (Balibar, 2004), 

donde se pone en juego la condición humana 

misma. ¿Es posible restituir una idea de 

humanismo que, nutrido de la idea de 

ciudadanía, pueda ofrecernos alguna 

respuesta, que por definición debiera ser 

opuesta a las formas de humanitarismo a partir 

de las cuales se han justificado las guerras y los 

controles poblacionales a nivel global?  

Estos son algunos de los desafíos de nuestro 

tiempo, que nos obligan a repensar no 

solamente las formas históricas de la 

ciudadanía, que actualmente no parecen poder 

incluir a gran parte de la humanidad en términos 

reales, sino también la posibilidad misma de 

que la figura del ciudadano pueda sostenerse 

incluso en su abstracta universalidad. Acaso 

debemos considerar la necesidad de una 

metamorfosis radical del concepto, que pueda 

hacer memoria de aquellos momentos en 

donde la ciudadanía supo hacer de su límite un 

componente catalizador, impulsando 

movimientos y transformaciones 

emancipatorias. 

 

D- La ciudadanía frente al 
neoliberalismo y el neoconservadurismo.  
A esto deberíamos sumar otras dos tendencias 

presentes en la actualidad que no podemos 

dejar de lado. Por una parte, los ya 

                                                 
19 En Argentina, los análisis sobre el vínculo entre 
neoliberalismo y neoderechas han proliferado en los 
últimos años. Al respecto, una investigación de más 

mencionados efectos del neoliberalismo en las 

sociedades, que ha instalado una imagen del 

mundo donde el individuo libre entra en colisión 

con los límites y deberes morales, jurídicos, 

sociales y políticos supuestos en la idea del 

ciudadano. Desde la perspectiva que venimos 

desarrollando, podríamos definir al 

neoliberalismo como un individualismo 

ultraliberal que se ha desembarazado del corset 

del ciudadano, para afirmar una realidad 

económica pre y contraestatal, en la que la 

única regla general válida es la liberación de 

todas las fuerzas individuales para la 

competencia (las capacidades, los méritos, los 

emprendimientos: casi como un neocolono, un 

aventurero que se abre camino por tierras que 

considera vacías de seres humanos y de ley). 

Y, por otra parte, el exponencial crecimiento de 

las neoderechas, que reintroducen 

violentamente los lenguajes y los actos de la 

exclusión, la subordinación y la dominación. Si, 

en contadas ocasiones, las neoderechas no 

reniegan de la palabra ciudadanía, es porque la 

retrotraen a las modernas formas censitarias, 

que hacen de la ciudadanía un conjunto de 

prerrogativa de un grupo restringido, recortando 

cualquier idea de igualdad y universalidad con 

las tijeras del género, la raza, la nacionalidad, la 

lengua, la cultura, la propiedad, etc., reponiendo 

la matriz del ciudadano occidental, varón, 

blanco, propietario19.  

largo alcance puede seguirse a partir de los trabajos 
de Ezequel Ipar y su equipo de investigación (que 
han realizado estudios tanto teóricos como 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 25-53 
 
 

 51 

Si las culturas del neoliberlismo y la neoderecha 

se encuentran y, en muchos casos se 

identifican, es porque comparten 

contemporáneamente un mismo rechazo a la 

democracia, considerada a partir de lo que 

hemos llamado las luchas por la ciudadanía y, 

más ampliamente, podríamos llamar las luchas 

por la igualibertad. Se encuentran porque 

comparten una común visión de un mundo en 

competencia por la apropiación de bienes y 

prerrogativas, una lucha darwinista en la que 

necesariamente unos ganan y otros pierden, ya 

habiendo establecido quienes son los más 

aptos, los propietarios del mérito, los amos y 

señores de un mundo en el que nacen y 

renacen antiguas y nuevas formas de 

servidumbre y esclavitud.  

La complejidad del actual escenario 

internacional, latinoamericano y particularmente 

argentino nos convoca a una revisión crítica de 

las categorías políticas (pero también filosóficas 

y sociales) con las que contamos –muchas de 

ellas, con una historia tan larga como la política 

misma– para poder comprender e intervenir en 

este esquivo presente. Más aún, si pensamos 

en la ciudadanía, que involucra esencialmente 

una práctica política, situada y colectiva, donde 

sus aspiraciones universalistas reclaman 

siempre una existencia históricamente 

concreta. En la actualidad, donde podemos 

                                                 
empíricos) sobre las prácticas y discursos de los 
autoritarismos en Argentina. Algunas de esas 
producciones pueden consultarse en el LEDA 
(Laboratorio de Estudios sobre Democracia y 
Autoritarismos): https://www.unsam.edu.ar/leda/. 

reconocerse procesos de desdemocratización 

tan acelerados, quizás convenga mantener la 

memoria sobre una ardua –y no siempre 

progresiva, ni inclusiva, ni emancipadora– 

historia de la ciudadanía, para interrogarla 

sosteniendo una mirada crítica y comprometida: 

con la libertad, la igualdad, los derechos y el 

bien común. Qué sea aquello que pueda 

permanecer como legado, qué sea aquello que 

es necesario pensar de nuevo de este denso 

concepto político, lo dirán también las 

experiencias de las luchas, porque han sido 

estas luchas por la ciudadanía las que, en 

diferentes momentos y lugares, ampliaron el 

horizonte de lo posible y lo imaginable. 

 

 

  

También Ipar, E. y Catanzaro, G. (edit.) (2016) e 
Ipar, E. (et. al) (2023). 
 

https://www.unsam.edu.ar/leda/


Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 25-53 
 
 

 52 

Referencias 

Arendt, H. (1994), Los orígenes del 

totalitarismo, Planeta-Agostini (vol I). 

Aristides, B-J. (2013), Toussain L’Ouverture. 

La revolución haitiana, Akal. 

Aristóteles (1994), Política (Trad. C. García 

Gual y A. Pérez Giménez), Alianza. 

Balibar, E. (2004), Derecho de ciudad. Cultura 

y política en democracia, Nueva Visión. 

Balibar, E.  (2013) Ciudadanía, Adriana Hidalgo. 

Balibar, E.  (2014) Ciudadano sujeto, Vol. I y II, 

Prometeo.  

Balibar, E.  (2017) La igualibertad, Herder. 

Baron, H. (1993), En busca del humanismo 

cívico florentino, Fondo de Cultura 

Económica. 

Béjar, H. (2000), El corazón de la república, 

Paidos. 

Bertomeu, M. J., Doménech, A., De Francísco, 

A. (comp.), (2005) Republicanismo y 

democracia, Miño y Dávila. 

Cadahia, L. (2018), “Intermitencias: materiales 

para un populismo republicano”, en 

Villacañas Berlanga, J.L. y Ruíz San Juan, C. 

(edit), Populismo versus republicanismo, 

Biblioteca Nueva. 

Doménech, A. (2004), El eclipse de la 

fraternidad. Una revisión republicana de la 

tradición socialista, Crítica. 

Foucault, M. (2007), El nacimiento de la 

biopolítica, Fondo económico de cultura. 

Ipar, E. y Catanzaro, G. (edit.) (2016) La 

subjetividad anti-democrática. Elementos 

para la crítica de las ideologías 

contemporáneas. Instituto Gino Germani. 

Ipar, E. (et.al) (2023), Desafíos de la 

democracia argentina en la pospandemia. 

Discursos de odio, prejuicios sociales y 

problemas de legitimación democrática, 

UNSAM Edita. 

Koechlin, H. (2013), Ideologías y tendencias en 

la Comuna de París, Utopía Libertaria. 

Kymlicka, W. (1996), Ciudadanía multicultural. 

Una teoría liberal de los derechos de las 

minorías, Paidos. 

Marcos, D. y Maidana, S. (edit.) (2016), 

Ciudadanías en construcción, UNT. 

Marcos, D. y Smola, J. (comp.) (2021), 

Ciudadanía y resistencias. Apuestas y 

desafíos desde la filosofía, UNGS. 

Marshall, Th. H. (2005), Ciudadanía y clase 

social, Losada. 

Marx, K. (1994), La cuestión judía, en La 

cuestión judía y otros escritos, Planeta-

Agostini. 

Meiksins Wood, E. (1995) Democracia contra 

capitalismo, Siglo XXI. 

Meiksins Wood, E.  (2011), De ciudadanos a 

señores feudales, Paidos. 

Nosetto, L. (2009), “Variaciones 

latinoamericanas en torno al concepto de 

ciudadanía”, Factotum, 6. 

Pocock, J.G.A. (2002), El momento 

maquiavélico. El pensamiento político 

florentino y la tradición republicana atlántica, 

Técnos.  



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 25-53 
 
 

 53 

Puleo, H., (edit). (1993), La ilustración olvidada. 

La polémica de los sexos en el siglo XVIII. 

Anthropos. 

Quiroga, H., Villavicencio, S. y Vermeren, P. 

(comp.) (1999), Filosofías de la ciudadanía. 

Sujeto político y democracia, Homo Sapiens. 

Rancière, J. (1996), El desacuerdo. Política y 

filosofía, Nueva Visión. 

Revista Agora (1996) N°4. 

Revista La Política (1997), N°3. 

Rinesi, E. (2003), Política y tragedia. Hamlet, 

entre Hobbes y Maquiavelo, Colihue. 

Rinesi, E. y Muraca, M. (2009), “Populismo y 

república”, en Rinesi (edit), Si este no es el 

pueblo… UNGS. 

Robespierre, M. (2005), Por la felicidad y por la 

libertad. Discursos, El viejo topo. 

Rodrígez Adrados, F. (1997), Historia de la 

democracia, Temas de hoy. 

Skinner, Q. (1993), Los fundamentos del 

pensamiento político moderno, Tomo I, 

Fondo de Cultura Económica. 

Thiebaut, C. (1998), Vindicación del ciudadano. 

Un sujeto reflexivo en una sociedad 

compleja, Paidos. 

Wollin, Sh. (1993), Política y perspectiva, 

Amorrortu. 

 

Sebastián Torres es Prof., Lic. y Dr. en Filosofía 

egresado de la Universidad Nacional de 

Córdoba (UNC). Además, es docente a cargo 

de las asignaturas Filosofía Política I y II de la 

Facultad de Filosofía y Humanidades (FFyH) y 

de Teoría Política II en la Facultad de Ciencias 

Sociales (FCS), ambas facultades también de la 

UNC. Se desempeña como director de 

numerosos proyectos de investigación en el 

campo de la Filosofía Política. 

Correo electrónico: sebatorres7@hotmail.com 

 



 
 

 54 54 

 

Conflicto 

 

 

 

 

  Elsa Ponce 
Universidad Nacional de Catamarca 

 
 
 
 

Recibido: 1 de enero de 2024 
Aceptado: 1 de abril de 2024 
 
 

 

Resumen 
La categoría conflicto ha sido, en Occidente, objeto de formulación teórica y a la vez el núcleo central de la 
investigación social desde el siglo XIX. Así pues, en el largo ciclo abierto por las transformaciones materiales 
traccionadas por la revolución industrial, la pregunta por el conflicto constituye parte del tratamiento de los efectos 
de la asociación entre dicho proceso y el cambio social derivado de él. Las transformaciones de las relaciones 
sociales a partir de las producidas en el sistema de producción, operadas por el capitalismo naciente, y de los 
valores que guían la conducta humana, agenciaron contiendas entre grupos sociales cuyo interés se reconoce 
contrapuesto en relación a la idea de sociedad, trabajo, autoridad y orden. El texto que sigue presenta una guía 
conceptual para abordar la pregunta por el conflicto, retomando los aportes de las principales perspectivas 
teóricas que se han ocupado de ello y poniendo énfasis en su carácter constitutivo de lo político.   
Palabras clave: conflicto, investigación social, político 
 
 
 

Abstract 
The category of conflict has been, in the West, the object of theoretical formulation and at the same time the central 
core of social research since the 19th century. Thus, in the lengthy cycle opened by the material transformations 
dragged by the industrial revolution, the question about conflict constituted part of the management of the effects 
of the association among that process and the social change derived from it. The transformations of social relations 
from those made in the production system, operated by nascent capitalism and, from the values that guide human 
behavior, promoted conflicts between social groups whose interest is recognized as opposed in relation to the 
idea of society, work, authority, order. The text that follows presents a conceptual guide to address the question 
of conflict, taking up the contributions of the main theoretical perspectives that have dealt with it and emphasizing 
its constitutive nature of the political. 
Keywords: conflict, social research, political 
 
 

 

 

 

Á
go

ra
 U

N
La

R
, v

o
l. 

9
, n

ú
m

. 2
3

, a
go

. 2
0

2
4

, A
rg

en
ti

n
a,

 IS
SN

: 2
5

4
5

-6
0

2
4

, p
p

. 5
4

-7
2

 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 54-72 
 
 

 

55 

Notas preliminares 

La pregunta por el conflicto puede localizarse 

en la historia del pensamiento occidental una 

vez producidos los primeros cambios sociales 

devenidos de la Modernidad, entendiendo por 

ella un proceso mediante el cual la idea de 

progreso forjó los modos y medios de 

transformación de las relaciones de 

reproducción material de la vida.  En ese 

encuadre Rubén Dri (1994) afirma que la 

Modernidad, y en ella el capitalismo como modo 

de organización social, arrasan con la relación 

armónica entre hombre y naturaleza, ponen a la 

conciencia humana a trabajar sobre ese vínculo 

y le deparan con la honda pregunta por su 

libertad. Ese nuevo orden, la sociedad industrial 

compone una filosofía de la virtud1 que 

dictamina un deber ser, mediado por la práctica, 

la que impone el mundo del trabajo organizado, 

eficiente, en el cual la relación con la naturaleza 

ha sido sobrepasada por el imperio de la 

intersubjetividad, ahora mediada por el uso de 

dispositivos que conducen y vigilan la conducta 

humana.  

Así pues, a partir de ese nuevo orden para las 

ciencias humanas deviene la faena de 

reflexionar acerca de qué idea de libertad 

asumen los individuos, mientras las ciencias 

sociales describen y explican las vulneraciones 

que evidencian el carácter amenazante de la 

sociedad en curso, o de una de sus 

                                                           
1 Recreo la idea de Dri que refiere al imperativo del 
gobierno de los hombres como la dictadura de la virtud, el 
desiderátum del deber ser que se afianza como axiología 
dominante, para lo cual se va instituyendo una política de 

dimensiones. Esos momentos inaugurales de 

las ciencias sociales y humanas modernas 

(particularmente la sociología) coinciden 

entonces con el quiebre de un orden anterior 

inmediato, el medieval, en el cual el principio del 

mundo se hallaba contenido en los designios de 

la fe trazados por Dios. El pensamiento sobre lo 

social entonces se liga a la teoría y filosofía 

políticas que toma la idea de conflicto como uno 

de los vórtices del despliegue del proyecto 

Moderno. En esa dirección llamaremos aquí 

atajos a los tópicos desde los cuales 

presentamos los epicentros de análisis 

considerados más relevantes para el abordaje 

del tema-problema conflicto, asociado a 

distintas categorías y propuestas de estudio. 

En ese sentido, Forte (2008) apunta que el 

abrupto cambio en la estructura social a partir 

del surgimiento y despliegue de la sociedad 

industrial ha forjado en el pensamiento 

sociológico del siglo XIX nuevas categorías, 

para dar cuenta de las contiendas sociales que 

las relaciones de producción determinan. Sobre 

esa base, la ciencia política, también asumió el 

conflicto como uno de sus objetos de estudio, 

para lo cual escruta su materia prima: la 

vulneración de las libertades individuales, 

permitidas o negligenciadas por la autoridad, 

los condicionamientos a las acciones 

orientadas a satisfacer las necesidades 

humanas, regulados a través de normas y 

veridicción, una idea de lo verdadero (a diferencia del 
mundo antiguo y medieval en que dicha veridicción se urde 
en torno a la distinción entre lo bueno y malo).  



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 54-72 
 
 

 

56 

valores vigentes socialmente, en un contexto 

social dado y los modos y medios con que se 

ejerce el poder de vigilancia y sanción de su 

transgresión.  

En ese registro, como apunta Stropparo (2006), 

el problema que subyace en los estudios y 

debates sobre el conflicto es el de la 

aceptabilidad del orden social, de la autoridad y 

de las reglas que lo invisten. De modo que, 

comprender el conflicto deriva en la pregunta 

por la legitimidad -del orden social- y, por ende, 

por las posibilidades de preservación de la 

libertad humana, en el interjuego de la 

convivencia social en la cual la conflictividad se 

produce. Ese meollo comparte con otros 

saberes que de igual modo problematizan la 

relación entre legitimidad y conflicto, ya que se 

traba a partir de las contradicciones que abren 

las decisiones individuales con el pacto social, 

esto es, del acuerdo implícito que en toda 

comunidad humana se forja para evitar el mutuo 

exterminio a que están expuestos sus 

miembros. 

Siguiendo a Weber, Stropparo apunta también 

que el conflicto se agencia cuando los 

individuos sufren el peso de la dominación 

social, la que en la Modernidad consiste en el 

imperativo de actuar racionalmente de acuerdo 

a fines, designio aceptado como válido, ya sea 

por la fuerza de la costumbre, o del temor a la 

punición por desobedecer las reglas que 

permiten la persecución de dichos fines. En este 

                                                           
2 Desde el pensamiento sociológico, autores como Comte 
(2007) localizan la eclosión del conflicto a partir de tres 
causales: la reforma protestante, el capitalismo y la 

encuadre se inscribe la distinción de los tres 

atajos que proponemos para su abordaje.    

  

Primer atajo: la noción de orden 

Asumiendo, como ya señalamos, que la idea de 

conflicto en Occidente se liga al despliegue de 

los ideales de la Ilustración, en creciente 

consumación, a través de la sociedad del 

trabajo primero y de las revoluciones industrial 

y política después, la ciencia política se interesa 

por el conflicto como problema no solo de 

conocimiento sino de intervención, a través de 

los saberes expertos, porque su emergencia 

compromete, como dijimos, el destino de la 

convivencia humana. La Ilustración, que 

constituye no solo un movimiento filosófico 

gestado en Europa en el siglo XVIII, promueve 

la fe en la razón como motor para la realización 

humana y como una convicción cultural, a 

través de distintos proyectos que alientan esa 

confianza, con algunas distinciones respecto al 

método para conocer su objeto último, la 

naturaleza, a los fines de transformarla.2 Como 

visión de mundo, la Ilustración, domiciliada en 

ese espacio-tiempo, se extendió como un 

proceso civilizatorio hacia los demás 

continentes, movido por la reflexión sobre las 

evidencias materiales del progreso humano y 

por ende, social. De modo que la invención de 

instrumentos para observar, medir, pesar y 

describir el universo físico (brújula, telescopio, 

termómetro, el método científico, etc.) y la 

ciencia. En todo caso es una perspectiva que asume los 
mismos principios explicativos que aquí distinguimos, 
siguiendo los supuestos de la teoría y filosofía políticas. 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 54-72 
 
 

 

57 

creación de objetos culturales, que modificaron 

la relación con el lenguaje y a través de ello, con 

las imágenes del mundo, como la Enciclopedia, 

se convirtieron en esta fase de la historia en la 

fuente de conflicto y a la vez de discusiones 

sobre dos nociones decisivas para pensarlo: 

orden y caos o desequilibrio, entendidas como 

leyes de la naturaleza que se reproducen en la 

vida social. Dicho de otro modo, la implicancia 

de esta tesis es que lo social puede estudiarse 

con las mismas reglas que los procesos, objetos 

y problemas de que son objeto las ciencias 

naturales. Así pues, las primeras teorizaciones 

sobre el conflicto siguen un organicismo o 

biologismo, que desconoce las especificidades 

de la conducta humana y atribuye a la vida 

social mecanismos de autorregulación idénticos 

a los que atraviesan los demás seres vivos, los 

cuales alcanzan mayor complejidad con el 

devenir del tiempo, antes que con la 

intervención de la voluntad humana.  

Esa caracterización permite aventurar dos 

conjeturas, que por cierto no son singularmente 

nuestras, sino compartidas con distintas 

perspectivas contemporáneas del pensamiento 

que luego abren problematizaciones teóricas. 

Por una parte, el supuesto según el cual la 

categoría conflicto puede dar cuenta de qué 

                                                           
3 Asumimos aquí el planteo de Norbert Elías (2010) según 
el cual el proyecto modernizador se funda en la idea de 
civilización, como proceso de autoconciencia de 
Occidente y su pretendida superioridad respecto a las 
demás culturas: pero señala también que tiene un carácter 
endógeno, ya que promueve en los individuos el anhelo de 
alcanzar distinción social y prestigio hacia dentro de 
Occidente. 
4 En este sentido recomendamos leer “Catecismo político 
de los industriales” (Gilberto Silva, R. y Garduño Valero, G. 
2019, p. 3 y ss.) donde Saint Simón plantea el conflicto en 

agentes intervienen en el despliegue del 

proyecto modernizador3 y, por otra, el supuesto 

según el cual permite una línea de análisis 

sobre sus efectos en los distintos ámbitos de la 

vida social. En esa dirección el pensamiento 

sociológico produjo las contribuciones más 

sustantivas a partir del siglo XIX, ya que pasa 

de preguntarse por el individuo a hacerlo por lo 

colectivo, debido a los cambios producidos por 

la vertiginosa dinámica de la sociedad 

industrial, expresados en la radicalización del 

interés. Ese es, al mismo tiempo, el momento 

en que el pensamiento político se pregunta 

sobre el pasaje de las creencias mítico-

religiosas a las convicciones éticas, justificadas 

racionalmente, que guían la conducta humana 

en todas las esferas en que actúa.  

Dos nombres son centrales en este momento 

del pensamiento sociológico, Augusto Comte4 

(1798-1857) y Saint Simon5 (1760-1825), que 

como apunta Forte, coinciden en que la 

revolución en marcha trae consigo una 

conflictividad inusitada ya que la 

reestructuración social colisiona con el viejo 

orden. En ese momento inaugural, con la 

categoría conflicto, la ciencia sociológica se 

empeña en explicar esa sacudida y sus derivas, 

piensa lo social como problema político. De 

términos de la anarquía y el despotismo como fenómenos 
que amenazan la organización social en torno al trabajo, 
ya que los hombres temen y odian por igual; por ende, son 
capaces de producir violencia y caos. 
5  De Comte recomendamos leer “Sobre la ley de los tres 
estados” (Gilberto Silva, R. y Garduño Valero, G. 2019, p. 
53 y ss.) donde postula que la reforma y la revolución 
conspiran contra la conservación del orden social 
medieval, que, en los términos del autor, es el lugar 
histórico de la sociedad orgánica e integrada. 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 54-72 
 
 

 

58 

modo que los cambios que advienen con la 

sociedad industrial, en el orden económico, 

científico y cultural, constituyen el inicio de 

conflictos sobre los que deberá intervenir el 

Estado, desde el siglo XIX en adelante, como 

entidad que regule, controle e inclusive 

sancione sus manifestaciones.  

Pensemos, por ejemplo, en la masiva migración 

humana del campo hacia las ciudades que 

produjo el surgimiento de las fábricas, en busca 

de una vida mejor. Ese fenómeno de implosión 

poblacional trajo consigo una diversidad de 

problemas prácticos de organización social: 

necesidad del incremento de espacios 

habitacionales, de urbanización, de control de 

los delitos ocasionados por la disputa de 

recursos para la sobrevivencia, debido a, por 

ejemplo, el aumento de la tasa de natalidad.6 Se 

pone en evidencia la agudización del instinto de 

conservación en un ambiente cuyos recursos 

son aun escasos, pese a las promesas que la 

revolución industrial inaugura.7  

Este es el momento en que el pensamiento 

sociológico empieza a implicarse mutuamente 

con el pensamiento político. Así pues, en Saint 

Simon como en Comte la conceptualización del 

conflicto está estrechamente ligada a la 

conceptualización del orden, el cual se entiende 

como consecuencia del conjunto de 

condiciones producidas por el pasaje del 

estadio teológico de la humanidad, en el que 

                                                           
6 Recomendamos ver los filmes Daens (Bélgica 1992; 
Tiempos modernos (Chaplin, 1936); La isla de las flores 
(1989), entre los muchísimos documentales y películas 
que retratan el despliegue y conflictividad abiertos a partir 
de la revolución industrial. 

predominó la guerra, hacia el estadio positivo, 

en que predomina el trabajo por obra de la 

revolución industrial. El conflicto, así entendido, 

provoca la reacción del pensamiento 

sociológico conservador, de autores como 

Joseph De Maistre (1753-1821) a través de la 

reivindicación de los lazos sociales primarios, 

particularmente los trabados en la familia y la 

escuela, como una vuelta a la vida, por fuera de 

la racionalidad moderna que impregna la vida 

social, desde sus referidas transformaciones. 

Por otra parte, Emile Durkheim (1858-1917), a 

partir de la idea de orden social, analiza la 

autoridad como figura que instituye la relación 

entre mando y obediencia en una sociedad, 

vínculo sin el cual la consecuencia inexorable 

de las relaciones humanas es el conflicto. En 

términos de Durkheim las formas en que los 

individuos aceptan las reglas de organización 

social, por obra de una coacción externa que se 

corresponde con el reconocimiento de una 

autoridad moral (el padre, el maestro, el patrón, 

el gobernante), consiste en un hecho anterior a 

la coacción externa de la que deriva la 

obediencia a las reglas: la internalización de la 

norma, esto es, el aprendizaje del principio 

explicativo sobre la organización y el 

funcionamiento social, que los individuos 

aprehenden a través de la socialización, familiar 

y escolar, centralmente.8 Este es el momento en 

que la sociología acuña un léxico que ubica el 

7 Recomendamos al respecto ver Oliver Twist (2005), que 
narra a través de la experiencia de un niño este 
escenario. 
8 En este sentido la lectura de “Reglas relativas a la 
distinción entre lo normal y lo patológico” (Gilberto Silva, 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 54-72 
 
 

 

59 

conflicto en términos de situación que requiere 

combatirse como a una enfermedad. El 

supuesto sociológico en ese sentido es que el 

respeto a las normas y por ende a la autoridad, 

impide que se produzca el conflicto como una 

conducta disruptiva respecto a la cohesión 

social, es decir, a la contención de toda forma 

de violencia o cualquier modo de puesta en 

cuestión de la organización social.9 

En términos teóricos, como apunta Forte 

(2001), esas distinciones sociológicas dan paso 

a la disputa de las tres grandes corrientes del 

pensamiento político del siglo XIX, el 

liberalismo, el radicalismo y el 

conservadurismo. El primero, defensor de la 

organización moderna del Estado y la 

economía, anticlerical y devoto del 

individualismo como medio para el progreso 

material de los hombres; el segundo expresado 

en la confianza ciega en la razón, 

especialmente desde la Ilustración en adelante; 

el último expresado en los pensadores críticos 

de la revoluciones francesa e industrial (como 

                                                           
R. y Garduño Valero, G. 2019, p.183-203) permite 
comprender la relación entre orden y conflicto en términos 
de normalidad y patología del comportamiento social.  
9 Recomendamos en este sentido el ilustrativo filme 
español La lengua de las mariposas (1999) y el 
documental La educación prohibida (2012) Disponible en 
https://www.youtube.com/watch?v=-
1Y9OqSJKCc&list=PLhxvKaiqYTLNYjepn4nTLDfRNHeoi
RMnP. 
10 El movimiento reformista cuestionó la autoridad de 
clérigos y pontífices, por considerar que asumía el control 
de las prácticas religiosas de los creyentes; lo cual se 
sostenía en cierta medida gracias a su estrecha relación 
con el poder político, encarnado en los gobiernos de los 
estados, lo cual habilitaba vínculos económicos 
generalmente devenidos en actos de corrupción. 
Asimismo, objetó el cobro del diezmo y las indulgencias, 
por considerar que corrompía el carácter espiritual del 

Joseph De Maistre y Lois de Bonald, 1754-

1840). 

Por otra parte, la filosofía del derecho ha 

contribuido a través del Iusnaturalismo a 

profundizar la pregunta por el conflicto, 

situándose bajo el lente político, 

particularmente respecto a los procesos 

sociales desplegados en Europa con la 

Reforma religiosa10, cisma impulsado por Martin 

Lutero e Ítalo Calvino, a cuyos seguidores 

persiguió violentamente la Inquisición, en 

distintos países.11 

El Iusnaturalismo introdujo en el pensamiento 

político la tesis según la cual el derecho 

positivo, que regula efectivamente la vida 

social, se inscribe en un orden anterior, el 

natural, cuyas leyes orientan la preservación de 

la vida humana y cuya legitimidad radica en la 

no contradicción con los principios morales 

consensuados socialmente. El conflicto según 

esta perspectiva aparece toda vez que se 

transgrede el principio de conservación y 

justicia, inscrito en la naturaleza humana; por 

culto cristiano, como lo corrompía la posesión de 
innumerables propiedades, no sólo en Europa. Asimismo, 
cuestionó el culto a las imágenes, las prácticas de la 
comunión y la confesión, el carácter sacramental del 
matrimonio y reivindicó la lectura de las sagradas 
escrituras y el derecho al libre albedrío de los fieles. 
11Evidencia esa intolerancia para con los movimientos que 
cuestionan un orden determinado, el hecho de que durante 
la Reforma, se libraron numerosas batallas militares, 
desplegando la llamada Guerra de los treinta años, ya que 
entre 1618 y 1648, los seguidores católicos de los 
Habsburgo pelearon contra los príncipes protestantes de 
Alemania, mientras que la reforma católica  en Francia 
concluyó con la ruptura entre los Habsburgo y la jerarquía 
católica, que luego se unió a los protestantes en el campo 
de batalla. Con la firma de la Paz de Westfalia concluyó la 
Reforma Protestante. 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 54-72 
 
 

 

60 

ende, solo puede repararse con la mediación de 

normas que restituyan el equilibrio perdido. 

En ese sentido, el conflicto derivado del litigio 

de interpretaciones sobre la religión, por 

ejemplo, abrió al pensamiento sobre lo social la 

pregunta por el papel del derecho como fuente 

de apaciguamiento entre los seres humanos y 

de garantía para la instauración de un nuevo 

orden de convivencia. Por una segunda vía, 

esta perspectiva plantea la desobediencia a la 

autoridad, el desconocimiento de los principios 

según los cuales los hombres deben ser 

mandados por otros, lo cual se expresa también 

como vulneración de los intereses individuales 

por parte de quien manda, por ejemplo, 

ejerciendo distintas formas de violencia sobre 

ellos. Es decir, el conflicto social, según este 

enfoque, se produce como ruptura de los límites 

entre lo que quieren los individuos, motivados 

por sus necesidades y los valores que han 

aprendido para convivir socialmente y, la 

voluntad del soberano, esto es, de quien 

comanda la administración de las reglas y los 

recursos para gobernar a los súbditos.  

Los iusnaturalistas propusieron distintas 

respuestas al problema que esa faena implica, 

esto es, las contradicciones que produce el arte 

de gobernar, que vela por la concordia entre los 

individuos, para asegurar un principio natural 

del universo, la justicia, al mismo tiempo que 

administra las normas más ecuánimes posibles 

                                                           
12 Recomendamos ver Pasqualino sette belleza (1975) y 

El violín (2005) Disponible en 
https://www.youtube.com/watch?v=23tRkymY8M4 que 

que no contradigan ese postulado. Defienden 

por un lado, el pacto de asociación, implícito en 

la convivencia social, pero que se sostiene en la 

decisión individual y colectiva de aceptar 

unánimemente un sistema de reglas, un orden 

jurídico que la justifique; pero, por otro lado, 

reivindican la obediencia a la autoridad, ya que 

ese pacto sólo prospera mediante la sumisión al 

poder público, que es “el acuerdo para instaurar 

una autoridad que especifique, con un 

ordenamiento normativo, aquellas pautas y que 

les garantice eficacia mediante el uso 

monopólico de la coacción” (Dotti, 1994, p. 60 

citado por Stropparo, 2006). Y una tercera 

respuesta a las implicancias de la relación 

mando-obediencia ha consistido en confinar los 

problemas morales y religiosos a la conciencia 

de los individuos, de modo que cada quien 

asuma según su propio criterio, un modo de 

resolver los conflictos que acarrea la 

convivencia social.12 

Otro núcleo de autores indispensables para 

comprender las teorizaciones sobre el conflicto 

comprende a Karl Marx (1818-1883) y Friedrich 

Engels (1820-1895). Aunque se ha polemizado 

mucho sobre esta caracterización, nos 

atenemos aquí al criterio de Nievas (2008) 

quien afirma que ambos pensadores lo 

conciben como situación atípica, extraordinaria, 

en un determinado orden social y que sigue una 

ley inscrita en las sociedades de clases, por 

muestra con profunda crudeza el carácter dilemático que 
alcanza la conducta humana en contextos de opresión y 
por ende, deja la resolución del conflicto confinada a la 
esfera moral individual.   

https://www.youtube.com/watch?v=23tRkymY8M4


Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 54-72 
 
 

 

61 

ende, en la historia de la humanidad. Así 

entendido, el aporte de ambos pensadores 

permite conocer sus ideas como crítica al 

pensamiento positivista sobre lo social antes 

presentado, pero de ningún modo esta 

ubicación supone caracterizarlos como simples 

teóricos del conflicto, pues la radicalidad 

epistemológica y política con que pensaron la 

sociedad y las posibilidades de la emancipación 

humana de toda opresión consiste 

precisamente en haber propuesto un sistema 

teórico que explica y anticipa el devenir de la 

sociedad capitalista como un sistema de 

dominación social, omnipresente en el mundo.  

Según Marx (1966) el conflicto atraviesa la 

sociedad siempre y se origina en la diferencia 

entre quienes poseen los medios de 

producción, la burguesía, y quienes trabajan 

para hacerlos producir riqueza, los 

trabajadores. Esa contienda se funda con la 

institución de la propiedad privada y los 

beneficios que esto reporta a la burguesía, 

puestos en cuestión por la clase trabajadora, 

que es la que produce y sustenta con su trabajo 

a aquella.13 Si bien el marxismo delimita cuatro 

                                                           
13 Sin embargo, mediante la idea de materialismo histórico 
Marx describe y explica a través de ciclos en la historia de 
la humanidad, las formas de la opresión humana, que 
alcanza su máxima expresión con la sociedad capitalista, 
precisamente porque a través de un nuevo modo de 
producción y circulación de la riqueza, explota sin 
restricciones al hombre.  
14 Acerca de las caracterizaciones del régimen de 
comunismo primitivo, el régimen esclavista, el régimen 
feudal y el régimen socialista (como primera expresión del 
comunismo) puede verse Harnecker, M. (1976, Cap. 11).  
15 En ese sentido recomendamos leer de Karl Marx 
Introducción a la crítica de la economía política/1857 
(1989, p. 33-62; 65-68; 70-82), donde presenta las claves 
de compresión de la economía política como explicación 

momentos de la evolución histórica14, se 

detiene en los fenómenos y procesos abiertos a 

partir del surgimiento de la economía capitalista 

porque su matriz consiste en confrontar los 

intereses de ambas clases, las que ponen a 

prueba su capacidad de conservación: la de los 

trabajadores mediante mecanismos como la 

huelga y su organización política independiente 

de la patronal y la de la  burguesía, mediante la 

represión de cualquier intento de control de las 

relaciones de producción y las ganancias que 

su explotación reporta. Dicho de otro modo, la 

lucha de clases, como define Marx al conflicto 

que atraviesa la sociedad de modo permanente, 

se expresa en las relaciones laborales, los 

problemas de organización social y de la vida 

cotidiana a partir de la revolución industrial 

(migraciones, violencia, pobreza, etc.) y la 

consolidación del capitalismo como modo de 

organización social.15  

Siguiendo a Harnecker (1976), la lucha de 

clases se produce toda vez que se da la no-

correspondencia entre las relaciones de 

propiedad y de su posesión efectiva, de modo 

tal que se hace necesaria la intromisión de 

de las relaciones sociales y reafirma que cualquier 
resolución de las luchas que entre estas se produce solo 
tiene un carácter paliativo, de conservación del orden, para 
lo cual la burguesía emplea todos los recursos contenidos 
en la organización política de la sociedad, el Estado, como 
método permanente para frenar y sofocar la evolución de 
esas luchas hacia una solución definitiva, la revolución 
socialista. De Engels recomiendo La situación de la clase 
obrera en Inglaterra. Según las observaciones del Autor y 
fuentes autorizadas (1845, p. 2-20) donde retoma la tesis 
según la cual las relaciones capitalistas de producción 
constituyen la materia de que está hecho el conflicto 
social, ejemplificándola con la descripción de la opresión 
de los trabajadores ingleses y norteamericanos.   



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 54-72 
 
 

 

62 

factores extraeconómicos para establecer y 

mantener la relación de explotación. Las 

condiciones de subordinación o servidumbre de 

quien trabaja, respecto del patrón o propietario 

de los medios de producción, constituye la 

principal fuente de conflicto, ya que los hombres 

siendo naturalmente libres necesitan vender su 

fuerza de trabajo, aceptando reglas 

contractuales que precisamente restringen su 

libertad plena.16 De modo que las normas 

laborales, que imponen y vigilan las condiciones 

de trabajo, exponen la asimetría original que 

introduce la posesión de los medios de 

producción, respecto de quienes no los 

detentan. En el capitalismo, a diferencia de 

otros momentos del desarrollo histórico, las 

relaciones de dominación no están 

determinadas ni por la fuerza, la tradición, la 

religión o cualquier otro principio de coacción 

sobre los individuos para asegurar su 

explotación a través del trabajo, sino por la 

conducta orientada al interés individual.17  

Pero el marxismo va más allá de esta 

caracterización de la fuente del conflicto, ya que 

postula que la clase propietaria accede a los 

recursos que posibilitan el funcionamiento del 

Estado, como el ordenamiento jurídico-político 

                                                           
16 Recomendamos en este sentido Las cenizas de Angela 
(1999), un film ilustrativo de los tipos de conflictos que se 
agencian en la década del 30, cuando esa promesa 
contradice el interés individual, particularmente de quienes 
detentan la posesión de recursos, ya una vez desandado 
el largo ciclo de supuesto esplendor social abierto con la 
industria fabril y energética. 
17 Recomendamos ver el film Parásitos (2019), que retrata 
los principios de cálculo e interés que la conducta humana 
detenta como valores dominantes en la sociedad 
capitalista y cuyas derivas inexorables son precisamente 
situaciones de conflicto entre los individuos regidos por los 
mismos patrones de conducta.   

que da forma y continuidad al capitalismo, el 

cual reúne y regula el conjunto de instituciones 

y normas que aseguran la reproducción de las 

condiciones materiales de dominación de una 

clase sobre otra.18 En consecuencia, ese 

ordenamiento es fuente de continuo conflicto 

porque prescribe el papel de subordinación de 

unos individuos, comprendidos en la clase 

proletaria que trabaja, a otros comprendidos en 

la clase burguesa que vive sin hacerlo, no sólo 

para sostener sistema de producción de la 

riqueza -el trabajo- sino para asimilar como 

propias las ideas y valores que la burguesía 

detenta a través del control del Estado, ya que 

encarna el liderazgo de sus instituciones, ocupa 

puestos de poder político, como el parlamento 

u otros, en los que ejerce su autoridad, incluso 

a fuerza del uso de la violencia.19  

Otro autor clave para pensar la relación 

intrínseca entre conflicto y orden es Max Weber 

(2002), para quien el individuo a partir de la 

Modernidad asume formas de estar en el 

mundo, a través de la profesión como vocación, 

orientada por una racionalidad que le asegura 

su responsabilidad y convicción sobre su labor 

a través del apego a las normas universales y 

abstractas y a la vez el desencantamiento del 

18 Recomendamos ver en este sentido el clásico filme 
Novecento (1976) que reúne una amplia composición de 
los elementos constitutivos de la lucha de clase. 
19 La policía, por ejemplo, constituye la figura que por 
antonomasia ejerce el monopolio de la violencia en 
nombre del Estado, para asegurar la obediencia al 
ordenamiento social. A propósito, recomendamos ver un 
reciente documental francés con el mismo título, El 
monopolio de la violencia (2020), que retrata el carácter 
sistémico (instituido) de la violencia como recurso 
legitimado para el control del comportamiento social y 
disolución del conflicto. 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 54-72 
 
 

 

63 

mundo, respecto del cual no posee pasión 

alguna. La acción es objeto de regulaciones 

legales y racionales, por parte del Estado, a los 

efectos de evitar el conflicto, es decir, la 

actuación de los individuos en completa libertad 

no es posible; por ello, es objeto de represalias 

si incurre en transgresiones a dichas normas 

(jurídicas, mediante sanciones legales o, 

físicas, mediante la represión policial)20. Por 

otra parte, Weber señala que las reglas 

características de la economía capitalista, de 

tipo racional, fijan un orden, cuyo mandato para 

los individuos es el éxito material, expresado 

como prosperidad y enriquecimiento, merced a 

la profesión bien remunerada. Para el sociólogo 

el sentido de la acción es atribuido por la 

racionalización de las imágenes religiosas del 

mundo, que hasta inicios de la Modernidad 

determinaron una jerarquía de valores que 

guiaron la conducta humana. Según esta 

perspectiva, el hombre ya no actúa más, como 

hasta el Medioevo, siguiendo un designio divino 

o un mandato moral o religioso, sino un interés, 

movido por la racionalidad, que le asigna 

carácter de vocación a su relación con el 

mundo. Las acciones racionales orientadas a 

fines y las acciones racionales orientadas a 

                                                           
20 Recomendamos ver La Patagonia rebelde (1974); 
Insurgentes (2012); En el nombre del padre (1973), que 
abordan distintos mecanismos y causales del uso de la 
represión y restricción a la libertad humana. 
21 Recomendamos ver Alta sociedad (2018): El hoyo 
(2019) y El método (2005) que ilustran claramente esta 
tesis. 
22 Recomendamos a propósito de este postulado ver Pan 
y rosas (2000). 
23 En este sentido recomiendo leer de Coser, L. (1970) 
“Nuevos aportes a la teoría del conflicto social y la 
legitimidad”, donde el autor resume algunos supuestos de 
estas dos perspectivas mostrando con ello la novedad que 

efectivizar valores, son en definitiva los 

dominios de la conducta que pueden abrir 

conflicto entre los individuos y entre estos y las 

instituciones, porque en la medida que siguen 

un cálculo racional, cuyo sentido es la eficacia, 

sus consecuencias pueden afectar el interés de 

otros o las prescripciones normativas de la vida 

social (Weber, 2002).21 

La perspectiva quizá más provocadora del 

pensamiento contemporáneo la plantea Georg 

Sorel, como destaca Lewis Cosser (1970), 

porque ha señalado que el conflicto tiene un 

carácter transformador, que evita la osificación, 

el estancamiento, del sistema social, ya que 

alienta la creatividad y por ende el cambio.22 En 

realidad, Sorel traduce conflicto como violencia 

y presume que su superación podría derivar en 

la desaparición de la cultura europea, 

precisamente porque no superarla implica 

anular las posibilidades de transformación 

social.23  

En suma, la idea de conflicto, abordada en torno 

a la noción de orden, permite comprender que 

este se configura toda vez que la libertad 

humana se ve amenazada, bajo cualquier forma 

de restricción.24  

 

las teorías críticas del conflicto aportan al pensamiento 
sobre lo social. 
24 Finalmente, como lectura que sintetiza el recorrido por 
los principales autores clásicos de la teoría sociológica del 
conflicto, que ha abonado los estudios y debates de la 
ciencia política, recomendamos de Asael Mercado 
Maldonado. A. y González Velásquez. G.  (2008) el texto 
“La teoría del conflicto en la sociedad contemporánea”, 
donde incluso se mencionan autores que aquí no hemos 
presentado. En dicho resumen aparecen categorías que 
proceden de distintas tradiciones y exceden al 
pensamiento occidental sobre el tema. 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 54-72 
 
 

 

64 

Segundo atajo: la noción de autoridad 

La autoridad como epicentro del estudio sobre 

lo político y, por ende, sobre las relaciones 

constitutivas de la vida social, ha sido pensada 

a lo largo de la historia desde la teología, 

pasando por las filosofías y teorías del 

comportamiento político, en el campo de la 

ciencia política propiamente. Nos detenemos en 

la Modernidad, cuyo epicentro se reactualiza 

continuamente en los imaginarios y sistemas 

políticos, particularmente en Occidente. 

Con Nicolás Maquiavelo (1467-1527) se 

inaugura una teoría de la autoridad en los 

términos de la condición necesaria para 

asegurar la convivencia entre los hombres en 

un orden justo. El núcleo de El príncipe, es la 

idea de que la autoridad consiste en la 

concentración del poder del soberano, que sólo 

puede asegurar su reconocimiento a través de 

la obediencia de sus súbditos, los 

gobernados.25 La obediencia otorga sentido al 

gobierno, así como la potestad de decidir cómo 

proceder para la preservación del Estado, que 

es el orden bajo el cual los gobernados cobran 

existencia. Para que la autoridad sea 

sustentable el príncipe, el gobernante, debe ser 

amado y temido, más temido que amado afirma 

Maquiavelo, porque el pueblo puede olvidar el 

amor, nunca el temor, condición que asegura su 

permanencia en el poder y la subordinación del 

pueblo a él.26  

                                                           
25 Maquiavelo aventura también la posibilidad de 
administración del poder mediante un gobierno compartido 
con otros, lo cual en última instancia no es aconsejable. 
26 Recomendamos ver Zama (2017) que da cuenta del 
conflicto en torno al ejercicio de la autoridad incluso entre 

A partir de Maquiavelo el conflicto puede leerse 

como problema que gravita contra el principio 

de autoridad de quien gobierna un Estado. Su 

comprensión y resolución halla en las 

recomendaciones que el autor hace en el texto 

a quien fue su destinatario, Lorenzo de Médici, 

‘el Magnífico’, explicándole cómo actuar y qué 

hacer para unificar a Italia y sacarla de la crisis 

en que se halla. Es el momento en que el 

pensamiento sobre lo social se explica 

decisivamente por su carácter político, esto es, 

como un orden sobre el cual pesa el imperativo 

de gobernar mediante leyes que no son morales 

sino técnicas, entendiendo aquí por técnicas a 

los procedimientos que el soberano considere 

necesarios para ejercer su autoridad. El 

conflicto, en estos términos, es un orden 

anterior a la organización social, es decir, está 

latente, oculto y se manifiesta en distintas 

circunstancias, como cuando la autoridad pone 

en tensión las libertades individuales con 

medidas arbitrarias impuestas en nombre de la 

seguridad pública (por ejemplo, la aplicación de 

decretos de necesidad y urgencia para 

administrar una crisis económica, que por una 

parte regulan el comportamiento de las 

variables que definen esa crisis: salarios, 

precios, etc., y a la vez con ello se evita el 

debate parlamentario, que puede poner en 

peligro la voluntad del gobierno, con lo cual la 

democracia representativa queda suspendida); 

quienes comparten un mismo repertorio de valores y 
convicciones, en este caso en un momento específico de 
la colonización de América. 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 54-72 
 
 

 

65 

o una visión del cambio social (por ejemplo, la 

designación del extractivismo minero, como 

política de Estado, sin tomar en consideración 

sus implicancias sociales y ecológicas).27 En 

última instancia, la sanción a las transgresiones 

de los individuos a las normas y prescripciones 

de convivencia hace patente el supuesto de 

Maquiavelo según el cual quien manda debe 

hacerse respetar e incluso temer, para asegurar 

que sus decisiones se legitimen. 

Ya con Hobbes28 (1588-1679), que también se 

pregunta por el destino de la comunidad 

humana, la reflexión gira en torno a la idea 

según la cual la autoridad es necesaria para 

aplacar el natural conflicto a que se hallan 

expuestos los hombres en su convivencia 

social, ya que por naturaleza el hombre es el 

lobo del hombre, pues antes de aprehender las 

normas para vivir con otros, su comportamiento 

se guía por los instintos para asegurar su 

supervivencia y no por la racionalidad para 

satisfacerla sin dañar la vida o las libertades de 

los demás. Ese estado de barbarie, con el que 

el hombre inicia su vida en sociedad, constituye 

el conflicto primario que el soberano debe 

dirimir mediante el contrato, el cual se instituye 

en un acuerdo por el cual los súbditos ceden el 

consentimiento para que otro coarte en cierta 

medida su libertad, a cambio de su seguridad.29 

Ese convenio sólo puede garantizarse a través 

                                                           
27 Recomiendo al respecto ver el documental Asecho a la 
ilusión (2005). 
28 Recomendamos leer Leviatán, capítulo XXX, donde el 
autor señala que la misión del soberano (sea un monarca 
o una asamblea) es desempeñar el papel para el cual fue 
investido con la suma del poder, es decir, como autoridad 
máxima, a fin de procurar la seguridad del pueblo. 

del leviatán, del Estado fuerte, cuya misión es 

velar por el respeto incondicional de sus 

postulados, a fin de evitar el mutuo exterminio 

entre los hombres.  

Tanto el pensamiento de Maquiavelo como de 

Hobbes han subrayado que la autoridad, al 

mismo tiempo que es una situación inexorable 

en la convivencia social, opera como mediación 

del conflicto, porque interviene para poner 

límites a la violencia que lo expresa; pero es 

también fuente de conflicto, ya que, para 

resolver las derivas de la convivencia humana, 

quien manda recurre a algún modo de violencia, 

a los efectos de imponer el respeto a la norma, 

o a un orden determinado.  

En este anclaje también Max Weber aporta a la 

teoría crítica del conflicto, en clave de la relación 

entre individuo y autoridad, por lo que 

recomendamos leerlo a través de un 

comentarista, Salvador Giner (2003).30 En su 

lectura, Weber (2002) define el conflicto como 

consecuencia inevitable de la convivencia, en la 

que los individuos concurren con intereses 

distintos, lo que determina disputas en pos de 

acceder y mantener los recursos para la 

reproducción de la vida. Así, por ejemplo, el 

egoísmo y la violencia expresan dos formas 

exacerbadas de esa diversidad de intereses 

individuales, que pueden incluso incurrir en 

delito para asegurar su propia sobrevivencia, en 

29 Recomendamos ver el film La naranja mecánica (1971) como 
una aproximación a esta tesis. 
30 Teoría sociológica clásica (2003, ver ítem 3.3 y 4) 
recomendable dada la complejidad de los textos weberianos y 
a los efectos de transitar después por las fuentes que el autor 
referencia. 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 54-72 
 
 

 

66 

caso de que no se haya internalizado 

profundamente el respeto a las normas. Ese es 

el momento en que se abre un litigio con la 

autoridad, cuya legitimidad para aplicar la 

norma se pone en entredicho.31 Pero el conflicto 

excede esa condición, ya que el papel social 

asumido por los individuos puede producir 

malestar, porque frustra sus expectativas, les 

obliga a desempeñar roles que restringen sus 

intereses. Tal es, por ejemplo, la inserción en el 

mercado laboral, que impone restricciones 

físicas y psíquicas al exigir el cumplimento de 

un régimen de tareas, horarios, códigos, etc., 

como condición para su aceptación como 

trabajador. Por ello, y siempre según Weber, 

dar cuenta del conflicto exige examinar los 

valores y motivaciones que lo producen, para 

luego comprender los tipos de conductas que 

en él se despliegan: la sumisión a la norma y la 

autoridad, o bien, la rebeldía o la confrontación 

ante ellas, o bien, el entendimiento entre los 

individuos y la autoridad. La autoridad 

(encarnada en los gobernantes, los 

educadores, la familia, etc.) detenta la vigilancia 

del cumplimiento de las normas, en torno a 

asuntos de interés público, esto es, aquellos 

que son comunes con otros, así como la 

facultad de sancionar su incumplimiento, 

coaccionando a los individuos física o 

psíquicamente, mediante un recurso legal (la 

policía o el derecho). 

                                                           
31 Recomendamos ver en ese sentido el documental La huelga 
de los locos (2002).  
32 En sus clases en el Colegio de Francia, Foucault ha 
desarrollado un estudio sobre las formas mediante las cuales 
se hace factible el gobierno de la población. 

Agregamos al respecto un autor caro al 

pensamiento sobre lo social, Michel Foucault 

(2006), que ha estudiado bajo la figura de la 

gubernamentalidad la relación entre los 

individuos y la autoridad a lo largo de la historia, 

particularmente en Occidente.32 En esa 

dirección distingue dos nociones que permiten 

comprender la relación entre los individuos y la 

autoridad, la cual detenta el poder de decidir 

cómo gobernar la conducta de la población. Por 

una parte, las tecnologías de poder, que 

determinan la conducta de los individuos, 

sometiéndolos a ciertos tipos de fines o de 

dominación, y que consisten en una 

objetivación del sujeto, esto es, en su 

tratamiento como objeto de intervención de la 

política estatal y los saberes expertos 

(economía, medicina, etc.). Y por otra, las 

tecnologías del yo, que permiten a los 

individuos efectuar por cuenta propia o con 

ayuda de otros, un conjunto de operaciones 

sobre su cuerpo y su alma, pensamiento, 

conductas, o cualquier forma de ser, obteniendo 

una autotransformación a los efectos de 

alcanzar cierto estado de felicidad, pureza, 

sabiduría o inmortalidad (Murillo, 1996).33 En el 

neoliberalismo como modo de concebir la 

conducta de la población, la racionalidad 

política con que se gobierna se dirige a 

docilizarla, hacerla útil, eficaz, lógica guiada por 

los designios de la economía política. El 

33 Debe señalarse que Foucault aborda dos tecnologías más, las 
de producción, que permiten producir, transformar o manipular 
cosas; y las tecnologías de sistema de signos, que permiten 
utilizar signos sentidos, símbolos o significaciones. 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 54-72 
 
 

 

67 

conflicto, categoría que si bien Foucault 

propiamente no trabaja, se despliega en la 

historia bajo formas de dominación social, 

intensificadas a partir del liberalismo iniciado en 

el siglo XVIII, a los efectos de intervenir sobre 

los procesos biológicos de la población 

(nacimiento, enfermedad, envejecimiento, 

muerte), pero dicha intervención requiere el 

empleo de prácticas de encauzamiento de la 

conducta a través de los cuerpos, mediante lo 

que llama dispositivos disciplinarios, 

encarnados en la escuela, la prisión, el 

manicomio, como sus formas más refinadas y 

mediante tecnologías de poder, a través de las 

cuales la autoridad interfiere en la libertad 

individual. En los términos de Foucault (2006) 

este es el epicentro del conflicto por excelencia, 

de las sociedades modernas y 

contemporáneas. En ellas los hombres viven 

entre dos posibilidades: dejarse gobernar, a 

costa de aceptar la limitación de sus libertades, 

o bien, sublevarse frente a todas las situaciones 

en que predomina el principio biopolítico “Hacer 

vivir y dejar morir”, que deja en manos de la 

autoridad (encarnada en quienes tienen el 

monopolio de la decisión, los gobernantes, por 

ejemplo) la potestad de administrar los recursos 

para asegurar la sobrevivencia y reproducción 

de la vida. Pero como esa tarea se ejerce en el 

marco del Estado, las racionalidades con que lo 

hace no son omnipotentes, no pueden 

                                                           
34 En este sentido recomiendo leer la clase del 5 de abril de 
1978, que permite comprender cómo funciona el control 
disciplinario de las poblaciones y reconocer en términos 
generales, qué tipo de conflictos debe afrontar el Estado desde 
inicios de la Modernidad hasta el presente (Foucault, 2006).  

desempeñar eficazmente esa misión, porque 

están comandadas por los designios de la 

economía política, que dictaminan cómo y 

cuándo gestionar dichos recursos. En 

consecuencia, el gobierno de la población 

incurre en fallas, ocasionando formas de la 

muerte (hambre, violencia, plagas, etc.).34 

Asimismo, hallamos en Foucault una categoría 

que permite contestar, resistir e incluso 

doblegar las formas opresivas con que se 

gobierna la población, esto es, el de práctica, 

entendida como el modo en que los individuos 

subjetivan su relación con el conocimiento y la 

verdad a lo largo de la historia.35 A través de la 

práctica los individuos no cambian el mundo 

sino la significación de este para ellos, 

diagraman un modo de relación con los otros, 

con las cosas, con el mundo, en definitiva.36 En 

términos de Foucault, la autoridad puede ser 

contestada mediante las prácticas, a las cuales 

posibilitan agenciar relaciones que resisten o 

transforman los arbitrios de la autoridad sobre 

la conducta humana. 

 

Tercer atajo: la noción de acción 

La definición del conflicto asociado a la acción 

se ha planteado en la historia del pensamiento 

político, más vigorosamente desde el marxismo 

en adelante. En esta tradición, la acción política 

es posible porque el conflicto atraviesa la vida 

social, es su condición intrínseca que se reviste 

35 Puede ver el film La estrategia del caracol (1993) como una 
excelente ilustración de esta tesis.  
36 Esta categoría guarda cierto correlato con la idea de praxis en 
el marxismo y de acción en las teorías sociológicas clásicas. 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 54-72 
 
 

 

68 

de formas distintas, fundada en una 

desigualdad histórica producida entre quienes 

trabajan y quienes detentan los medios para la 

producción del trabajo, entre trabajo intelectual 

y trabajo manual, entre el trabajo de las mujeres 

y el trabajo de los hombres.37 Como indicamos 

antes, el materialismo histórico y el 

materialismo dialéctico, permiten analizar la 

dinámica de la opresión humana en las 

sociedades, especialmente la capitalista, en la 

cual la acción es la evidencia del desarrollo de 

la conciencia sobre las condiciones de 

explotación consumadas en el trabajo.38 A partir 

de la acción política –huelgas, motines, 

puebladas– se expresa, para decirlo en 

términos de Marx, la lucha de clases, cuya 

resolución puede ser su sofocación mediante la 

violencia física o la punición jurídica. En algunos 

contextos y momentos históricos, esos medios 

incluso pueden considerarse como nuevas 

garantías, en los términos del Estado y la 

burguesía, mientras que para Marx estos 

mecanismos constituyen formas de freno a la 

lucha de clases que no podrá resolverse sino 

por la vía revolucionaria, la cual se consumará 

con la supresión del sistema de producción 

                                                           
37 Recordemos que en páginas anteriores señalamos que estas 
divisiones impuestas por la dinámica del sistema capitalista, 
siempre en términos de Marx, son consecuencia de la 
contradicción entre capital y trabajo, entre la propiedad privada 
y las relaciones sociales basadas en la producción de la riqueza 
en manos de los trabajadores 
38 Recomendamos para una primera aproximación al vínculo 
capital-trabajo como fuente de conflicto y resorte de la acción, 
el film Próxima salida (2004). 
39 En la perspectiva marxista el mutualismo, defendido 
incluso por los sindicatos, las compensaciones que las 
patronales agencian para paliar las condiciones de 
explotación, como los premios por asistencia, etc., así 

capitalista.39 Sin embargo, siempre en términos 

de Marx, la opresión que instituye la sociedad 

capitalista, se prolonga más allá del trabajo, en 

la cotidianidad. La superación de la lucha de 

clases y la instauración del socialismo, como 

régimen de organización social, en los términos 

de Marx, sólo es posible mediante la acción den 

auto organización de los trabajadores en una 

fuerza política que derribe, incluso por medios 

violentos, el control del Estado de manos de la 

burguesía.40  

Una pensadora que ha reflexionado sobre la 

acción como respuesta al conflicto devenido de 

la convivencia social es Hannah Arendt (1957), 

para quien toda acción es política. A diferencia 

de la tradición moderna, especialmente de 

Maquiavelo y Hobbes, Arendt postula que el 

conflicto como tensión o disputa entre los 

individuos es una consecuencia inexorable de 

la pluralidad, como condición constitutiva de lo 

real. La pluralidad implica una diversidad de 

perspectivas y opiniones de que son capaces 

los seres humanos, en cuanto seres libres, pero 

cuya singularidad en cada individuo alienta la 

posibilidad del conflicto, de la disidencia, de la 

disputa, respecto a otros. Sin embargo, en 

como las políticas gremiales que solo defienden 
reivindicaciones inmediatas, forman un gran cepo a la 
resolución de la lucha de clases. 
40 Este postulado puede comprenderse mediante la lectura 
del Manifiesto del partido comunista de Marx y Engels, en 
el cual plantean la relación entre la opresión humana, por 
obra del orden social que impera en la sociedad capitalista 
y la necesidad de la acción colectiva de la clase 
trabajadora, para alcanzar la revolución socialista. Esta 
categoría ocupa el centro del debate en esta tradición y 
sus renovaciones, que halla en la violencia uno de sus 
aspectos problemáticos. Recomendamos en ese sentido 
el extenso film La comuna de Paris (2001). 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 54-72 
 
 

 

69 

Arendt el conflicto es una fuente saludable de la 

cual bebe la política, que acontece cuando los 

individuos hablan o actúan para dirimir sus 

desacuerdos. Según la autora, la acción en el 

espacio público define precisamente el carácter 

de la política como una aparición del conflicto, 

que puede haberse originado en el ámbito del 

trabajo, guiado por la racionalidad que mide los 

costos y beneficios en la actividad de 

producción, toda vez que ambas valoraciones 

se contradicen. Para superarlo los individuos se 

salen de sí e interactúan en la esfera pública, 

donde son puestos en jaque los valores más 

comunes a todos los miembros de una 

comunidad, como la guerra, el honor, la paz, 

etc. Pero en Arendt, a diferencia de otros 

autores contemporáneos, la acción permite 

superar un conflicto, ya que funda un principio 

de transformación social, porque de la 

deliberación de los asuntos comunes deviene 

siempre una posibilidad creadora o innovadora 

de algún aspecto de la vida social. En ese 

sentido sigue una teoría política republicana, 

pues la superación del conflicto gira en torno a 

la recuperación o el alcance de libertades.41 

Para la autora, una de las versiones más 

evidentes del conflicto en el mundo 

contemporáneo es el repertorio de implicancias 

del consumo, como modo de vida generalizado, 

                                                           
41 Recomendamos ver Tierra y libertad (1995) y La clase 
obrera va al paraíso (1971).  
42 En “Labor, trabajo, acción. Una conferencia” Arendt 
(1995) muestra la imbricación entre esas tres categorías 
para pensar la contemporaneidad, en clave de la 
contradicción que fomenta la vida con otros, la convivencia 
social, también hecha de acciones, cuyos efectos inciden 
en los demás. Dicho de otro modo, el conflicto primario que 
afrontan los seres humanos, no se inscribe en un régimen 

que es destructivo, devorador, asimilador de la 

vitalidad humana. Entonces solo el hombre 

puede transformarlo en otra cosa, saliendo del 

ámbito del trabajo, que tiene comienzo y fin 

definido, en el cual se producen objetos no 

durables y se expropia el deseo. Es el orden en 

el cual estas condiciones producen el conflicto 

para la propia condición humana, le corroen su 

naturaleza. Su superación es posible mediante 

una salida hacia el ámbito de la labor, cuya 

temporalidad es repetitiva, en el cual se 

producen objetos durables y que, mediante el 

consumo, le restituyen su vitalidad 

constitutiva.42  

 

Noticias del más acá  

Comprender el alcance de la idea de conflicto 

en el mundo contemporáneo siguiendo el breve 

recorrido de lecturas antes indicadas requiere 

mirar el continuum de procesos que evidencian 

la diversidad de formas en que se manifiesta la 

conflictividad. En primer lugar, sugerimos una 

aproximación al enfoque crítico asumido por 

autores latinoamericanos en trabajos como 

Movimientos sociales y conflicto en América 

Latina (José Seoane compilador, 2003), que 

trazan un conjunto de supuestos sobre los 

conflictos que atraviesa América Latina.43 

político dado o en un orden social regido por un sistema 
de relaciones reguladas por las normas o la autoridad, sino 
por lo que Arendt llama la pluralidad, la diversidad de 
modos de existencia. 
43 El libro sitúa las políticas estatales en el interior de la 
relación entre capitalismo y democracia-, como el cuadro 
de inscripción del descontento social con la gestión de los 
bienes y servicios destinados a la población, pasando por 
las expresiones de movimientos sociales y populares que 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 54-72 
 
 

 

70 

En la misma línea de interés, recomendamos 

leer Conflictos sociales, luchas sociales y 

políticas de seguridad ciudadana (César 

Barreira y otros coordinadores, 2013), que 

aborda la trama de una serie de conflictos 

socialmente existentes en América Latina.44   

En tercer lugar, asumiendo la intensificación de 

los dramáticos problemas socioambientales 

ocasionados por las políticas extractivistas, es 

decir, de explotación intensiva de los recursos 

naturales, los minero-metalíferos y los agrícola-

ganaderos principalmente, recomiendo leer un 

capítulo de libre elección del texto Movimientos 

socioambientales en América Latina, de 

Maristella Svampa (2012), que describe las 

movilizaciones y estrategias de protesta de 

poblaciones, organizaciones y actores 

colectivos, exigiendo el cese de la explotación a 

gran escala de recursos considerados bienes 

comunes.45  

Este es sólo un agrupamiento tentativo de 

lecturas que sirve menos para reconocer las 

                                                           
cuestionan los programas económicos neoliberales en la 
región, particularmente entre 2001 y 2002. Los textos 
analizan también los procesos de militarización social y 
criminalización de la protesta, que actualizan el supuesto 
según el cual los mecanismos represivos constituyen la 
racionalidad con que se asegura el gobierno de las 
poblaciones. 
44 El trabajo concentra su explicación en el carácter injusto 
de la estructuración social en la región, o sea, de cómo se 
ha formado el entrecruzamiento entre clase, género y raza, 
configurando identidades culturales que han sido puestas 
en jaque una y otra vez, mediante prácticas 
discriminatorias y dispositivos de violentamiento: las 
poblaciones indígenas, negras y campesinas. Asimismo, 
cifra el conflicto en la categoría inseguridad, como 
condición amenazante de la existencia de los ciudadanos; 
los autores encuadran en los dispositivos jurídicos las 
posibilidades de su resolución, siempre en los moldes de 
los sistemas democráticos, esto es, siguiendo 
mecanismos legales antes que atendiendo procesos 
deliberativos con los actores. Por ello, se propone la libre 
elección de un capítulo de este trabajo, a los efectos de 

formas empíricas e históricas de la 

conflictividad en nuestra región, y más para 

advertir qué tan fecundas son las categorías 

con que las teorías antes presentadas permiten 

comprender el conflicto como una dimensión 

constitutiva de la vida social, ya que da cuenta 

de problemas que trascienden las relaciones de 

clase, género y raza. Así pues, los conflictos 

socioambientales se estudian y reflexionan, 

sitúan al ecosistema como epicentro de 

drásticas transformaciones de los recursos 

naturales, por obra de la reconversión de la 

economía capitalista, o más bien, de un nuevo 

ciclo de intensificación, que compromete el 

destino mismo de la especie humana.   

 

 

 

  

identificar cómo las acciones de las instituciones sociales, 
han avivado o profundizado la conflictividad siguiendo un 
modelo conservador, burocrático, del papel de la política 
institucional y del control social. Cualquiera de los 
capítulos permitirá comprender las formas de la acción 
colectiva, que han intentado responder a esta forma de la 
conflictividad reclamando a los Estados reconocimiento de 
libertades, u otorgamiento de nuevas garantías jurídicas. 
45 Esta propuesta de análisis y discusiones pone énfasis 

en la relación entre economía capitalista y políticas de 
desarrollo, ya que la explotación de los recursos naturales 
se agencia transformado críticamente los territorios, a 
través de emprendimientos privados, muchos de ellos 
financiados por capitales transnacionales, que obtienen 
altos niveles de lucro, dejando como efectos 
socioambientales la erosión de fuentes acuíferas y los 
suelos, en consecuencia, afectando la producción de 
alimentos, la preservación de la flora y la fauna -el hábitat 
humano, en definitiva.   



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 54-72 
 
 

 

71 

Referencias 

Archivo de películas 

https://www.elcohetealaluna.com/archivo-

de-peliculas/  

Álvarez Leguizamón, S. (2008) “La producción 

masiva de la pobreza y su persistencia en el 

pensamiento social latinoamericano”. 

Biblioteca digital de vanguardia para la 

investigación en ciencias sociales. Región 

andina y América Latina. Disponible en 

https://www.flacsoandes.edu.ec/buscador/R

ecord/oai:clacso:clacso:D5987 

Arendt, H. (1957) “Labor, trabajo, acción. Una 

conferencia”. Disponible en 

https://cristianorodriguesdotcom.files.wordpr

ess.com/2013/05/arendt-labor.pdf 

Barreira, C. et. al. (Coords.) (2013) Conflictos 

sociales, luchas sociales y políticas de 

seguridad ciudadana. Editorial UAEM.  

Comte, A. (2007). Discurso sobre el espíritu 

positivo.  Alianza Editorial, Madrid. 

Coser, L. (1970) Nuevos aportes de la teoría del 

conflicto social. Amorrortu, Buenos Aires. 

Cadarso, P. L. L. (2001) “Principales teorías 

sobre el conflicto social”. Norba 15, Revista 

de historia. 

Dri, R. (1994) Razón y libertad. hermenéutica 

del capítulo V de la “Fenomenología del 

espíritu”. Editorial Biblos. 

Elías, N. (2010) El proceso de la civilización. 

Investigaciones sociogenéticas y 

psicogenéticas (trad. R. García Cotarelo). 

Fondo de cultura. 

Engels F. (1845) La situación de la clase obrera 

en Inglaterra según las observaciones del 

autor y fuentes autorizadas. Disponible en 

https://www.marxists.org/espanol/m-

e/1840s/situacion/situacion.pdf 

Forte, M. Á. (2008) “Comte: La utopía del 

orden”. Revista del Programa de 

investigaciones sobre conflicto social. 

Instituto Gino Germani. Año 1 Nro. 0. 

Foucault, M. (2006) Seguridad, territorio, 

población. Curso en el College de Francia 

1977-1979. Fondo de Cultura. 

Giner, S. (2003) Teoría sociológica clásica. 2da 

edición. Ariel. 

Harnecker, M. (1976) Los conceptos 

elementales del materialismo histórico. 

Editorial Siglo XXI.  

Hobbes, T. (1980) Leviatán. Biblioteca Nacional 

de Madrid. 

Maquiavelo, N. ({1531} 1999) El príncipe. En 

www.elaleph.com 

Marx, K. (1966) El capital (1867). Fondo de 

Cultura Económica. 

Marx, K. (1989) Introducción a la crítica de la 

economía política/1857. Siglo XXI. 

Marx, K. y Engels, F. (2000) Manifiesto del 

partido comunista. Editado por 

elaleph.com. 

Weber, M. K. l (2002) Economía y sociedad. 

Esbozo de sociología comprensiva. Fondo 

de cultura. 

Mercado Maldonado, A. y González Velásquez, 

G. (2008) “La teoría del conflicto en la 

sociedad contemporánea”. Espacios 

Públicos, vol. 11, núm. 21, pp. 196-221. 

Nievas, F. (2008) “Marx y Engels: una compleja 

teoría abierta”, Revista del Programa de 

https://www.flacsoandes.edu.ec/buscador/Record/oai:clacso:clacso:D5987
https://www.flacsoandes.edu.ec/buscador/Record/oai:clacso:clacso:D5987
http://www.elaleph.com/


Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 54-72 
 
 

 

72 

investigaciones sobre conflicto social. 

Instituto Gino Germani. Año 1 Nro. 0. 

Gilberto Silva, R. y Garduño Valero, G. (2019) 

(comp.). Antología de teoría sociológica 

clásica. Facultad de ciencias políticas y 

sociales - UNAM.  

Seoane José (comp.) (2003) Movimientos 

sociales y conflicto en América Latina. 

CLACSO, Buenos Aires. Disponible en 

http://biblioteca.clacso.edu.ar/ar/libros/osal/s

eoane/seoane.html 

Stropparo, P. E. (2006) “La teoría sociológica y 

los problemas del orden, el conflicto y la 

legitimidad”. Revista Científica de UCES, 

Vol. X Nº 2. 

Svampa, M. (2012) Movimientos 

socioambientales en América Latina. OSAL, 

CLACSO, Buenos Aires. 

 

 

Elsa Ponce es Dra. en Ciencia Política y 

docente de la cátedra Filosofía Política en la 

Facultad de Humanidades de la Universidad 

Nacional de Catamarca (UNCa). Además, se 

desempeña como coordinadora de Tramas, el 

Laboratorio de Estudios Políticos y Debates 

Regionales en el marco del Doctorado en 

Ciencias Humanas, también en la UNCa.  

Correo electrónico: eponce@huma.unca.edu.ar 

 

 

 



 

Consenso 

 

 

 

Diego Ocampo 
Universidad Nacional de La Rioja 

 
 
                                                       

Recibido: 15 de noviembre de 2023 
Aceptado: 22 de abril de 2024 
  
 

 

Resumen 
En este trabajo se ofrece una introducción al concepto “consenso” desde el punto de vista de la filosofía 
política. Se muestran diversas concepciones y características del mismo. Luego, se exponen distintas 
situaciones donde se presenta tal concepto, en particular su impacto en la democracia, el derecho y los 
consensos aparentes.  
Palabras clave: consenso, derecho, conflicto, democracia, consensos aparentes 
 
 
 

Abstract 
This paper provides an overview of the concept of consensus from a political philosophy perspective. It 
explores various conceptions and features of consensus. Furthermore, it examines different scenarios where 
consensus is relevant, particularly its implications for democracy, law, and apparent consensus. 
Keywords: consensus, law, conflict, democracy, apparent consensuses 
 
 

  

Introducción 

                                                          
“Cada cual tiene un trip en el bocho difícil que lleguemos a ponernos de acuerdo, de acuerdo.”1 

 

“Hay muchas más maneras de competir que de cooperar, por eso se necesita más inteligencia para pactar 
un acuerdo que para vencer en una competición.” (Wagensberg J. 2018, p. 37) 

  

 

Somos muchos, tenemos diferentes gustos, 

valores y planes sobre lo que es importante en 

nuestra vida y en la sociedad. O, en otros 

términos, como dice Hanna Arendt, la 

                                                
1 García. Charly, canción “Promesas sobre el bidet”.  

pluralidad es un hecho básico y elemental de 

la condición humana.  

A unos, por ejemplo, les gusta ver fútbol, a 

otros les parece una pérdida de tiempo. 

Á
g
or

a
 U

N
L

a
R

, 
vo

l. 
9,

 n
úm

. 
23

, a
g
o.

 2
02

4
, 

A
rg

en
tin

a
, I

S
S

N
: 
25

4
5

-6
0
2
4
, 

p
p
. 
7
3
-8

7
 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 73-87 
 
 

 
74 

Algunas consideran que lo más importante en 

una vida es la familia, o el desarrollo de una 

carrera profesional exitosa. Estas diferencias 

o sobre temas similares no parecen ser 

demasiado relevantes para preocuparnos. Sin 

embargo, tenemos algunas disidencias 

significativas que repercuten al actuar con 

diferentes personas. Por caso, tener ideas 

distintas sobre si subir o bajar impuestos, 

realizar la explotación de la minería a cielo 

abierto o cómo castigar a las personas por 

delitos que cometan. Además de estas 

tenemos algunas diferencias que parecen ser 

irreconciliables, por ejemplo, en asuntos 

centrales relativos a la autonomía, la vida o la 

muerte, como la cuestión del aborto o de la 

eutanasia. 

Aun con todas estas diferencias se requieren 

acuerdos sobre ciertos asuntos. En una 

sociedad donde hay una pluralidad de 

personas con visiones diferentes, tenemos 

que llegar a ciertos consensos para la acción, 

en particular para la acción política.2 Por eso 

en este escrito vamos a intentar precisar el 

concepto “consenso” desde la perspectiva de 

la filosofía política. Para ello en las diversas 

secciones se va a desarrollar qué se entiende 

por ese concepto, algunas distinciones 

básicas y sus diferentes concepciones. 

 

                                                
2 Acá ya tenemos una pregunta inicial para hacer sobre 

el consenso. ¿Cuáles son los asuntos necesarios sobre 

lo que debemos acordar en una sociedad y cuáles 

quedan en libertad de los ciudadanos, de carácter 

exclusivamente privado? Algunos asuntos tendrán 

respuestas obvias, otros unas más difusas, por último, 

están aquellos en disputa permanente. 

1. Definición básica: dos tipos de 
consensos 
La necesidad del “consenso”, término que la 

Real Academia Española define como el 

acuerdo producido por consentimiento entre 

todos los miembros de un grupo o entre varios 

grupos, aparece como una frase habitual de la 

política nacional y provincial. Siempre se ha 

resaltado la importancia en el ámbito político. 

Basta hacer una búsqueda rápida en Google 

sobre el término consenso. A veces vemos 

que se usan palabras similares como acuerdo, 

unión, pacto o contrato, por eso es importante 

recordar que distintos términos pueden 

incluirse dentro de un mismo concepto, en 

este caso “consenso". De esta búsqueda se 

puede ver cómo aparecen dichos términos en 

las noticias: “la Unidad es superior al 

conflicto”3 “convocará "una mesa de 

acuerdos" contra la inflación”4, entre otros. 

Incluso algunas agrupaciones políticas 

universitarias han tomado como nombre de su 

partido el término “consenso”5. 

Una primera aproximación básica a la idea de 

consenso se puede leer en el diccionario de 

Norberto Bobbio donde indica que en el 

ámbito de la teoría política hay por lo menos 

dos interpretaciones del término “consenso” 

(Bobbio, Matteucci y Pasquino 1993). La 

primera, que se puede denominar “consenso 

en sentido restringido'', se refiere a los 

3 https://www.telam.com.ar/notas/202203/586891-
papa-francisco-unidad-eduardo-valdes-
opinion.html  
4 https://www.unosantafe.com.ar/politica/alberto-
fernandez-dijo-que-convocara-una-mesa-
acuerdos-contra-la-inflacion-n2714097.html  
5 https://www.unlar.edu.ar/index.php/in/90-
medios/noticias/3303-elecciones-unlar-confirman-
segunda-vuelta-en-rectoria-salud-y-exactas  

https://www.telam.com.ar/notas/202203/586891-papa-francisco-unidad-eduardo-valdes-opinion.html
https://www.telam.com.ar/notas/202203/586891-papa-francisco-unidad-eduardo-valdes-opinion.html
https://www.telam.com.ar/notas/202203/586891-papa-francisco-unidad-eduardo-valdes-opinion.html
https://www.unosantafe.com.ar/politica/alberto-fernandez-dijo-que-convocara-una-mesa-acuerdos-contra-la-inflacion-n2714097.html
https://www.unosantafe.com.ar/politica/alberto-fernandez-dijo-que-convocara-una-mesa-acuerdos-contra-la-inflacion-n2714097.html
https://www.unosantafe.com.ar/politica/alberto-fernandez-dijo-que-convocara-una-mesa-acuerdos-contra-la-inflacion-n2714097.html
https://www.unlar.edu.ar/index.php/in/90-medios/noticias/3303-elecciones-unlar-confirman-segunda-vuelta-en-rectoria-salud-y-exactas
https://www.unlar.edu.ar/index.php/in/90-medios/noticias/3303-elecciones-unlar-confirman-segunda-vuelta-en-rectoria-salud-y-exactas
https://www.unlar.edu.ar/index.php/in/90-medios/noticias/3303-elecciones-unlar-confirman-segunda-vuelta-en-rectoria-salud-y-exactas


Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 73-87 
 
 

 
75 

acuerdos circunstanciales necesarios para 

llevar adelante algún tipo de proyecto. La otra 

concepción de consenso, que remite a un 

“consenso en sentido amplio”, alude a los 

acuerdos estructurales que permiten el 

desarrollo de base de todos los proyectos en 

general, un acuerdo que sienta las bases del 

trabajo en una democracia o en el Estado. 

Para esta distinción elemental es importante 

sumar una descripción básica de los modos 

posibles en que se puede arribar a un 

consenso. Para ello seguimos a John Elster 

(2001), quien distingue tres formas posibles 

de lograr un acuerdo en una sociedad 

democrática: por discusión, por negociación y 

por votación. La discusión pura la ejemplifica 

con el caso de los jurados en un juicio que 

tienen que alcanzar una decisión de 

unanimidad (típicamente rousseauniana, 

como se menciona más adelante); la 

negociación está en un juego similar al de 

dividir una suma de dinero; y por último la 

votación, que por lo general se emplea en una 

elección de autoridades políticas o en alguna 

asamblea. Todas estas conforman, según 

Elster, una lista exhaustiva de las formas de 

arribar a un acuerdo en una democracia. 

Elster, por último, destaca que en la vida real 

toda toma de decisión involucra un poco de 

cada concepto.  

Estas parecen ser las distinciones mínimas 

acerca del concepto del consenso, pero 

podemos agregar en las siguientes secciones 

otros elementos que nos ayuden a una mejor 

comprensión. 

 

2. El consenso: algunos elementos desde 
la historia de la filosofía política 
Estas dos definiciones básicas de consenso 

se encuentran, de un modo más o menos 

claro, en la historia de la filosofía política. Un 

breve repaso de la historia de la filosofía 

política permite entender y clarificar algunos 

rasgos adicionales de este concepto. Dado el 

carácter introductorio de este trabajo sólo nos 

limitaremos a ver rápidamente unos pocos 

autores. 

Hay cierto acuerdo en considerar República, 

de Platón, como el libro clásico e inaugural de 

la filosofía política. Como puede apreciarse en 

el diálogo, desde el origen de la filosofía 

política la idea de orden estuvo presente. En 

efecto, Platón (trad. 2011) presupone un cierto 

orden natural donde para un buen 

funcionamiento de la sociedad se requiere 

que se respeten las jerarquías, en cuya cima 

se halla el filósofo-rey que se encarga del 

gobierno de la sociedad. 

En Platón el orden está presente, pero queda 

preguntarse a partir de esto si el consenso es 

solo orden o requiere previamente una cierta 

idea de conflicto y diversidad. O, en otros 

términos, nos podemos preguntar si se puede 

hablar de consenso sin tener presente la idea 

de desacuerdo. Por ello podemos, por 

contraste, poner una primera característica de 

la idea de consenso: para que esto suceda 

requiere necesariamente la posibilidad de 

divergencias. 

Damos un salto enorme en el tiempo y nos 

acercamos a la filosofía moderna con las 

teorías contractualistas. Estas tienen como 

eje la idea del contrato, esto es, consideran 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 73-87 
 
 

 
76 

como origen del Estado o la sociedad al 

acuerdo mediante el consentimiento de los 

individuos que la componen. Esta idea se 

puede vincular a la noción de consenso como 

el acuerdo básico de una sociedad para 

establecer sus bases esenciales en una 

sociedad. Es decir, el pacto es la base 

fundante para todos los proyectos posteriores. 

Por eso en esta sección realizaremos una 

breve reseña de la idea de contrato en cada 

uno de los autores para analizar cómo se 

logra el consenso y sus efectos. La tríada de 

los contractualistas modernos, en orden 

cronológico de aparición, está compuesta por 

Thomas Hobbes, John Locke y Jean-Jacques 

Rousseau.6  Resumiremos, de manera 

general, esas teorías con el interés de mostrar 

cómo se presenta el consenso y que 

elementos podemos rescatar de ellas. Esta 

lectura permite, al sintetizar sus ideas, 

destacar tres cuestiones importantes sobre la 

noción de consenso: la prioridad del orden de 

Hobbes, la precariedad del consenso de 

Locke y la unanimidad de Rousseau. 

Hobbes (trad. 2009), en Leviatán o la forma y 

materia del gobierno presenta al ser humano 

en su estado de naturaleza como 

perpetuamente en guerra de todos contra 

todos. Hobbes señala que, en este estado, la 

vida de los seres humanos es breve, pobre y 

brutal. Con el fin de lograr un orden, los 

hombres establecen un pacto o contrato en el 

                                                
6 De cada uno de ellos se puede leer y se recomienda 

sus libros más populares, que se encuentran de forma 

sencilla a disposición en distintas ediciones (Leviatán, 

Ensayo sobre el gobierno civil y El contrato social, 

respectivamente). Además, se sugiere buscar en las 

cual delegan sus poderes naturales para crear 

una entidad superior: el Estado o el Leviatán 

(haciendo referencia a una figura bíblica), que 

garantiza el consenso social a través del 

monopolio de la fuerza. En otras palabras, las 

personas renuncian a su libertad ilimitada a 

cambio de orden y seguridad en sus vidas. El 

consenso en Hobbes se basa en la aceptación 

voluntaria y racional de los individuos de vivir 

bajo un gobierno centralizado, renunciando a 

su libertad individual en beneficio de la 

seguridad y la estabilidad social. Aunque 

puede haber desacuerdos y conflictos en la 

sociedad, el consenso se mantiene en virtud 

del temor común a la violencia y la necesidad 

de protección que solo el Estado puede 

proporcionar. 

De acuerdo con Hobbes, el orden y el 

consenso están estrechamente relacionados. 

El orden social se establece a través de un 

pacto mediante el cual los individuos 

transfieren su poder al soberano, con el fin de 

escapar del estado de guerra y asegurar la 

paz. El consenso se logra al aceptar la 

autoridad del soberano y someterse a las 

leyes y decisiones establecidas por él en 

beneficio de la seguridad y la estabilidad 

social. En términos simples, el logro del 

consenso requiere priorizar el orden. 

Por su parte, Locke (trad. 2005) sostiene que 

los seres humanos parten de una situación de 

igualdad y libertad absoluta dentro de los 

redes y bibliotecas los múltiples ensayos, artículos, 

investigaciones con distintas interpretaciones y 

versiones sobre ellos. 

 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 73-87 
 
 

 
77 

límites de la ley natural, a la que también llama 

estado de naturaleza En este estado, 

prevalece la paz, el orden y el respeto mutuo; 

sin embargo, carece de un juez común y de 

leyes establecidas, excepto las leyes 

naturales. En la naturaleza, existe una mayor 

posibilidad de que se desencadene un estado 

de guerra, lo que hace que el orden sea 

siempre precario. 

Locke no considera que el estado de 

naturaleza sea, en sí mismo, un estado de 

guerra, pero una vez que este se inicia, es 

inevitable a menos que se establezca un 

poder político. Por lo tanto, con el fin de 

proteger mejor sus propiedades, las personas 

establecen un pacto o contrato en el que 

renuncian a su derecho a ejercer el castigo y 

forman la Sociedad Civil, la cual incluye la 

presencia de un juez común para hacer 

cumplir las leyes y proteger la propiedad. 

Una vez que la sociedad está constituida, se 

delega el gobierno al Poder Legislativo, quien 

tiene la facultad de dictar las leyes civiles que 

regularán las relaciones dentro de la 

sociedad. Sin embargo, esta delegación o 

acuerdo es siempre provisional, ya que los 

individuos conservan la posibilidad de 

rebelarse en caso de que se incumpla el 

contrato. En otras palabras, para Locke, el 

consenso es precario y requiere una atención 

constante por parte de los ciudadanos para 

mantenerlo. Esto nos revela otra 

característica del consenso: su carácter 

provisional. 

Por último, en la filosofía política de Rousseau 

(trad. 1998), la relación entre unanimidad y 

consenso es compleja y presenta desafíos 

conceptuales. Rousseau sostiene que el 

consenso auténtico y legítimo requiere el 

acuerdo unánime de todos los individuos 

involucrados en la formación del contrato 

social. Esto significa que cada persona debe 

estar completamente de acuerdo con los 

términos y disposiciones establecidos en el 

contrato. A este ideal lo denomina voluntad 

general. El modo y la forma de constituirla es 

una de las cuestiones más polémicas. Una 

cosa es clara: alcanzar la unanimidad 

absoluta puede ser extremadamente difícil, 

sino imposible, debido a las diferencias de 

opinión, intereses y valores que existen entre 

las personas. Frente a esto la cuestión que 

surge es la siguiente: ¿Cuántas personas 

deben acordar para considerar que se ha 

alcanzado el consenso? Rousseau no ofrece 

una respuesta clara a esta cuestión, lo que 

genera debates e interpretaciones 

divergentes sobre la naturaleza del consenso 

en el contrato social. Sin embargo, se puede 

destacar una cita donde establece una 

máxima general sobre el asunto: “Cuanto más 

graves e importantes son las deliberaciones, 

más debe aproximarse la opinión dominante a 

la unanimidad” (Rousseau, 1998, p.108). De 

Rousseau entonces podemos dejar la 

pregunta abierta acerca de la necesidad de la 

unanimidad y las mayorías en los consensos. 

Como mencionamos, esto no es más que una 

reconstrucción introductoria de las 

perspectivas de estos autores, cuyas obras 

son más ricas y profundas, pero nos sirve para 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 73-87 
 
 

 
78 

destacar elementos del consenso.7  Entre la 

prioridad del orden, la característica de su 

precariedad y la determinación de la cantidad 

de personas que acuerden, podemos 

presentar algunas ideas adicionales acerca 

del concepto del consenso. En el próximo 

punto veremos cómo aquellos se pueden 

presentar en la sociedad democrática actual. 

  

3. La tensión entre diversidad y acuerdo 
¿qué razones usamos para el consenso? 
Como dijimos al inicio de este escrito, las 

sociedades modernas están constituidas por 

una pluralidad de personas con diferencias 

propias. Y esto no parece ser una cuestión 

circunstancial, sino que involucra problemas 

propios y constitutivos de la naturaleza 

humana. En la canción del epígrafe, Charly 

García menciona con la metáfora del trip en el 

bocho que cada persona tiene su propia 

perspectiva o forma de pensar. En otras 

palabras, hay diferencias inherentes en la 

manera de razonar de las personas, las 

cuales influyen en nuestras opiniones y 

juicios. Estos juicios no desaparecen incluso 

cuando intentamos deliberar de buena fe. A 

pesar de estos desacuerdos, seguimos 

necesitando colaborar y actuar conjuntamente 

con otros, aunque no compartamos todas las 

opiniones, como señaló el filósofo 

norteamericano John Rawls.8  

                                                
7 Para una mayor precisión se debería trabajar desde la 

historia de la filosofía para dar el contexto socio-

histórico, cuál es la idea de consenso en cada filósofo y 

el vínculo con el resto de su obra. 
8 “Muchos de nuestros juicios más relevantes se hacen 
bajo condiciones de las que no es de esperar que 

Una vez definida la necesidad del “consenso” 

pese a la diversidad, queda pendiente la 

pregunta de cómo es posible conciliar estos 

dos supuestos aparentemente 

contradictorios. Es decir, cómo acordar 

cuando adherimos a doctrinas 

comprehensivas incompatibles sobre lo que 

hay que hacer. La pregunta que se plantea e 

intenta responder es cuál es el punto mínimo 

para un acuerdo. 

Para tratar de encontrar una solución a esta 

dificultad vamos a apelar al recién 

mencionado Rawls. Este denominó pluralismo 

razonable a la existencia de diversas 

doctrinas comprehensivas incompatibles 

entre sí que puedan existir en una sociedad 

democrática constitucional moderna. A fin de 

contener esta multiplicidad de doctrinas Rawls 

emplea la noción de consenso superpuesto, 

definida como los acuerdos mínimos dentro 

de la pluralidad de concepciones de vida y 

doctrinas comprehensivas en una democracia 

pluralista moderna. 

Rawls desarrolla este último punto en 

Liberalismo Político, donde pretende 

fundamentar la idea de concepción política y 

no metafísica del consenso. Rawls entiende 

en esa obra que la labor de la filosofía política 

es lograr: 

[...] una concepción política [...] practicable, 

esto es, [que caiga] dentro del arte de lo 

posible. Esto contrasta con una concepción 

permitan que personas conscientes, en pleno uso de 

sus facultades de razón, ni siquiera después de 

discusión libre, lleguen unánimemente a la misma 

conclusión” (Rawls citado por Waldron 1993, p. 183). 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 73-87 
 
 

 
79 

moral que no es política; una concepción 

moral puede condenar al mundo y a la 

naturaleza humana como demasiado 

corrupta para ser movida por sus preceptos 

e ideales. (Seleme, 2003) 

 Esto resulta necesario dado que, como 

entiende Rawls, y según la lectura de Seleme, 

para que una sociedad democrática conserve 

estabilidad se necesita de parte de la 

ciudadanía un compromiso con el bien 

público.  

 Para lograr esto, Rawls propone el ideal de la 

razón pública. Esto implica que los 

ciudadanos tengan la oportunidad de discutir 

y llegar a acuerdos basados en razones de 

carácter público, que sean compartidas por 

todos. A diferencia de las razones privadas, 

que se refieren a los intereses de un club, una 

asociación o una religión en particular, la 

razón pública se centra en los elementos 

fundamentales de una constitución justa y los 

principios constitucionales de una sociedad. 

Según Rawls, lo fundamental es que 

proporciona un marco común en el que los 

ciudadanos pueden encontrar puntos en 

común y trabajar hacia una sociedad más 

justa. Para Rawls lo central de este ideal  

                                                
9 Esta se desarrolla en profundidad en Liberalismo 

Político. Se recomienda el capítulo “La Idea de Razón 
Pública” donde presenta y fundamenta la idea de razón 
pública. (Rawls John, Liberalismo político, FCE, 1 ed 

electrónica 2015). 
10 Para ver este punto recomiendo la lectura del libro 

de Democracia y razón pública. La deliberación sobre el 

aborto y el estatus de la vida prenatal de Daniel 

Busdygan de descarga gratuita 

http://unidaddepublicaciones.web.unq.edu.ar/wp-

content/uploads/sites/46/2022/03/Busdygan-dig.pdf 

Allí podemos ver ideal de la razón publica aplicado a un 

tema de debate concreto como el del aborto. Para ello 

es que los ciudadanos han de conducir sus 

discusiones fundamentales en el marco de 

lo que cada cual considera una concepción 

política de la justicia fundada en valores 

que los demás puedan razonablemente 

suscribir y que cada cual está dispuesto, en 

buena fe, a defender tal concepción así 

entendida. Esto significa que cada uno de 

nosotros debe tener determinado criterio 

(que esté dispuesto a defender) acerca de 

qué principios y directrices, en nuestra 

opinión, otros ciudadanos —que también 

son libres e iguales— pueden 

razonablemente suscribir junto con 

nosotros9 

Es interesante graficar estos problemas y la 

solución rawlsiana con dos debates actuales 

en Argentina: el impacto de la campaña 

Estado e Iglesia o el debate acerca del 

aborto10. Para ello, se pueden examinar las 

razones que apelan los legisladores en las 

deliberaciones públicas correlacionado la idea 

de consenso superpuesto y razón pública de 

Rawls.[8] 

Esta limitación al debate en busca de un 

consenso es objeto de críticas por parte de 

diversos autores, especialmente aquellos que 

recomiendo en los capítulos 3 “La razón pública en 
perspectiva” de páginas 139 a 165 y del capítulo 5 de 
páginas 227 a 257. 

Asimismo, en relación con laicidad y razones públicas 

se recomienda el artículo de descarga gratuita donde se 

utiliza el ideal de consenso superpuesto para analizar 

los debates locales en relación a los pañuelos naranjas 

y verdes en la Argentina. Disponible en el libro online 

Rostros del igualitarismo. Discusiones y desafíos 

filosóficos, compilación a cargo de Daniel Busdygan, 

disponible en 

https://www.teseopress.com/rostrosdeligualitarismo/

chapter/el-consenso-superpuesto-y-el-panuelo-

naranja/  

http://unidaddepublicaciones.web.unq.edu.ar/wp-content/uploads/sites/46/2022/03/Busdygan-dig.pdf
http://unidaddepublicaciones.web.unq.edu.ar/wp-content/uploads/sites/46/2022/03/Busdygan-dig.pdf
https://www.teseopress.com/rostrosdeligualitarismo/chapter/el-consenso-superpuesto-y-el-panuelo-naranja/
https://www.teseopress.com/rostrosdeligualitarismo/chapter/el-consenso-superpuesto-y-el-panuelo-naranja/
https://www.teseopress.com/rostrosdeligualitarismo/chapter/el-consenso-superpuesto-y-el-panuelo-naranja/


Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 73-87 
 
 

 
80 

se identifican como comunitaristas. Estos 

críticos argumentan que la noción de 

consenso propuesta por Rawls presupone un 

individuo aislado y abstracto, propio del 

enfoque liberal, sin tomar en cuenta las ideas 

y tradiciones arraigadas en comunidades 

concretas. Además, se plantean la pregunta 

de si es justificado renunciar a cuestiones que 

cada ciudadano considera como sustanciales 

para su propia vida, y cuáles serían las 

razones legítimas para hacerlo. En este 

contexto, las diferentes concepciones de la 

buena vida y las visiones del bien común 

pueden generar tensiones y dificultades para 

llegar a un consenso amplio. 

Los comunitaristas sostienen que el consenso 

no puede desvincularse de las 

particularidades culturales y sociales de cada 

comunidad, ya que estas influencias son 

fundamentales para la construcción de la 

identidad y la definición de los valores 

compartidos. Desde esta perspectiva, la idea 

de un consenso abstracto y universalizable 

carece de fundamento, ya que se pasa por 

alto la importancia de la diversidad y la 

pluralidad de perspectivas en la toma de 

decisiones políticas.  

Más allá de estas críticas, resulta evidente 

que la pregunta por el consenso es esencial 

para la vida democrática. En la próxima 

                                                
11 Lijphart Arend Modelos de Democracia formas de 

Gobierno y resultados en 36 países Editorial Ariel SA se 

puede ampliar en el primer capitulo -

http://postulacion.flacso.edu.mx/formatos/MCS/Exam

en/Bibliografia/lijphart_modelos_de_democracia_cap

1.pdf  

sección, entonces, veremos algunas de las 

formas en que se presenta. 

  

4. El peso del consenso en las diversas 
concepciones de democracia 
La idea de consenso puede servir también 

para clasificar los distintos modelos de 

democracia porque este se encuentra 

presente, de forma explícita o implícita, en 

ellas. Como se sabe, la democracia bajo la 

apariencia de ser un concepto simple 

presenta una múltiple definición sobre su 

alcance y contenido. Quizás Lijphart en su 

libro Consenso y democracia11 es quien 

explicita de forma más simple y clara ese peso 

en su conceptualización de democracia, dado 

el énfasis que pone en la idea de consenso 

para distinguir los modelos de democracia: 

“La definición de democracia como «el 

gobierno del y para el pueblo» plantea una 

pregunta fundamental: ¿quién gobernará y a 

los intereses de quién responderá el gobierno 

cuando el pueblo esté en desacuerdo y tenga 

preferencias divergentes?” (Lijphart 2000, 

p.13) 12 

Este autor divide en dos formas básicas las 

democracias: las mayoritarias y las 

consensuales. La respuesta mayoritaria es 

simple y directa y genera un gran atractivo, 

puesto que es obvio que el gobierno de la 

mayoría y de acuerdo con los deseos de la 

mayoría se acerca más al ideal democrático 

12 Si bien este es un trabajo de índole netamente 

empírico al estudiar diversos países y sus formas de 

arribar a acuerdos, la distinción es útil para la filosofía 

política dado que permite distinguir dos formas básicas 

de llegar al mismo y muestra que otros modelos 

democráticos presuponen un cierto modelo de 

consenso. 

http://postulacion.flacso.edu.mx/formatos/MCS/Examen/Bibliografia/lijphart_modelos_de_democracia_cap1.pdf
http://postulacion.flacso.edu.mx/formatos/MCS/Examen/Bibliografia/lijphart_modelos_de_democracia_cap1.pdf
http://postulacion.flacso.edu.mx/formatos/MCS/Examen/Bibliografia/lijphart_modelos_de_democracia_cap1.pdf


Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 73-87 
 
 

 
81 

de «gobierno del y para el pueblo» que el 

gobierno por y de acuerdo con una minoría.  

 En las democracias consensuales, por su 

parte, 

Una respuesta alternativa al dilema es el 

mayor número de gente posible. Éste es el 

punto capital del modelo consensual. No se 

diferencia del modelo mayoritario en lo 

referente a aceptar que el gobierno de la 

mayoría es mejor que el gobierno de la 

minoría, pero acepta el gobierno de la 

mayoría únicamente como un requisito 

mínimo. En lugar de contentarse con 

mayorías estrechas para la toma de 

decisiones, busca maximizar el tamaño de 

estas mayorías. Sus normas e instituciones 

pretenden una amplia participación en el 

gobierno y un amplio acuerdo sobre las 

políticas que el gobierno debería seguir. 

(Lijphart 2000, p.14) 

Se debe poner atención en un análisis del 

valor en el conflicto como opuesto 

complementario del consenso. Ello implica 

que una determinada definición del valor que 

se le otorgue al conflicto y con ello a la 

diferencia incide como un espejo sobre lo que 

signifique consenso y las posibilidades de 

acuerdo. A su vez ambas definiciones llevan a 

diferentes concepciones de sistemas 

políticos.  

También abre distintas preguntas sobre la 

forma y duración de los consensos en las 

democracias: ¿Cómo se llega a los consensos 

en la democracia? ¿Cuánto pueden durar 

esos consensos? ¿Cuál es el peso de las 

emociones para alcanzarlo? Responder estás 

preguntas y generar nuevas es una de las 

tareas de la filosofía política. En el próximo 

punto vamos a ver una de las herramientas 

para instrumentarlo. 

 

5. El derecho como herramienta del 
consenso 
Una democracia que aspira llegar a 

consensos, sean de tipo circunstancial o 

estructural, necesita de herramientas 

institucionales para concretar su permanencia 

en el tiempo. Una de ellas, indispensable para 

coordinar acciones e institucionalizarlo, es el 

derecho. Aunque pueda parecer una tarea 

fácil de identificar qué es el derecho y cómo 

funciona es una cuestión en debate en la 

filosofía del derecho. Vamos a presentar cómo 

entiende el derecho el filósofo político y del 

derecho Jeremy Waldron por la centralidad 

que le da a la idea de desacuerdo y con ello al 

consenso. 

En Derecho y Desacuerdos, Waldron nos 

presenta al derecho como uno de los 

instrumentos que posibilita los consensos o 

acuerdos en las sociedades modernas. 

Waldron sostiene que tenemos desacuerdos 

profundos, de diversa índole, sobre qué es la 

justicia, el derecho, la moral, etc., 

desacuerdos que se encuentran presentes en 

todos los ámbitos de una comunidad. Estos 

son subsidiarios de dos circunstancias: el 

modo en que están constituidas las 

sociedades modernas, por un lado, y el 

estatus o carácter de nuestros juicios, por el 

otro (esto tiene como sustento lo planteado 

por Rawls acerca de las diferencias entre 

individuos en la sección 4, a la que remitimos).  



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 73-87 
 
 

 
82 

Waldron entiende que el desacuerdo y la 

necesidad de actuar en común forman una 

pareja indisociable, que se justifican 

mutuamente: “Los desacuerdos no 

importarían si no necesitáramos un curso de 

acción concertado, y la necesidad de este 

curso común de acción no daría lugar a la 

política tal y como la conocemos si no 

existieran, al menos potencialmente, 

desacuerdos sobre cuál debe ser el curso de 

acción” (Waldron 1993, p. 172). 

A estas dos condiciones las denomina “las 

circunstancias de la política”13, dado que son 

los requisitos mínimos sin los cuales no se 

puede hablar de política en una sociedad. 

Ambas suponen que el hecho del desacuerdo 

siempre persistirá y toda indagación social 

debe contemplarlo como parte de su 

estructura. En conclusión, para Waldron la 

autoridad del derecho descansa en la 

necesidad de actuar en conjunto pese a los 

desacuerdos. 

En relación con el consenso y el valor del 

derecho como herramienta, surge un 

interrogante específico en el contexto de 

Argentina. El filósofo argentino del derecho, 

Carlos Nino, expone, en su influyente obra Un 

país al margen de la ley, la noción de una 

"anomia boba" para describir el valor de las 

normas en el país. Según esta perspectiva, el 

amplio incumplimiento de las normas conlleva 

consecuencias negativas dado que genera 

conflictos de mayor envergadura en 

                                                
13 Esto en alusión a Rawls: “De igual forma, el hecho de 

los desacuerdos políticos junto con la necesidad 

intensamente percibida de decisiones sociales sobre 

comparación con el acatamiento de las 

mismas. Un ejemplo, también usado por Nino, 

que ilustra esta aparente falta de consenso en 

Argentina es el caso de las normas de 

tránsito. Para verificar el nivel de consenso en 

su cumplimiento, se podría llevar a cabo un 

experimento sencillo: observar cuántas 

personas cumplen con las reglas básicas de 

tránsito en una esquina de cualquier calle de 

la ciudad.  

Esto permite constatar que, en muchas 

ocasiones, solo existe una apariencia de 

consenso en la sociedad. En la próxima 

sección vamos a intentar clarificar alguna de 

estas apariencias de consenso. 

 

6. La apariencia de consenso  

La noción de consenso no está exenta de 

controversias. En esta sección presentamos 

situaciones que en la superficie aparentan ser 

“consenso”, es decir, que se muestran como 

situaciones sociales de acuerdo, Sin 

embargo, una mirada atenta permite descubrir 

algo diferente, esto es, permite advertir que no 

estamos frente a un consenso sino a la 

apariencia de consenso. Al respecto, se 

pueden identificar tres tipos de problemas: 

sobre los sujetos incluidos, sobre el objeto del 

consenso y sobre del método. En otras 

palabras, los problemas refieren a la 

insuficiente representación del consenso 

(sujetos), al ideal de un consenso total y 

definitivo (objeto) y a las burbujas de 

ciertas cuestiones conforma las ’circunstancias de la 
equidad’ o como las he denominado en otro el capítulo 

V, ’circunstancias de la política’.  (Waldron 1993, 

p.272). 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 73-87 
 
 

 
83 

información que dificulta conocer la situación 

de un consenso real (método). Una aclaración 

importante: esta distinción de los problemas 

es a los fines analíticos, para una mejor 

comprensión de cada situación, pero en la 

realidad seguramente se presenten estos 

inconvenientes de forma conjunta o 

superpuestos. 

 

A. Consensos excluyentes: La crítica 
feminista al contractualismo 
El consenso puede ser aparente si se 

excluyen opiniones relevantes de quienes 

participan en una sociedad. Determinar 

cuáles son los sujetos políticos que se han 

omitido en un determinado periodo político y 

qué voces se han ignorado depende de las 

circunstancias históricas y del tipo de debate 

que se trate. Sin embargo, se puede 

establecer una regla fundamental: no se debe 

excluir de un posible consenso a aquellos 

individuos que serán afectados por la decisión 

que se tome. 

Eso se puede ejemplificar con lo que sucedió 

cuando en las teorías clásicas no fueron 

tenidas en cuenta las opiniones de parte 

mayoritaria de la sociedad. Esta es, 

precisamente, una de las críticas del 

feminismo a los autores contractualistas 

modernos y contemporáneos, quienes 

asumen como presupuesto para sus teorías 

determinados roles de las mujeres en la 

sociedad. En este sentido, en su libro Contrato 

sexual, Carole Pateman señala que el pacto 

que da origen al orden de las teorías 

                                                
14 En este caso se puede leer el capítulo completo 

“Hacer un contrato” de Contrato sexual de Carole 

contractualistas es el de tipo sexual en donde 

los que acuerdan son los hombres, que se 

ocupan de la parte pública, y lo que se excluye 

es a las mujeres y disidencias. Ahí se 

establece el sometimiento de las mujeres: 

El contrato originario es un pacto sexual-

social, pero la historia del contrato sexual 

ha sido reprimida. Las versiones usuales 

de la teoría del contrato social no discuten 

la historia completa y los teóricos 

contemporáneos del contrato no hacen 

indicación alguna de que desaparece la 

mitad del acuerdo. La historia del contrato 

sexual es también una historia de la 

génesis del derecho político y explica por 

qué es legítimo el ejercicio del derecho -

pero esta historia es una historia sobre el 

derecho político como derecho patriarcal o 

derecho sexual, el poder que los varones 

ejercen sobre las mujeres. La 

desaparecida mitad de la historia señala 

cómo se establece una forma 

específicamente moderna de patriarcado. 

(Pateman 1995, p. 9-10) 

Esta crítica al consenso aparente nos debería 

abrir los ojos para estar alerta sobre quiénes 

son los sujetos del supuesto “consenso”, y a 

partir de ello evaluar quienes están 

excluidos/as.14 

 

  

Pateman en donde plantea el objeto central de su 

trabajo y la crítica a las teorías clásicas contractualistas. 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 73-87 
 
 

 
84 

B. Consensos ideales: “consenso” como 
acuerdo total y definitivo  
Una dificultad al abordar el tema del consenso 

es entenderlo como un ideal totalizador.15 En 

este enfoque, el consenso se presenta como 

un acuerdo total y definitivo que busca 

resolver todas las discusiones y debates 

dentro de una sociedad. Bajo esta apariencia, 

pueden ocultarse deseos políticos de 

uniformidad. Sin embargo, pretender unificar y 

cerrar toda forma de diversidad en aras de 

alcanzar un “consenso” total parece, como 

sostiene Isaiah Berlin, conceptualmente 

contradictorio. 

Berlín aclara que el consenso total es 

conceptualmente contradictorio dado que hay 

diferentes valores y que pueden ser 

incompatibles entre sí. Esta es para Berlín una 

verdad de índole conceptual, no solo de 

carácter histórico o contingente. Esto significa 

que la armonía de todos los valores en una 

sociedad o, en términos de este texto, un 

consenso definitivo, no es compatible con la 

sociedad humana. 

Esta puede llegar a ser un proyecto feliz, pero 

es solo una ilusión de felicidad y con 

consecuencias peligrosas. En palabras de 

Berlín: 

 Estamos condenados a elegir, y cada 

elección puede entrañar una pérdida 

irreparable. Felices los que viven bajo una 

disciplina que aceptan sin hacer preguntas, 

                                                
15 En esta situaciones se puede evocar a Hannah Arendt 

al cuestionar el rol de la filosofía como ideal totalizador:  

.-al aplicar lo absoluto por ejemplo, la justicia, o lo 

ideales en general (como ocurre en Nietzsche)- a un fin, 

se hacen posibles ante todo acciones injustas y 

bestiales, porque el «ideal», la justicia misma, ya no 

existe como criterio, sino que ha devenido un fin 

los que obedecen espontáneamente las 

órdenes de dirigentes, espirituales o 

temporales, cuya palabra aceptan sin 

vacilación como una ley inquebrantable; o 

los que han llegado, por métodos propios, 

a convicciones claras y firmes sobre qué 

hacer y qué ser que no admiten duda 

posible. (Berlín 1993, p. 55) 

En una sociedad democrática moderna 

pluralista, diversa y compleja, con ciudadanos 

que tienen distintos planes y concepciones de 

vida, ese objetivo es irreal. Como se 

mencionó, el consenso se presenta siempre 

de forma precaria y transitoria, distinto a otro 

tipo de organización social más simple como 

comunidades tribales. 

 

C. Consensos ilusorios: “consenso” y las 
burbujas de información 
Otro problema en relación con el consenso es 

la creencia en situaciones de pseudoacuerdo 

que se pueden generar por burbujas de 

información. Por “burbujas de información” 

nos referimos a aquellas situaciones donde la 

discusión y diversidad se da en un pequeño 

grupo de idénticas características y opiniones 

donde ya estaba preconstituido la unanimidad 

por la uniformidad de los propios sujetos que 

la integran. Es decir, estas situaciones pueden 

generar la ilusión de acuerdo o consenso por 

estar conversando con la propia tribu o 

burbuja. Esto, además, se agrava por un 

alcanzable y producible en el mundo. En otras palabras, 

la consumación de la filosofía extingue la filosofía, la 

realización de lo «absoluto» efectivamente elimina lo 

absoluto del mundo. Y así, finalmente, la aparente 

realización del hombre simplemente elimina a los 

hombres.” De Diario filosófico, septiembre de 1951, 
citado en Arendt (2018).  



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 73-87 
 
 

 
85 

sesgo de confirmación, ya que somos 

susceptibles de buscar información que se 

encargue de confirmar lo que pensamos 

(Nogués 2018, p. 190-191). 

Esta es una posibilidad de todas las épocas, 

pero es especialmente relevante en esta 

época de redes sociales y medios digitales 

dónde algunas personas pueden creer que se 

ha llegado a acuerdo entre unos y otros, pero 

en realidad este es el acuerdo derivado 

exclusivamente de una conversación cerrada 

con gente de su propia “tribu”. De igual modo 

los algoritmos de redes sociales refuerzan esa 

característica. Véase por ejemplo la situación 

denunciada sobre Facebook, Cambridge 

Analytica16 y la influencia sobre las elecciones 

de EEUU. 

  

Conclusión.  
Una llave al concepto de consenso 

En esta última parte, recapitularemos algunas 

de las cuestiones discutidas en las secciones 

anteriores, destacando su importancia y 

resumiéndolas de manera más concisa. En 

primer lugar, hemos explorado la distinción 

fundamental entre consensos 

circunstanciales y estructurales, lo cual 

plantea nuevos interrogantes. Podemos 

indagar más a fondo acerca de los elementos 

que conforman cada tipo de consenso y 

reconocer ejemplos en la historia argentina e 

internacional. Asimismo, es relevante 

investigar la influencia mutua que ejercen los 

                                                
16 “Hemos explotado Facebook para recolectar 
millones de perfiles individuales. Y construimos 

modelos para explotar lo que sabíamos de ellos, 

apuntando a sus demonios interiores. Esa es la base 

consensos estructurales sobre los consensos 

circunstanciales, y viceversa. 

En relación con los consensos estructurales, 

por ejemplo, surgen algunas preguntas 

pertinentes, como: ¿Cuáles son las políticas 

de consenso en Argentina? ¿La educación 

universitaria gratuita y accesible constituye un 

acuerdo estructural y fundacional de la 

democracia argentina? ¿Qué implicancias 

conlleva esto? ¿Cuáles son otros puntos de 

consenso en nuestra historia? Reflexionar 

sobre estos interrogantes desde la filosofía 

política también implica considerar su 

aplicación histórica. Además, nos permite 

entender la filosofía política como parte de un 

trabajo conjunto y multifacético que se lleva 

adelante entre distintas disciplinas. 

Luego, hemos señalado la necesidad de ver 

el concepto “consenso” como un espejo de la 

situación de diversidad. Con esto se pretende 

ilustrar que sin que se presente una diferencia 

y una pluralidad resulta difícil hablar de una 

verdadera situación de “consenso”. Esto a su 

vez se vincula con la sección en la cual hemos 

identificado distintas circunstancias donde 

existe una apariencia de “consenso”. 

Determinar y precisar eso nos va a ayudar a 

detectar situaciones anómalas en relación con 

el mismo. 

Otro de los temas importantes es cómo 

gestionar esta tensión, al parecer inevitable, 

entre unidad y diferencia. En este orden, 

sobre la que esta sociedad se construyó” declaración de 
un ex empleado de la empresa, citada en el capítulo 

“Violencia Electoral” en el libro de Pierre Marca de 
Biasi, El tercer cerebro. Pequeña fenomenología del 

smartphone, Ampersand 2022. 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 73-87 
 
 

 
86 

hemos apelado a la propuesta de Rawls, a 

sabiendas de que existen otras respuestas 

que se pueden buscar para precisar este 

punto. Este parece ser uno de los grandes 

desafíos de sociedades modernas, plurales 

pero cada vez más fragmentadas. 

También hemos considerado el papel del 

derecho como herramienta institucional para 

alcanzar el consenso. No obstante, es 

necesario entender y profundizar los 

problemas y dificultades asociados con esta 

perspectiva. Por caso, podemos evaluar el 

valor que tienen las Constituciones en este 

sentido, sus limitaciones y tensiones con la 

democracia. Hemos observado lo desafiante 

que resulta llegar a acuerdos, pero también lo 

necesario que es intentarlo. 

Por último, queremos resaltar que, además de 

las dificultades para desglosar los diferentes 

elementos del consenso, el mayor desafío 

radica en lograrlo. Al inicio de este escrito 

hemos citado un aforismo del físico y teórico 

de los procesos complejos Jorge 

Wagensberg, quien señala que “Hay muchas 

más maneras de competir que de cooperar, 

por eso se necesita más inteligencia para 

pactar un acuerdo que para vencer en una 

competición.” (Wagensberg 2018, p. 37). Esta 

frase resalta que existen más incentivos para 

competir que para llegar a acuerdos. El 

concepto de consenso puede no despertar 

pasiones ni llevar a la movilización de masas. 

Sin embargo, es importante reconocer que, en 

                                                
17 O mejor dicho micro-viral, es decir de difusión 

amplia para un pequeño círculo, la forma de lo viral 

que pueda tener un vídeo de filosofía. 

sociedades tan complejas como las nuestras, 

el consenso es cada vez más necesario. Para 

lograrlo, se requiere mucho más que una 

comprensión conceptual; es necesario un 

esfuerzo con una visión y tolerancia que 

permita, a través de diferentes estrategias, 

alcanzarlo. Porque, como menciona el filósofo 

Bentrand Russell en un video que se hizo 

viral17 en las redes: “[…] Si queremos vivir 

juntos y no morir juntos, debemos aprender un 

tipo de caridad y un tipo de tolerancia que son 

absolutamente vitales para la continuación de 

la vida humana en este planeta”.18 

Para finalizar, nos gustaría agregar unas 

palabras sobre este escrito introductorio. 

Somos conscientes de las limitaciones del 

texto, que por su propio carácter no agota 

todos los puntos filosóficos sobre el consenso. 

Un poema del escritor y poeta Mario Paoletti 

puede resumir esta insatisfacción: 

“Simplicissimus. Cada llave abre una puerta / 

Algunas llaves abren muchas puertas / 

Ninguna llave / abre todas las puertas”. No 

obstante, podemos ver esto de manera 

positiva, considerando que este texto busca 

ser la primera llave. Reconocer que no existe 

una presentación o libro que pueda abrir todas 

las puertas, pero al menos aspirar a que haya 

sido útil para abrir una, la de estimular el 

pensamiento en futuras prácticas, nuevas 

lecturas e investigaciones acerca del 

consenso.  

  

18 Video de la entrevista a Bertrand Russell en 

YouTube en el siguiente enlace: 

https://www.youtube.com/watch?v=eQYkqUlsIq0&ab

_channel=Atr%C3%A9veteasaber 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 73-87 
 
 

 
87 

Referencias 

Arendt, H- (2018). La promesa de la política, 

Paidós. 

Arendt, H. (2007). La condición humana 

(trad. Ramón Gil Novales), Paidós. 

Berlin Isaiah (1993) El fuste torcido de la 

humanidad capítulos de historia de las 

ideas, Ediciones Península. 

Bobbio N., Matteucci, N. y Pasquino, G. 

(1993). Diccionario de Política. SIGLO 

VEINTIUNO EDITORES. 

Elster John (Comp.) (2001). La democracia 

deliberativa, Gedisa. 

Hobbes Th. (2009). Leviatán o la materia, 

forma y poder de una república 

eclesiástica y civil, FCE. 

Nino, C (2011). Un país al margen de la ley, 

Ariel. 

Nogues, G, (2018) Pensar con otros, una 

guía de supervivencia en tiempos de 

posverdad, ABRE. 

Lijphart A. (2000) Modelos de Democracia 

formas de Gobierno y resultados en 36 

países, Editorial Ariel SA. 

Locke J. (2005). Ensayo sobre el gobierno 

Civil, ed Bernal UNQ 2005. 

Paoletti M. (1998). Antología Personal, Ed 

Ciudad de los Naranjos Biblioteca Popular 

Mariano Moreno. 

 Pateman C. (1995), El contrato sexual -: 

Anthropos: México: Universidad Autónoma 

Metropolitana. 

Platón (2011). República. Editorial Gredos 

SA. 

 Rawls J. (2015), Liberalismo político, FCE. 

Rousseau J. J. (1998) El contrato Social, 

Editorial Tecnos SA. 

Seleme H. (2003), Equilibrio reflexivo y 

consenso superpuesto,  Isonomía : Revista 

de Teoría y Filosofía del Derecho 

disponible en URI: 

https://www.cervantesvirtual.com/nd/ark:/5

9851/bmc834f 

Vidiella G. (2023), Estabilidad y Razón 

Pública en Rawls, en Amor, C. (Comp.)  

Rawls post Rawls, edición UNQ. 

Waldron J. (1993), Derecho y Desacuerdos 

Marcials Pons.  

Wagensberg Jorge (2018) Sólo se puede 

tener fe en la duda: Pensamiento 

concentrado para una realidad dispersa, 

Tusquet Editores. 

 

 

Diego Ocampo Vega es Magister en Ciencias 

Sociales y Humanas con orientación en 

Filosofía Política y Socia por la Universidad 

Nacional de Quilmes (UNQ). Además, es 

Especialista en Derechos Humanos y Teoría 

Critica del Derecho por el Consejo 

Latinoamericano de Ciencias Sociales 

(CLACSO) y Diplomado en Igualdad y No 

Discriminación por la Universidad de Buenos 

Aires (UBA).  Como abogado egresado de la 

Universidad Nacional de Córdoba (UNC), se 

desempeña como asesor legal en el Ministerio 

de Salud Pública de La Rioja y además 

preside la Biblioteca Popular Mariano Moreno 

La Rioja 

Correo electrónico: 

ocampovegadiego@gmail.com 

 

https://www.cervantesvirtual.com/portales/doxa/obra/isonomia-revista-de-teoria-y-filosofia-del-derecho-3/
https://www.cervantesvirtual.com/portales/doxa/obra/isonomia-revista-de-teoria-y-filosofia-del-derecho-3/
https://www.cervantesvirtual.com/portales/doxa/obra/isonomia-revista-de-teoria-y-filosofia-del-derecho-3/
about:blank
about:blank
https://www.cervantesvirtual.com/nd/ark:/59851/bmc834f
https://www.cervantesvirtual.com/nd/ark:/59851/bmc834f
mailto:ocampovegadiego@gmail.com


 

 

Cultura política 

 

 

 

 

 Alejandro Auat 
Universidad Nacional de Santiago del Estero 

 
 
 
Recibido: 11 de julio de 2023 
Aceptado: 4 de abril de 2024 
 
 
 

 
Resumen 

Cultura política es un concepto que puede servirnos para acceder a la comprensión de los componentes del 
campo político, poniendo en juego sentidos de los conflictos y tensiones, tanto para la organización de la 
convivencia como para la definición de las identidades, siempre que lo entendamos de manera flexible y 
contingente, aunque cargado de la gravidez que le otorgan las sedimentaciones históricas. 
Palabras clave: cultura, política, identidades, sentidos, sedimentaciones 

 
 
 

Abstract 
Political culture is a concept that can help us to understand the components of the political field, bringing into 
play the meanings of conflicts and tensions, both for the organization of coexistence and for the definition of 
identities, as long as we understand it in a flexible and contingent way, although loaded with the gravity granted 
by historical sedimentations. 
Keywords: culture, politics, identities, meanings, sedimentations 
 
 
 
 
¿Qué tiene que ver lo que hacemos como 

política y lo que entendemos por democracia 

los riojanos o santiagueños con lo que hacen 

y entienden los porteños? ¿Las democracias 

en las provincias del NOA son de menor 

calidad que las democracias de otras regiones 

del país? ¿Y la de Argentina con respecto a la 

de Estados Unidos? ¿O las latinoamericanas 

respecto de las europeas o nordatlánticas? 

¿Por qué la mirada de los medios porteños –

pero también la de los politólogos 

consagrados que nos estudian como 

“subnacionales”–, hablan de nosotros en 

términos de “caudillismo”, “feudalismo”, 

“patrimonialismo” y otras delicadezas 

antirepublicanas? 

¿No será un problema de miraje? ¿De cómo 

nos miran? ¿De un “desde dónde” nos miran? 

Y ese ‘desde dónde’ ¿será un punto de mira 

cultural?  Es decir, el viejo problema del 

federalismo, de la antinomia Buenos Aires-

Interior (si nosotros somos “el interior” ¿quiere 

decir que ellos son “el exterior”?), ¿será un 

problema cultural? Todos nos reconocemos 

Á
g
or

a
 U

N
L
a
R

, 
vo

l. 
9,

 n
ú
m

. 2
3,

 a
g

o
. 2

0
2
4,

 A
rg

en
tin

a
, I

S
S

N
: 
25

4
5

-6
02

4
, 
p
p

. 8
8
-9

4
 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 88-94 
 
 
 

 89 

como argentinos, sí. Pero quienes hablan en 

nombre de ‘los argentinos’ suelen ser los 

porteños. Y hay modos y modos de ser 

argentino: hay un modo norteño, un modo 

litoraleño, un modo porteño… El problema es 

que la historia de nuestra Organización 

Nacional arrasó con las diferencias regionales 

(de habla, de costumbres, en fin, de culturas) 

y buscó homogeneizar y allanar lo diferente 

para convertirnos en una Nación. Primero, 

mediante guerra civil contra los caudillos 

federales, luego contra los pueblos originarios 

en la eufemísticamente llamada “conquista 

del desierto”, después con el servicio militar y 

las escuelas comandadas desde la Nación. 

Hoy, desde la TV y el neoliberalismo 

globalizador. 

Y con lo político pasó igual. Los porteños, 

mirando a Francia y Estados Unidos, 

importaron instituciones y las impusieron 

homogéneamente a todo el país bajo el 

impulso modernizador neocolonial. Y lo que 

no se pareciera a esas instituciones, fue 

“rémora del pasado”, “barbarie”. Claro que 

cuando decimos ‘porteño’ no nos referimos 

meramente al nacido en el Puerto. Aludimos 

más bien a un ethos, un modo de ser, un 

modo de mirar. Que por cierto fue asumido y 

llevado adelante por muchos provincianos 

(Sarmiento, Avellaneda, Roca, Vélez 

Sarsfield, Joaquín V. González, los 

Taboada…).  

El tema de la cultura política está, pues, bien 

presente entre nosotros. No es meramente 

una moda académica, más o menos 

superada, más o menos útil. Es un problema 

político que sólo se ve si cambiamos de miraje 

–como le gustaba decir a Bernardo Canal 

Feijóo (2007). Desde el centro no se ve este 

problema: entonces ellos pueden hablar de la 

cultura política como un enfoque introducido 

en los 50 por un tal Gabriel Almond y un tal 

Sidney Verba para incorporar al análisis 

político las variables de la psicología. Es 

verdad que la obra conjunta de estos autores 

(Almond y Verba, 1963) abrió un nuevo campo 

de investigaciones, poniendo en el centro la 

pregunta de si es necesaria una cultura 

política democrática para que la democracia 

funcione (Schneider y Avenburg, 2015). La 

cultura política fue definida como el conjunto 

de orientaciones cognitivas (básicamente 

conocimientos y creencias), evaluaciones 

(opiniones y juicios) y actitudes (tendencias 

psicológicas que permiten a los individuos 

hacer valoraciones) que una población 

manifiesta frente a diversos aspectos de la 

vida política y del sistema político. 

Sus críticos inauguraron la polémica acerca 

de las jerarquizaciones implícitas que tenían 

las descripciones supuestamente asépticas: 

en el marco de la Guerra Fría, las culturas 

empezaron a calificarse como democráticas o 

no democráticas según se parecieran o no a 

los hábitos, prácticas, creencias e 

instituciones de las democracias liberales 

occidentales. Incluso esta jerarquización 

cultural fue asumida a partir de los años 80 por 

el Banco Mundial y otras instituciones de las 

finanzas globalizadas, reemplazando las 

viejas jerarquizaciones raciales con un 

lenguaje políticamente correcto sobre las 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 88-94 
 
 
 

 90 

“culturas políticas democráticas”, pero con los 

mismos resultados de despreciar lo que no se 

parezca a lo moderno-occidental y legitimar 

sus “recomendaciones” sobre las políticas 

económicas (cf. Murillo 2018). 

Pese a estos usos, el enfoque cultural de 

Almond y Verba introdujo en la ciencia política 

la preocupación por el vínculo entre la micro y 

la macro política, abriendo, como dijimos, un 

campo de investigaciones novedoso y 

fructífero. Con críticas y contextualización, 

algunos autores latinoamericanos intentaron 

profundizar en esta orientación. El chileno 

Norbert Lechner (1997 y 2002) decía que no 

hay que confundir las creencias y preferencias 

con lo que revelan las encuestas, y propuso 

indagar acerca de los sistemas de valores, las 

representaciones simbólicas y los imaginarios 

colectivos mediante otras metodologías que 

fueran más allá de la punta del iceberg que 

significaban las expresiones de las personas 

encuestadas. También, el argentino Francisco 

Quevedo (1997) se centró en la relación entre 

medios de comunicación y cultura política, en 

un enfoque que no deja de tener actualidad en 

nuestros días. Los medios concentrados y, 

además, centralizados en Buenos Aires, son 

grandes productores de formaciones 

simbólicas e imaginarias con las que los 

individuos viven y se representan las luchas 

por el poder y las competencias por los 

sistemas de decisión. El maniqueísmo 

simplificador que instalaron los medios 

hegemónicos porteños (replicado en cada una 

de nuestras provincias) no ha sido 

precisamente un gran constructor de cultura 

democrática, empobreciendo el debate 

público con un lenguaje emocional sin datos, 

dirigido solamente a la provocación de 

indignación moral selectiva.  

Los aportes de Clifford Geertz (2003) 

enriquecieron el enfoque politológico abierto 

por Almond y Verba llevando el foco desde las 

actitudes a los significados. Geertz entiende la 

cultura como una “trama de significación”. La 

atención se pone en las prácticas de 

construcción de sentido, que pueden 

modificarse según las experiencias de cada 

grupo, por lo que no hay significados 

unívocos. El “emprendedor” neoliberal 

individualista y meritocrático puede ser 

resignificado en una práctica colectiva de 

“microemprendimientos” que generan 

organización y conciencia política en una red 

de economía popular, por ejemplo (Cf. Auat 

2021). 

Schneider y Avenburg señalan también un 

desplazamiento desde los valores a los 

significados en el enfoque socio-antropológico 

de la cultura política. El argumento weberiano 

sobre los orígenes del capitalismo, 

relacionándolo con la doctrina calvinista, está 

en el origen del enfoque sobre los valores. Los 

valores o fines últimos son los que definen y 

orientan la acción. En esta línea, Ann Swidler 

(1986) planteó que la cultura debe ser 

entendida como una caja de herramientas –

repertorio de símbolos, historias, rituales y 

visiones de mundo– que la gente usa para 

resolver diferentes clases de problema.  

Al respecto, nuestro compatriota Javier 

Auyero editó un excelente libro sobre “el lugar 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 88-94 
 
 
 

 91 

de la cultura en la sociología norteamericana” 

bajo ese título: Caja de Herramientas (1999), 

introduciendo en el debate argentino esa 

noción, pero con los aportes fundamentales 

de Pierre Bourdieu y de Charles Tilly. Esta 

caja de herramientas le permitió a Auyero re-

interpretar el clientelismo como un elemento 

del repertorio de la acción colectiva, evitando 

su descalificación moralizante (Auyero, 1997). 

En ese marco y con esa “caja” Auyero analiza 

las protestas sociales de Cutral-Co y el 

“Santiagueñazo” de 1993, intersectando 

etnografía y reconocimiento: “El conjunto de 

disposiciones que los manifestantes trasladan 

a la acción colectiva y sus autocomprensiones 

compartidas son cruciales para entender el 

modo en que dan sentido a la beligerancia” 

(Auyero 2004, p. 260). El marco del “giro 

cultural” en los estudios sociológicos es 

explícito, no sólo en el autor sino también en 

los actores estudiados: “En los corazones y en 

las mentes de muchos manifestantes –dice 

Auyero–, el Santiagueñazo es un proyecto, un 

proyecto que va más allá de la búsqueda de 

los propios intereses materiales y apunta a la 

concreción de una cultura política diferente” 

(Auyero, 2004, p. 255).  

Tanto el enfoque politológico como el socio-

antropológico fueron atravesados por los 

debates acerca de qué se entiende por 

“cultura” y qué por “política”. A los fines de 

esta aproximación baste decir que “cultura” no 

es una esencia cerrada y atemporal que 

define de una vez y para siempre a una 

comunidad: a veces caemos en esta 

simplificación cuando hablamos de 

“riojanidad”, “santiagueñidad” o 

“argentinidad”, pretendiendo reducir a algunas 

características la compleja trama de sentidos, 

prácticas y materialidades que identifican a 

las comunidades de referencia.  

Cuando hablamos de culturas hablamos de 

sujetos. De identidades más o menos flexibles 

pero ancladas en territorios y materialidades; 

abiertas a hibridaciones, mestizajes o 

superposiciones, pero sedimentadas en la 

acentuación de algunos rasgos hegemónicos; 

históricas y contingentes, pero también 

transmitidas como legados en el sentido de 

imperativos normativos que se naturalizan 

como atemporales. Los rasgos acentuados 

tienen que ver con la relación con los otros, 

los que no son parte del “nosotros”. Un 

“nosotros” heterogéneo pero que esas 

acentuaciones intentan homogeneizar. Este 

doble carácter de las construcciones 

identitarias (contingentes pero sedimentadas) 

señala tanto su carácter político o construido 

como el riesgo de su fetichización y 

esencialización. 

Seyla Benhabib nos invita a “considerar las 

culturas humanas como constantes 

creaciones, recreaciones y negociaciones de 

fronteras imaginarias entre ‘nosotros’ y el/los 

‘otro(s)’” (Benhabib, 2006, p. 33). El problema 

de la cultura es constitutivamente político 

pues. De lo que se trata es de identidades en 

conflicto, de identidades que se definen en 

función de un “exterior constitutivo” o de un 

antagonismo (Schmitt, Mouffe). La identidad 

es (negativamente) diferencial y 

(positivamente) propia al mismo tiempo: nos 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 88-94 
 
 
 

 92 

definimos por lo que no somos ni queremos 

ser, acentuando rasgos de lo que somos y 

queremos ser. Y esto, siempre en marcos 

contextuales y situados que especifican los 

sentidos de lo que se afirma o lo que se niega. 

Si en algún momento de nuestra historia el 

término “gaucho” se resignificó positivamente 

frente al “inmigrante”, en otros momentos fue 

usado peyorativamente, como cuando 

Sarmiento le pedía a Mitre “que no ahorre 

sangre de gauchos” porque con ellos no 

haríamos la república moderna, como 

también lo había planteado Alberdi. 

Pero siempre está el otro. Y la relación con la 

alteridad es el tema político. La organización 

de la convivencia en espacios limitados y 

posibilidades finitas, requiere del poder como 

inherente a las sociedades humanas. Y si algo 

hemos aprendido experiencialmente en los 

últimos tiempos, es que el poder político es 

una relación que no reside en un solo polo ni 

en una sola sede. Por lo que no alcanza con 

ganar elecciones para ocupar el polo 

relacional del mando: hay una compleja trama 

de relaciones en las que se pone en juego una 

lucha por hegemonizar la conducción y la 

direccionalidad del proyecto de convivencia. 

La cuestión crucial es política: quién decide, 

quiénes son los sujetos que se autoperciben 

como autónomos, y se afirman/diferencian de 

otros en un juego de lucha por hegemonizar el 

“nosotros” que conduzca la convivencia. Y 

esa lucha por la conducción incluye una lucha 

por los sentidos y por los elementos culturales 

que se ponen en juego para identificar a unos 

y diferenciarse de los otros.  

Por ello, como nos advierte Grimson (2011), 

no podemos entender ni la cultura ni la 

identidad si no las situamos “en los marcos 

reales en los que las personas viven, piensan, 

sienten y actúan”. Marcos situacionales donde 

se juegan conflictos e intereses que llevan a 

los actores a acentuar un elemento cultural o 

identitario frente a otros, resignificándolo de 

acuerdo a lo que convenga a los intereses en 

juego. Así, hemos visto múltiples variaciones 

de sentido en el término “campesino”, desde 

su uso despectivo por parte de los dueños de 

tierras o de los habitantes de ciudades, hasta 

su reivindicación política en el Movimiento 

Campesino de Santiago del Estero 

(MOCASE) por ejemplo. O su reemplazo en 

algunos casos por “pueblos originarios” o 

directamente “indios”, empuñado con orgullo 

por esas mismas comunidades en lucha por 

sus derechos, cuando las normas y las 

decisiones políticas comenzaron a legitimar 

esas identidades. Si arrancamos las acciones 

de los contextos y sus sentidos prácticos, no 

entendemos nada, y corremos el riesgo de 

esencializar algún significado teórico y 

fetichizar algún sentido político. 

Claro que los usos y sentidos no son del todo 

voluntarios, como dijimos antes. Las culturas 

son flexibles, pero sedimentan en tradiciones. 

Los significantes no son del todo vacíos, como 

cierta lectura apresurada de Laclau puede 

hacernos confundir. Ya Rodolfo Kusch (1976) 

nos había enseñado que lo geocultural está 

constituido por la tensión entre instalación y 

gravitación: la tierra, la lengua, los modos de 

relación, “gravitan”, pesan, tiran para abajo, 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 88-94 
 
 
 

 93 

condicionan; pero nuestras opciones ético-

políticas nos “instalan” en esos legados 

reconfigurándolos en función de nuevos 

proyectos y compromisos. 

En suma, cultura política es un concepto que 

puede servirnos para acceder a la 

comprensión de los componentes del campo 

político, poniendo en juego sentidos de los 

conflictos y tensiones, tanto para la 

organización de la convivencia como para la 

definición de las identidades, siempre que lo 

entendamos de manera flexible y contingente, 

aunque cargado de la gravidez que le otorgan 

las sedimentaciones históricas. 

 

 

 

 

 

  



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 88-94 
 
 
 

 94 

Referencias 

Almond, G. y Sidney, V. (1963). La cultura 

cívica: Estudio sobre la participación 

política democrática en cinco naciones, 

Euramérica. 

Auat, A. (2021). Situación y Mediaciones. 

Nuestra democracia: entre populismo y 

neoliberalismo, UNR editora/Fundación 

Ross/Cedet. 

Auyero, J. (2004). Vidas beligerantes. Dos 

mujeres argentinas, dos protestas y la 

búsqueda de reconocimento, Universidad 

Nacional de Quilmes editorial. 

Auyero, J. (comp.) (1997). ¿Favores por 

votos? Estudios sobre clientelismo político 

contemporáneo, ed. Losada. 

Auyero, J. (ed.) (1999). Caja de Herramientas. 

El lugar de la cultura en la sociología 

norteamericana, Universidad Nacional de 

Quilmes editorial. 

Benhabib, S. (2006). Las reivindicaciones de 

la cultura. Igualdad y diversidad en la era 

global, Katz editores. 

Canal Feijoo, B. (2007) [1954], Confines de 

Occidente. Notas para una sociología de la 

cultura americana, ed. Las Cuarenta. 

Geertz, C. (2003). La interpretación de las 

culturas, Gedisa. 

Grimson, A. (2011). Los límites de la cultura. 

Crítica de las teorías de la identidad, Siglo 

XXI editores. 

Kusch, R. (1976). Geocultura del hombre 

americano, ed. Fernando García 

Cambeiro. 

Lechner, N. (1997) “El malestar con la política 

y la reconstrucción de los mapas políticos”, 

en Winocur, R. (coord.), Culturas políticas 

a fin de siglo, Juan Pablos Editor-FLACSO. 

Lechner, N. (2002). Las sombras del mañana. 

La dimensión subjetiva de la política, LOM 

ediciones. 

Murillo, S. (2018). “Neoliberalismo. Estado y 

procesos de subjetivación”, Revista de la 

Carrera de Sociología, vol. 8 núm. 8, ISSN 

1853-6484, Universidad de Buenos Aires, 

p. 392-426. 

Quevedo, L. A. (1997) “Videopolítica y cultura 

en la Argentina de los noventa”, en 

Winocur, Rosalía (coord.) Culturas 

políticas a fin de siglo, Juan Pablos Editor-

FLACSO. 

Schneider, C. y Avenburg, K. (2015). “Cultura 

política: un concepto atravesado por dos 

enfoques”, POSTData 20, Nº1, abril-

septiembre, ISSN 1515-209X, p. 109-131. 

Swidler, A. (1986). “Culture in Action: Symbols 

and Strategies”, en American Sociological 

Review, Vol. 51, Nº 2, abril. 

 

Alejandro Auat es Licenciado y Doctor en 

Filosofía. Se desempeña como profesor titular 

de Filosofía Política en la Lic. en Filosofía de 

la Universidad Nacional de Santiago del 

Estero (UNSE). Además, es director de 

numerosos proyectos de investigación en 

torno a la temática de la Democracia en 

nuestra región. Por último, es miembro de 

distintos comités, consejos académicos de 

institutos, maestrías y doctorados del NOA. 

Correo electrónico: buhoster@gmail.com 

 

mailto:buhoster@gmail.com


 

 

Democracia 

 

 

 

 

Federico E. López 
Universidad Nacional de La Plata 

 
 
 
 
 
Recibido: 1 de diciembre de 2023 
Aceptado: 29 de abril de 2024 
 

 

 

Resumen 
Este articulo propone reflexionar sobre los distintos sentidos que condensa el término democracia. Sin dejar 
de reconocer que el concepto mismo de democracia está sujeto a los conflictos que su propio ejercicio 
concreto implica, se distinguen tres sentidos fundamentales: la democracia como forma de gobierno, como 
mecanismo para la toma de decisiones y como ideal moral. En la medida en que la idea de democracia remite 
necesariamente a la idea de pueblo, se reflexiona sobre los distintos modos en que el pueblo es 
conceptualizado en los debates políticos recientes. Además, se señalará que la democracia, en cualquiera de 
sus sentidos, depende de un cierto soporte técnico o tecnológico que la hace posible, desde los sistemas de 
votación que pretenden asegurar el carácter secreto del voto, hasta los sistemas de comunicación que 
deberían asegurar el acceso a, y la confiablidad de, la información necesaria para la toma de decisiones. En 
vistas de ello, y de la mano de autores como Langdom Winner o Éric Sadin, el artículo intenta también 
reflexionar sobre las relaciones y las tensiones entre democracia y tecnología.  
Palabras clave: democracia, formas de gobierno, mecanismos de decisión, populismo, tecnología 
 
 

Abstract 
This article proposes to reflect on the different meanings of the term democracy. While recognizing that the 
very concept of democracy is subject to the conflicts that its concrete exercise implies, three fundamental 
senses are distinguished: democracy as a form of government, as a mechanism for decision-making and as a 
moral ideal. Insofar as the idea of democracy necessarily refers to the idea of the people, we will reflect on the 
different ways in which the people are conceptualized in recent political debates. In addition, it will be pointed 
out that democracy, in any of its senses, depends on a certain technical or technological support that makes 
it possible, from the voting systems that seek to ensure the secrecy of the vote, to the communication systems 
that should ensure access to, and reliability of, the information necessary for decision-making. In view of this, 
and with the help of authors such as Langdom Winner or Éric Sadin, the article also reflects on the relations 
and tensions between democracy and technology.  
Keywords: Democracy, forms of government, decision making mechanisms, populism, technology. 
 

 

 

  

Á
go

ra
 U

N
La

R
, v

o
l. 

9
, n

ú
m

. 2
3

, a
go

. 2
0

2
4

, A
rg

en
ti

n
a,

 IS
SN

: 2
5

4
5

-6
0

2
4

, p
p

. 9
5

-1
1

8
 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 95-118 
 
 
 

 
96 

Introducción:  
¿todos somos democráticos? 

Una de las cosas que más sorprenden al 

recorrer la historia del concepto de 

democracia en la tradición filosófica 

occidental es que, durante la mayor parte de 

su existencia, la democracia fue considerada 

como algo más o menos malo. Surgida en la 

Grecia antigua, en el siglo V ac., fue vista por 

Aristóteles -uno de los filósofos más 

influyentes de todos los tiempos- como la 

contraparte desviada de la timocracia. 

Mientras ésta última era el gobierno basado 

en las propiedades materiales, la democracia 

era el gobierno de la multitud, del populacho 

(EN 1160b y ss.).1  Esta valoración contrasta, 

al menos a primera vista, con la apreciación 

de la democracia en nuestros días. En efecto, 

transitamos un tiempo en el que nadie, en el 

que ninguna fuerza política, o casi ninguna, se 

autoproclama como anti o no democrática. Sin 

embargo, y paradójicamente, casi todas las 

fuerzas políticas creen que sus oponentes 

son, en el mejor de los casos, poco 

democráticos. La acusación de ser una 

“amenaza” a la democracia, o de realizar un 

ataque contra ella es sostenida desde todos 

los sectores políticos como argumento contra 

sus contrincantes.  

En efecto, pueden reconocerse dos grandes 

tendencias que muestran la conflictividad que 

el ejercicio de la democracia conlleva. Por un 

lado, hay quienes acusan a los denominados 

                                                           
1 En la Política, Aristóteles ve a la democracia 
como una forma desviada de la república (Po, 
1279b). Mientras la república (Politeia) sería el 

“gobiernos populistas de américa latina” de 

ser gobiernos autoritarios y antidemocráticos, 

que más se parecen a una dictadura que a un 

gobierno verdaderamente comprometido con 

los valores democráticos. Del otro lado, los 

gobiernos de corte liberal o neoliberal son 

acusados de ceder el poder de decisión a las 

grandes corporaciones económicas, 

empresariales -o incluso a un poder judicial 

cooptado por ellas- pervirtiendo de ese modo 

lo que debería ser un gobierno del pueblo.  

En los últimos años, y luego de un período de 

una cierta estabilidad, está conflictividad dejó 

de ser una mera retórica de desgaste de los 

oponentes políticos y se convirtió en 

verdaderos planes de acción. Por ejemplo, la 

elección de noviembre de 2020 en los Estados 

Unidos de Norteamérica terminó con un 

candidato, Donald Trump, denunciando un 

fraude electoral por parte del candidato del 

partido ganador y con sus partidarios tomando 

la sede del congreso de ese país. El otro 

candidato, Joe Biden, por su parte, impulsó un 

juicio político contra Trump por “incentivar una 

insurrección” contra las instituciones 

democráticas. En América latina, y muchas 

veces apelando a una pretendida defensa de 

la democracia, se han vuelto a emplear viejas 

herramientas, como los golpes de estado 

contra presidentes, como ocurrió en Bolivia en 

2019 contra Evo Morales, y otras algo más 

novedosas como la condena judicial mediante 

procesos irregulares y la proscripción de 

gobierno de las clases medias de acuerdo con una 
ley, la democracia es nuevamente vista como el 
gobierno del populacho, de los pobres. 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 95-118 
 
 
 

 
97 

referentes políticos como ocurrió con Rafael 

Correa en Ecuador y Lula Da Silva en Brasil, 

e incluso procesos de destitución de 

mandatarios vía juicio político, como ocurrió 

por ejemplo en 2016 con Dilma Rousseff en 

Brasil. 

Estas acciones y acusaciones resultan tanto 

más sorprendentes en la medida en que se 

lanzan, a veces, contra gobiernos que de 

hecho han sido elegidos por el voto popular e 

incluso en elecciones libres de toda sospecha. 

“Hitler también fue elegido por el voto popular” 

es la respuesta más común cuando algún 

gobierno acusado de antidemocrático se 

defiende apelando a su legitimidad popular a 

través del voto. Pero ¿qué pasa cuando el 

pueblo, o la ciudadanía como muchos y 

muchas prefieren decir, es “manipulado” para 

que vote a cierto candidato? Por ejemplo, la 

empresa Cambridge Analytica fue denunciada 

en 2018 por haber utilizado información 

personal provista por la red social Facebook 

para realizar campañas electorales en 

distintos lugares del mundo, incluida la 

Argentina (cfr. De Llano Neira, 18/03/2018 y 

Alconada Mon, 20/09/2019). El problema era 

que esa campaña estaba diseñada para 

inducir el voto de la población mediante la 

propagación de fake news, es decir de 

información distorsionada o directamente 

falsa presentada deliberadamente con la 

forma de una notica periodística tradicional 

para generar confianza en los usuarios. 

Además, se acusó a esa empresa de crear 

cuentas falsas de redes sociales para tratar de 

imponer ciertos temas en la agenda pública y 

generar una idea interesada acerca de lo que 

“quiere la gente”. Este uso de información 

falsa o distorsionada no es algo que se 

reduzca a las redes sociales. También los 

medios de comunicación, en manos de unos 

pocos y grandes capitales o de empresas con 

intereses en varias ramas de la actividad 

económica, hacen un uso de la información 

diseñado para persuadir a las audiencias de 

que tal o cual proyecto político no es bueno o 

de que es incluso peligroso y antidemocrático. 

En un contexto así, en el que la información 

no es más que un medio, un arma, utilizada 

para un fin previamente fijado, no resulta 

extraño que nos preguntemos si los 

ciudadanos y las ciudadanas estamos 

tomando libremente las decisiones políticas o 

si más bien nuestras decisiones son resultado 

de la manipulación informativa que nos rodea. 

En este contexto de acusaciones cruzadas, y 

en el que la ciudadanía toma decisiones sobre 

la base de información interesada y diseñada 

para influir en sus preferencias políticas, 

surgen movimientos que, incluso en nombre 

de la libertad o de la propia democracia, 

proponen por primera vez en mucho tiempo y 

de modo explícito el franco retroceso en lo que 

refiere a ciertos logros de las democracias del 

siglo XX, como el derecho a huelga, el 

derecho a la unión sindical, e incluso el 

derecho a la salud y a la educación para todas 

las personas. En un contexto en que todos se 

dicen democráticos y todos acusan a todos de 

no serlo, la democracia parece erosionarse y 

con ella algunas de sus más preciadas 

conquistas. 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 95-118 
 
 
 

 
98 

Lo que acabamos de describir es apenas una 

muestra de algunas de las dificultades que 

enfrentan las democracias actuales. Sin 

embargo, es un material suficiente como para 

plantear una serie de interrogantes. ¿Puede 

entonces un gobierno elegido por el pueblo 

ser antidemocrático? ¿No es precisamente la 

democracia el gobierno del pueblo, llevado a 

cabo por aquellos que el pueblo elige? ¿Cómo 

puede ser que todos se digan democráticos 

pero que consideren a sus opositores como 

antidemocráticos? ¿no implica la democracia 

el respeto por la opinión del otro y ver a los 

contrincantes como personas que 

simplemente piensan distinto y no como 

enemigos? ¿qué impacto tienen la tecnología 

y las redes sociales sobre la calidad o la 

intensidad de la democracia en un contexto en 

el que por la proliferación de fake news y la 

desinformación planificada por los medios de 

comunicación hace imposible, o al menos muy 

difícil, distinguir la verdad de la falsedad? No 

es el propósito de este artículo dar una 

respuesta definitiva a estas cuestiones, sino 

más bien, identificar algunos aportes que nos 

permitan, al menos, comprender de un modo 

más profundo los problemas sugeridos por 

esas preguntas. 

El recorrido que propone este escrito para 

cumplir con el propósito que acabamos de 

establecer es el siguiente. En primer lugar, 

desplegaremos una estrategia de análisis 

                                                           
2 Para una distinción entre ciencia y filosofía 
políticas, véase Garzón Vallejo, Iván (2009), 
“¿Ciencia política vs. Filosofía política? Acerca de 

filosófico que nos permita dar cuenta de la 

diversidad de sentidos que han adquirido el 

término democracia y otros asociados tales 

como democrático o democratización. Esta 

estrategia nos permitirá ver a la democracia 

como una forma de gobierno, como un 

mecanismo para la toma de decisiones y por 

último como un ideal moral acerca de cómo es 

deseable que una sociedad o comunidad 

humana se conforme. Para finalizar y a 

efectos de reflexionar sobre algunos de los 

desafíos de las democracias actuales 

indagaremos sobre la relación entre 

democracia y tecnología, pues sacar a la luz 

la dimensión política de la tecnología, pude 

constituir un aporte valioso para pensar tales 

desafíos. Debe resultar claro a esta altura 

que, al abordar la cuestión de la democracia 

en este trabajo no nos proponemos realizar un 

estudio propio de la Ciencia Política, que por 

ejemplo estudie las distintas formas de 

democracia que han existido de hecho, sino 

un ejercicio filosófico que nos permita 

reflexionar sobre el sentido o el valor de la 

democracia tratando de identificar algunos de 

sus rasgos más salientes.2 

 

1. Democracia se dice de muchas 
maneras 
Una de las primeras hipótesis que podemos 

formular en base a lo expuesto hasta aquí es 

que la democracia se dice de muchas 

maneras. Esto es, que cuando los diferentes 

una interminable disputa epistemológica”, Revista 
Facultad de Derecho y Ciencias Políticas, vol. 39, 
núm. 111, julio-diciembre, Colombia, Universidad 
Pontificia Bolivariana, pp. 305-335. 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 95-118 
 
 
 

 
99 

actores sociales apelan a la idea de 

democracia, usualmente quieren decir cosas 

distintas: para unos lo central de la 

democracia es que es el gobierno del pueblo, 

y por pueblo muchas veces entienden el 

gobierno de las mayorías. Para otros, lo 

esencial de las democracias es más bien el 

respeto por las minorías, porque una sociedad 

sólo puede considerarse democrática en la 

medida en que permita a las distintas minorías 

desarrollar sus propios ideales y formas de 

vida. También hay quienes sostienen que un 

estado es democrático no tanto por que 

imponga los intereses de las mayorías, sino 

más bien porque los defienda, porque cuide 

los intereses de los hombres y las mujeres de 

a pie, cuyo poder de decisión se ve 

amenazado en una era en la que, quienes 

tienen verdaderamente la capacidad de 

imponer su voluntad, quienes tienen poder 

económico, no son democráticamente 

elegidos para incidir en el desarrollo de la vida 

social como un todo. Por último, cabe 

mencionar a quienes sostienen que una 

verdadera democracia es aquella que no 

limita nunca las libertades, y muy 

especialmente las económicas, y permite a 

empresarios y “emprendedores” desarrollar 

su actividad sin ningún tipo de intromisión por 

parte del Estado. 

Pero ¿cómo hacer entonces para encontrar el 

verdadero sentido de la democracia? Aunque 

hacer tal cosa sea probablemente imposible, 

trataremos de aclarar el asunto adoptando 

una estrategia ajena. El filósofo 

estadounidense John Dewey (1859-1952) 

tenía una forma muy particular, y bastante 

fructífera, de comenzar muchos de sus 

análisis filosóficos: frente a cualquier 

concepto más o menos abstracto expresado 

mediante un sustantivo, como por ejemplo 

Conocimiento, Verdad e incluso Libertad, y 

para aclarar su significado se concentraba en 

el adjetivo emparentado al sustantivo o mejor 

todavía en el verbo, en la acción que tal 

sustantivo proponía. Así, por ejemplo, si 

queremos aclarar el significado del concepto 

expresado mediante el sustantivo 

conocimiento, podemos pensar en qué 

significa que algo sea conocido o en qué 

consiste la acción a la que nos referimos 

mediante el verbo conocer. Como resultado 

de esta operación metodológica, sus análisis, 

sin dejar de ser filosóficos, tendían a ser más 

claros y concretos, más sensibles a los 

hechos mismos a los que los conceptos 

refieren, más centrados en las acciones en las 

que las personas nos involucramos, y sólo 

luego de tal análisis, volvía al sentido más 

abstracto para explicar qué debemos 

comprender, por ejemplo, por Verdad, con 

mayúsculas. A efectos de analizar el concepto 

expresado mediante el término “democracia”, 

en este escrito, adoptaremos una estrategia 

similar.  

 

1.1. La democracia como forma de 
gobierno 
En primer lugar, nos desplazaremos desde el 

sustantivo al adjetivo democrático o 

democrática. Al hacerlo, la primera cuestión 

que surge es la pregunta por el tipo de “cosas” 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 95-118 
 
 
 

 
100 

que podemos calificar como democráticas. La 

primera respuesta, la más obvia, es que un 

régimen político, una forma de gobierno, es 

algo que puede, o no, ser democrático. En 

líneas generales, un gobierno es considerado 

democrático cuando permite que el pueblo o 

los ciudadanos -y ya veremos que la opción 

entre estas palabras no es tan inocente- 

participen de algún modo en la decisión sobre 

los asuntos públicos. 

Al intentar analizar de qué modo participan y 

sobre qué tipo de asuntos, nos encontramos 

en líneas generales con dos respuestas. Por 

un lado, puede decirse que un régimen es 

democrático cuando la elección de las 

personas que deciden sobre las cuestiones 

públicas, esto es los gobernantes o 

funcionarios, recae en el “pueblo”, es decir, 

cuando es el pueblo o las y los ciudadanos/as, 

quien elige a las personas que toman las 

decisiones. Por otro lado, la idea de 

democracia puede entenderse como aquel 

sistema en el que el propio pueblo es quien 

delibera y toma las decisiones sobre las 

cuestiones públicas, sobre las cuestiones de 

gobierno. En el debate académico y en el 

público, muchas veces se menciona la 

primera como democracia representativa o 

indirecta y a la segunda como democracia 

participativa o directa.3 El politólogo argentino 

José Nun refiere a estas dos concepciones de 

la democracia entendiéndolas, a la primera 

como gobierno de los políticos y a la segunda 

                                                           
3 En el contexto latinoamericano se ha postulado 
junto a estas dos formas clásicas, la democracia 
comunitaria que pretende dar cuenta de las 

como gobierno del pueblo. En ambos casos, 

se trata de formas de gobierno que se 

legitiman en la idea de que aquello que se 

decida hacer, será lo que resulte conforme a 

la voluntad popular, a la voluntad del pueblo. 

Ello significa que, como afirma Nun, “el poder 

estatal tiene como fundamento último el 

consentimiento libremente expresado de 

todos los ciudadanos” (2015, p. 23). Sin 

embargo, resulta evidente que, a medida que 

una sociedad se vuelve más compleja, el 

consentimiento ciudadano no puede pedirse 

para cada asunto, siquiera para cada asunto 

de relevancia. Es por ello por lo que los 

Estados democráticos modernos parecen 

requerir la existencia de una cierta clase de 

funcionarios que se conviertan en verdaderos 

medios para resolver los conflictos que 

puedan surgir y llevar a cabo las medidas 

legitimadas por la voluntad popular. Estas dos 

maneras de pensar la democracia deben 

pensarse más como los dos polos de un 

continuo que como una clasificación 

dicotómica. En efecto, mientras la gran 

mayoría de los países democráticos están 

organizados en torno a sistemas 

representativos, en muchos de ellos se 

promueven instancias de participación de la 

ciudadanía, en las que se delibera y se toman 

decisiones de modo directo, usualmente 

sobre cuestiones muy locales que refieren al 

barrio. Por otro lado, una democracia directa 

en la que la población decida sobre muchas 

normas y procedimientos de los pueblos y 
naciones indígena originario campesinos. Véase 
Exeni Rodríguez, 2018. 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 95-118 
 
 
 

 
101 

políticas concretas, pero no tenga ningún rol 

en la elección de los funcionarios o de las 

autoridades o líderes del partido de gobierno, 

difícilmente podría comprenderse como una 

democracia. 

 

1.2. La democracia como procedimiento 
de decisión 
En segundo lugar, el adjetivo democrático 

puede aplicarse a algo más pequeño que un 

régimen de gobierno, esto es, a una decisión 

o mejor a un procedimiento de toma de 

decisiones. Por ejemplo, alguien puede 

objetar que la decisión inconsulta de un 

director o una directora de una escuela de 

prohibir cierta vestimenta es una decisión 

poco democrática o que el mecanismo 

mediante el cual el jefe de un trabajo decide 

quién va a trabajar en cada turno es poco 

democrático porque no tuvo en cuenta la 

opinión de sus empleados. Así la democracia 

puede ser entendida, tal como aparece en la 

entrada “democracia” de la Enciclopedia 

Stanford de filosofía como un “método de 

toma de decisión colectivo caracterizado por 

un tipo de igualdad entre los participantes en 

la etapa fundamental del proceso de toma de 

decisiones” (Christiano y Sameer, 2024).  En 

este sentido el término tiene un carácter más 

bien descriptivo y permite referirse a ciertos 

procesos, pero por supuesto no asume que 

necesariamente todo proceso de toma de 

decisiones deba ser “democrático”. Por 

ejemplo, un juez o una jueza puede estar 

facultado o habilitado a tomar una decisión 

individual sin que la consulta a otra persona 

sea necesario. Algo distinto ocurre con un 

jurado conformado por varias personas en las 

que quienes lo integran deben llegar a un 

acuerdo de forma colectiva, y que deben por 

lo tanto acordar y escuchar al resto de las y 

los participantes. 

Al pensar en la democracia como un 

mecanismo de toma de decisiones, es posible 

contrastar dos concepciones diferentes. De 

un lado, siguiendo a Daniel Busdygan, (2011) 

podemos mencionar una concepción 

agregativa de la democracia que, tomando 

como punto de partida la igualdad de todos los 

involucrados en el tema sobre el que se tiene 

que tomar una decisión, comprende que lo 

esencial es que se imponga la decisión de la 

mayoría. Puede ser que los agentes 

involucrados tengan distintas razones, por 

ejemplo, para rechazar la construcción de una 

ruta o el permiso para realizar una actividad 

minera, pero lo que importa es la sumatoria de 

los intereses individuales teniendo la posición 

mayoritaria el derecho a ser llevada a cabo. 

Frente a esta concepción, una concepción 

deliberativa de la democracia entiende que 

una decisión es legítima no meramente 

porque sea la más votada, sino porque es 

resultado de un proceso de deliberación y 

discusión en la que todas las personas 

involucradas tienen el derecho y la posibilidad 

de participar. En este modelo, la decisión que 

se toma sería no aquella que haya resultado 

la más votada, sino aquella sobre la cual hay 

mejores argumentos. Idealmente al menos, 

un proceso de discusión y debate en el que 

todos tienen el derecho a participar permitiría 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 95-118 
 
 
 

 
102 

encontrar la mejor posición y la más imparcial, 

y de este modo, no sólo se garantiza la 

participación democrática de las personas 

involucradas sino también la racionalidad de 

la decisión alcanzada. En esta concepción la 

democracia no se reduce al voto o a las 

decisiones individuales sumadas, sino que 

remite a la posibilidad de participar en un 

proceso de discusión pública colectiva. 

Aunque esta concepción parece tener, como 

menciona Busdygan, muchas ventajas sobre 

la otra, lo cierto es que parece no dar cuenta 

de modo suficiente del conflicto. En efecto, 

hay ciertos desacuerdos que no parecen 

poder saldarse por medio de argumentos o 

razones, y que en consecuencia la posibilidad 

de que cada participante pueda votar según 

sus propias razones es lo que garantiza el 

carácter democrático de una decisión.   

 

1.3. La democracia como ideal moral 

Por último, el adjetivo democrático puede 

tomar un sentido más bien moral cuando es 

utilizado por ejemplo para referirse 

directamente a las personas. Una persona 

puede ser señalada como antidemocrática o 

poco democrática cuando tiende a tomar o 

imponer decisiones de modo autoritario. Aquí, 

democrático y su opuesto autoritario parece 

designar una cierta disposición e incluso un 

cierto rasgo del carácter de las personas. Un 

profesor o profesora, un líder o una lideresa, 

un padre o una madre pueden ser vistos como 

personas autoritarias. Esta dimensión moral 

de la idea de democracia puede parecer 

menor, pero tiene sin embargo profundas 

implicancias, a tal punto que ha sido 

considerada, por el ya mencionado filósofo 

John Dewey como una de sus dimensiones 

centrales. Para él, la democracia era un ideal 

moral que refería no tanto a formas de 

conducta individual, o a rasgos de los sujetos, 

sino principalmente a los rasgos ideales, en el 

sentido de deseables, de la conducta 

asociada, de las formas comunitarias de vida. 

Esta idea de la democracia como ideal de 

forma de vida en común, resultaba central 

para el autor porque era la base sobre la cual 

juzgar las formas de democracia realmente 

existentes. ¿Por qué es posible decir de una 

cierta forma de gobierno, por ejemplo, que no 

es suficientemente democrática aun cuando 

sus representantes hayan sido elegidos en 

elecciones libres? ¿Cuál es el criterio que 

utilizamos para decir que algo no es 

democrático? Pareciera ser que tal criterio 

sólo puede ser alguna concepción más o 

menos ideal de democracia que usamos para 

evaluar los casos reales de democracia, ya 

sea que pensemos en mecanismos de 

decisión o en formas de gobierno. 

Nótese que este sentido ideal de democracia 

parece estar también a la base de la idea de 

democratización. Democratizar algo podría 

ser comprendido como la acción mediante la 

cual algo que no es (suficientemente) 

democrático se convierte en democrático. Ello 

sugiere la idea de un cierto proceso que 

apunta en una cierta dirección. Por ejemplo, 

en nuestros días hay sectores que hablan de 

la necesidad de democratizar el poder judicial. 

El poder judicial es un sistema altamente 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 95-118 
 
 
 

 
103 

jerarquizado, en el que unas pocas personas 

concentran una gran capacidad de decisión 

sobre la vida del resto, pese a lo cual son 

elegidas mediante mecanismos en los que la 

población en general no puede participar y 

son designadas, además de modo vitalicio, 

para toda la vida. En contraste con ello, el así 

llamado juicio por jurados, por ejemplo, en el 

que personas que no pertenecen al ámbito 

jurídico son convocadas de modo aleatorio 

para decidir en ciertos juicios si alguien es 

culpable o inocente, es presentado muchas 

veces como una forma de democratización de 

un aspecto del poder judicial al quitar una 

parte del poder de decisión de jueces y juezas 

y ponerlo en manos de la ciudadanía. Ahora 

bien, podríamos preguntar por qué es 

necesario democratizar el poder judicial o 

incluso cualquier otro ámbito de la vida social. 

¿Es necesario democratizar todo? Si, como 

sostiene Dewey la democracia es la forma 

ideal de la vida comunitaria, una vida en la que 

todos puedan participar y gozar de los frutos 

de la actividad conjunta, la carga de la prueba 

parece invertirse. Si las personas viven una 

vida mejor y más plena cuando pueden 

participar en las decisiones de aquello que 

afecta a sus vidas, la pregunta es más bien 

por qué no democratizar todos los ámbitos 

que resulten de vital importancia para ellas. Es 

esta la idea de la democracia, no como una 

forma de gobierno ni un mecanismo de 

decisión, sino como una forma (ideal) de vida. 

En palabras de Dewey: 

En último término, (…), la democracia 

como modo de vida se encuentra regulada 

por la fe personal en el trabajo que día a 

día realizamos junto con otros. La 

democracia es la creencia en que, incluso 

cuando las necesidades y los fines, o las 

consecuencias, son diferentes para cada 

individuo, el hábito de la cooperación 

amigable —que, como en los deportes, 

puede incluir rivalidad y competencia— es 

una colaboración en sí misma inestimable 

para la vida. (2017, p. 200) 

De este modo, para Dewey, la idea misma de 

democracia supone que es en la interacción y 

colaboración con los demás que las personas 

pueden encontrar el modo de crecer y 

desarrollarse, de modo que puedan tener 

experiencias cada vez más ricas y fructíferas. 

El término experiencia era para Dewey un 

término central. Con él se refería a cualquier 

forma de interacción de un cierto agente 

humano con otros y con el mundo. Las 

experiencias que tenemos, y que constituyen 

el total de nuestra vida, pueden ser mejores o 

peores, pueden dejarnos enseñanzas o 

meramente miedos o traumas. De acuerdo 

con Dewey 

la democracia es la creencia en la 

capacidad de la experiencia humana para 

generar los fines y los métodos por medio 

de los cuales promover una experiencia 

que habrá de crecer en busca de su propio 

enriquecimiento. Todas las otras formas de 

fe moral y social reposan sobre la idea de 

que la experiencia debe estar sujeta, hasta 

un cierto punto, a alguna forma de control 

externo, a alguna “autoridad” que pretende 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 95-118 
 
 
 

 
104 

existir por fuera de los procesos de la 

experiencia. (2017, p. 201) 

En otros términos, la democracia es la 

creencia en que la experiencia humana 

conjunta o colectiva es capaz de encontrar la 

forma de enriquecer la vida de todos sin 

apelar a ninguna autoridad externa. Por ello, 

para Dewey la democracia no debía ser vista 

en primer lugar como una forma de gobierno, 

ni como un mero mecanismo para la toma de 

decisiones, sino como una forma de vida que 

todas y todos debemos hacer nuestra.  Dewey 

mismo lo dijo de una forma bastante clara e 

inspiradora:  

precisamente en la medida en que 

vayamos deshaciendo el hábito de 

considerar a la democracia como algo 

institucional y externo, y vayamos 

adquiriendo el hábito de tratarla como un 

modo de vida personal, estaremos 

comprendiendo que esta es un ideal moral; 

y que, en la medida en que llegue a ser un 

hecho, es un hecho moral. Comprender 

esto es comprender que la democracia 

                                                           
4 Como ejemplo de estas formas de hacer real el 
ideal que supone la democracia vale la pena 
mencionar la experiencia llevada a cabo en Bolivia 
que instituyó una nueva constitución en 2009 que, 
como señala José Luis Exeni Rodriguez (2018), 
puede verse como un proceso de realización de lo 
que Boaventura de Sousa Santos había llamado 
demodiversiad y que pretende en primer lugar 
llamar la atención sobre la diversidad de 
experiencias y prácticas democráticas que 
surgieron en diversas partes del mundo (cfr. De 
Sousa Santos y Mendes, 2018). Resulta 
particularmente interesante la inclusión en la 
constitución boliviana de la democracia 
comunitaria que pretende reconocer las formas de 
organización propias de los pueblos y nacionales 

solo tiene realidad en la medida en que 

llegue a convertirse en un lugar común de 

la vida diaria. (2017, p. 201) 

Esta última línea tiene una importancia crucial. 

El hecho de que la democracia sea 

considerada como un ideal moral no debe 

llevarnos a creer que es algo 

impracticablemente utópico o alejado de los 

problemas concretos. Un ideal, bien 

entendido es, ante todo, una idea que invita a 

la acción, a la acción de hacer real lo ideal, es 

decir de realizarlo, de convertirlo en un lugar 

común de la vida diaria.4  

Así, pues la democracia puede ser 

considerada como una forma de gobierno, 

como un mecanismo de elección o como un 

ideal moral que permita fundamentar tanto la 

crítica a las democracias realmente existentes 

como las acciones necesarias para su 

transformación. En lo que sigue abordaremos 

algunos debates actuales algo más concretos, 

con el objetivo de reflexionar sobre los 

desafíos que la democracia en todas sus 

acepciones enfrenta en nuestros días.  

indígenas, instituyendo lo que Exeni Rodriguez 
llama democracia intercultural: “¿qué significa 
añadirle el adjetivo “intercultural” a la democracia, 
asumida como democracias (en plural)? Implica 
asumir una diferenciación y proyectar una 
búsqueda. La diferenciación es que la 
interculturalidad de las democracias en ejercicio, 
por un lado, interpela el carácter tradicionalmente 
monocultural de la democracia liberal-
representativa y, por otro, se distancia de la mirada 
multicultural limitada al solo reconocimiento (o 
“tolerancia”) de la diferencia. La búsqueda, en 
tanto, supone aprender y aprehender la necesidad 
de construir un “núcleo común”, una cultura 
compartida que no niega, sino presupone, la 
diversidad cultural y la necesaria traducción 
intercultural.” (2018) 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 95-118 
 
 
 

 
105 

 

2. La democracia, el pueblo y el poder 
económico 
Tal como es considerada en este capítulo la 

democracia pareciera ser independiente de 

las formas específicas en las que la vida 

económica se organiza. Si entendemos al 

capitalismo y al comunismo como formas de 

organizar la vida económica de un país, como 

formas de producción de bienes y servicios, 

resulta que ambos pueden ser vistos como 

compatibles tanto con regímenes 

democráticos como no democráticos. De 

hecho, la historia del siglo XX permite 

identificar en distintos países períodos 

democráticos y capitalistas, experiencias 

socialistas o comunistas democráticas tanto 

como dictaduras comunistas y capitalistas5. 

Sin embargo, hay quienes sostienen que 

comunismo y democracia son, en última 

instancia, sistemas incompatibles y hay 

quienes argumentan que un sistema 

capitalista, y especialmente una forma 

extremadamente liberal de capitalismo, deriva 

más tarde o más temprano en una forma 

autoritaria y violenta de dictadura. En la 

medida en que el capitalismo implique la 

concentración de enormes riquezas en pocas 

manos y la condena a la miseria de grandes 

mayorías, el conflicto social sólo se hará 

manejable por medio de la represión y la 

violencia. Por ejemplo, el modelo económico 

neoliberal impulsado por la última dictadura en 

                                                           
5 Para una reflexión de las relaciones entre 
capitalismo, socialismo y democracia véase 
Benítez (2012) y Hinkelammert (1993). 

argentina sólo fue posible gracias al ejercicio 

del terrorismo de estado encarnado en los 

cientos de campos clandestinos de detención, 

y en la utilización sistemática de la, el 

asesinato y la desaparición.  

En la actualidad, y al menos desde la caída 

del muro de Berlín, la disputa política no 

parece articularse en torno a la oposición 

capitalismo-comunismo ni en torno a un eje 

democracia/dictadura. Sin embargo, y como 

dijimos al comienzo de este capítulo, la 

acusación a los contrincantes políticos de 

antidemocráticos está a la orden del día. En 

este contexto hay un término que ha cobrado 

una cierta relevancia en los últimos años. Se 

trata del término populismo que es usado por 

algunos sectores como un recurso retórico 

que permite condenar a diferentes 

movimientos y posiciones políticas de un 

modo sencillo. Para comprender las 

implicancias de la idea misma de populismo 

respecto de la democracia, podemos 

remitirnos a la etimología de la palabra 

democracia.  

Hay dos palabras que explican el origen 

etimológico del término democracia, a saber, 

pueblo – demos – y gobierno – Kratos. Así, la 

demokratia, como lo repiten todos los 

manuales, es el gobierno del pueblo. Pero, 

qué significa que un gobierno sea del pueblo. 

¿Significa ello que es el pueblo el que 

gobierna, es decir que una democracia es 

directa o no es democracia en absoluto? 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 95-118 
 
 
 

 
106 

¿significa más bien que el gobierno 

representa los intereses del pueblo? ¿cómo 

se determina cuáles son esos intereses? ¿qué 

es o quiénes conforman “el pueblo? Abraham 

Lincoln, presidente de los Estados Unidos 

entre el 4 de marzo de 1861 y el 15 de abril de 

1865, fecha en la que fue asesinado, parecía 

tener en mente las diferencias a las que 

apuntan tales preguntas cuando en medio de 

la guerra civil estadounidense pedía que las 

muertes de esa guerra no fueran en vano, que 

no desapareciera de la faz de la tierra “el 

gobierno del pueblo, por el pueblo y para el 

pueblo”, inaugurando tal vez una ya larga 

historia estadounidense de utilización de la 

democracia y sus valores como justificación 

de la guerra.  

Cabe preguntarse también no solo por la 

relación entre gobierno y pueblo, sino 

especialmente sobre la naturaleza misma de 

la idea de pueblo. Como se dijo al comienzo 

de este artículo, en la antigüedad, pero no 

solo allí, el término pueblo fue comprendido 

muchas veces en un sentido peyorativo. 

Pueblo era para Platón y Aristóteles la 

multitud ignorante, el populacho que se deja 

persuadir por nimiedades. Es, más acá en la 

historia, la masa manipulable susceptible de 

ser encantada por cualquier líder carismático.  

Como sugerimos antes, en nuestros días, la 

expresión “populismo” es usada muchas 

veces, en el discurso público, como una forma 

de condena a ciertos gobiernos cuyas 

políticas apuntan a las grandes mayorías. 

Pero ¿qué significa populismo? La Real 

Academia Española (RAE) define al 

“populismo” como la “tendencia política que 

pretende atraerse a las clases populares”. 

Esta definición contiene ya toda una 

declaración política, cuyo contenido no 

sorprende mucho para una publicación Real. 

En primer lugar, porque señala tendencias 

políticas que “pretenden atraerse” a las clases 

populares: pretender hacer algo puede 

significar también fingir o engañar. En 

segundo lugar, atraer para sí, remite también 

a la idea de trampa, a manipular a alguien 

para obtener favores de ese alguien, pero 

¿cómo se atrae a alguien? ¿dar techo y 

comida constituye un intento de “atraer a 

alguien” o más bien una forma de reconocer 

derechos? Por último, la definición refiere a 

las “clases populares”. Pero ¿qué es una 

clase popular? ¿y una clase no-popular? El 

término se utiliza muchas veces para referir a 

las clases o sectores pobres o humildes, o 

también a las mayorías que en las sociedades 

actuales son los sectores medios y los más 

humildes. Esta expresión de “clases 

populares” contrasta muchas veces con la 

categoría de “ciudadanía”. La definición de la 

RAE recoge diferentes sentidos del término 

ciudadano, que lo presentan como un 

miembro activo de una ciudad o estado, como 

un habitante libre, e incluso como un hombre 

bueno. Así, mientras el ciudadano es un 

sujeto activo de la sociedad, con derechos y 

obligaciones que ejerce o cumple de manera 

libre, las “clases populares” son presentadas 

muchas veces como un objeto pasivo, casi 

como una cosa: “la masa” que puede ser 

utilizada o manipulada a conveniencia por 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 95-118 
 
 
 

 
107 

parte de ciertos personajes más o menos 

siniestros.  

Para una concepción como la que estamos 

presentando, la democracia no puede, no 

debe, ser el gobierno del pueblo entendido 

como gobierno de las clases populares. Debe 

ser el gobierno de ciudadanos libres y activos, 

que tienen “capacidad” de decisión. En efecto, 

la idea de “voto calificado” que cada tanto 

promueven ciertos sectores y personajes, y 

que estuvo vigente en Argentina hasta que la 

ley Sáenz Peña instituyó en 1912 el voto 

“universal”, secreto y obligatorio, pretende 

imponer condiciones económicas o culturales 

para el acceso al voto, como una forma de 

distinguir una ciudadanía a quien confiar la 

democracia de una multitud poco confiable. 

Cabe señalar que la universalidad de la ley 

Sáenz Peña, no era en verdad tal pues las 

mujeres no pudieron acceder al voto sino 

hasta que fue aprobado en 1951 a instancias 

del gobierno de Perón.  

Así, el populismo es presentado casi como 

una desviación de la democracia: mientras 

está última sería el gobierno de los 

ciudadanos, el populismo deriva en una 

manipulación de la masa para ganar favores 

de todo tipo. Esta es, por ejemplo, la opinión 

del escritor y operador político Mario Vargas 

Llosa quien, en un artículo titulado “El 

populismo, el nuevo enemigo” (2017) afirma 

de modo directo que “El comunismo ya no es 

el enemigo principal de la democracia liberal -

de la libertad-, sino el populismo”. Un poco 

más adelante, de un modo aún más explícito 

afirma que “el populismo es una degeneración 

de la democracia, que puede acabar con ella 

desde dentro”, y que se caracteriza por una 

“política irresponsable y demagógica de unos 

gobernantes que no vacilan en sacrificar el 

futuro de una sociedad por un presente 

efímero”. Este uso del término populismo 

opera un doble movimiento: por un lado, 

desacredita a las y los dirigentes políticos que 

define como populistas, pues serían 

irresponsables y demagógicos, y a la vez 

presenta a la masa como un objeto 

completamente manipulable que, en el mejor 

de los casos no sabe lo que le conviene. 

Esta concepción denigrante y estigmatizante 

del “pueblo”, de las clases populares, fue 

severamente cuestionada, entre otros, por el 

filósofo argentino Ernesto Laclau, quien en su 

libro La razón populista (2011) intenta 

desarticular la denigración de las masas 

supuesta muchas veces en el concepto de 

populismo. Sin embargo, el término 

populismo, cuando no es usado como una 

mera jugada retórica puede significar otra 

cosa. Por ejemplo, Carlos Vila señala que el 

populismo está caracterizado por:   

una amplia movilización social; la 

integración de las clases populares 

principalmente pero no exclusivamente 

urbanas en un esquema de articulación 

política multiclasista; la promoción de una 

mayor diferenciación económica capitalista 

con énfasis industrializador, impulsada 

desde un estado intervencionista dentro de 

una estrategia de economía mixta y no 

alineamiento internacional; de resonancias 

ideológicas nacionalistas; con una 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 95-118 
 
 
 

 
108 

conducción fuertemente personalizada 

(2004, p. 136) 

Aunque escapa a las posibilidades de este 

escrito ofrecer una caracterización acabada 

del populismo, si conviene señalar que, para 

autores como Laclau o Vila, el populismo deja 

de ser visto como una amenaza a la 

democracia. Antes bien, y en la medida en 

que satisface las demandas de las masas, el 

tipo de liderazgo fuertemente personalizado 

que supone el populismo, e incluso el 

entusiasmo que despierta en las masas puede 

cumplir, como sostiene Diane Raby “una 

función simbólica necesaria (…) en la 

construcción real y efectiva de un sistema 

social más justo e incluso más democrático” 

(2006, p. 65). En términos más generales, y 

en la medida en que el así llamado populismo 

logre satisfacer las demandas de los sectores 

de la población que fueron sistemáticamente 

relegados tanto cultural como 

económicamente en las sociedades 

capitalistas contemporáneas, parece cumplir 

con una de las promesas de la democracia 

como forma de gobierno, a saber, hacer valer 

los intereses de las grandes mayorías.  

He aquí una idea que vuelve a aparecer. El 

capitalismo y la democracia parecen 

destinados a colisionar a menos que un 

estado democrático haga valer los intereses 

de las mayorías marginalizadas, 

precisamente frente a un poder económico 

que todo lo engulle. En este sentido, la 

democracia supondría tratar de establecer un 

equilibrio entre el poder del pueblo y el poder 

de las corporaciones empresariales cuya 

capacidad de imponer sus intereses es 

inmensa. Una mirada tal vez algo más 

conservadora podría sugerir que un cierto 

bienestar social extendido parece ser una 

condición para la democracia y especialmente 

para que la democracia pueda ser vista como 

un valor, como una conquista inalienable para 

todas aquellas personas cuya única 

posibilidad de incidir en el curso de la vida 

social y económica depende de la existencia 

de un estado fuerte y democrático que 

defienda sus intereses. Algo así parece haber 

pensado el presidente argentino Raúl Alfonsín 

quien, en su discurso de asunción de 1983, 

que implicaba la salida de la sangrienta 

dictadura iniciada en 1976 y la recuperación 

hasta ahora más duradera de la democracia, 

afirmaba que “con la democracia no solo se 

vota, sino que también se come, se educa y 

se cura.” 

 

3. La democracia y sus tecnologías 

Para finalizar este trabajo nos referiremos a 

un punto que, a nuestro entender, resulta 

fundamental pero que sin embargo es tratado 

muchas veces como una cuestión secundaria, 

a saber, las relaciones entre tecnología y 

democracia.  A primera vista estos conceptos 

no tienen una especial relación, pero al 

profundizar en la comprensión de la 

democracia las cuestiones tecnológicas 

resultan fundamentales sobre todo si 

pensamos en nuestras sociedades. En efecto, 

nuestras vidas están atravesadas de modo 

creciente por dispositivos y sistemas 

tecnológicos que dan forma a nuestras 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 95-118 
 
 
 

 
109 

ciudades e incluso a nuestras relaciones 

sociales y que nos constituye como el tipo de 

seres que somos. El impacto de las 

tecnologías en la comunicación, y la 

relevancia de la comunicación para la 

democracia es ya una señal de que la relación 

que proponemos pensar es una de vital 

importancia. 

Lo primero que cabe señalar es que la 

democracia como sistema de gobierno, y más 

específicamente como forma de elección de 

funcionarios públicos, supone una serie de 

mecanismos que, en las democracias 

modernas, deben garantizar el carácter 

secreto del voto, así como también su no 

adulteración, es decir, deben evitar el “fraude” 

electoral. En la mayor parte del territorio de la 

República Argentina este mecanismo consiste 

en una serie de urnas de cartón en las que 

cada individuo introduce un sobre con un 

papel dentro que contiene su elección. Tales 

urnas se abren una vez finalizado el acto 

eleccionario, se cuentan los votos y luego 

esas mismas urnas con sus votos se trasladan 

a la justicia electoral a efectos de su 

preservación y de la realización del escrutinio 

final. Aunque pueda parecer exagerado 

llamarlo tecnología, lo cierto es que tal 

mecanismo constituye una técnica, una 

herramienta, una forma diseñada para 

permitir el voto de los ciudadanos y el respeto 

de la voluntad popular. El debate político en 

torno a la boleta única, un simple papel que 

contiene a todos los candidatos o a la boleta 

por partido en el que cada votante elige su 

partido y pone la boleta en un sobre, da 

cuenta de que la elección entre mecanismos 

técnicos para la realización de la elección no 

es una mera cuestión técnica. De la misma 

manera, el así llamado “voto electrónico”, es 

decir, la utilización de algún tipo de 

computadora para que los ciudadanos emitan 

su voto, y para contarlo, constituye una 

técnica que, dada la necesaria participación 

del conocimiento científico en el desarrollo y 

el diseño de los dispositivos, resulta 

indiscutiblemente tecnológica.  

En este punto, podemos preguntarnos lo 

siguiente: ¿resulta neutral la elección entre 

estas dos formas de tecnología, el voto en 

papel y el voto electrónico, en relación con los 

valores y los fines democráticos, o más bien 

alguna de estas tecnologías favorece u 

obstaculiza dichos fines o valores? Resulta 

claro que el voto electrónico, tal como sus 

impulsores sostienen, puede agilizar, hacer 

más rápido, el acto eleccionario y evitarnos 

dos o tres horas de cola cuando vamos a 

votar, un par de veces cada dos años. 

También permitiría aplacar la para algunos y 

algunas terriblemente insoportable ansiedad 

que produce esperar cinco o seis horas para 

saber los resultados de las elecciones. Pero 

¿es esto todo lo que generaría la utilización 

del voto electrónico? Podríamos decir que la 

cuestión de la eficacia en este sentido, el de 

reducir el tiempo de votación y el tiempo de 

espera para conocer los resultados, es una 

cuestión meramente técnica y no política y 

que entonces, si la elección puede ser más 

“rápida”, más “eficaz”, la única razón para 

oponerse a su utilización sería alguna forma 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 95-118 
 
 
 

 
110 

irracional de tecnofobia, un apego sin mucho 

sentido a las tradiciones. Sin embargo, las 

cosas son más complejas y para comprender 

tal complejidad podemos recurrir a algunas 

ideas del filósofo político, y filósofo de la 

tecnología, Lagndom Winner.  

En un trabajo publicado originalmente en 

1980, y que sería ampliamente discutido en 

los años siguientes, sugestivamente titulado 

“¿Tienen política los artefactos?”, Winner 

discute lo que podemos denominar 

concepción instrumental de la tecnología (cfr. 

Parente 2010), es decir la idea de que la 

tecnología es neutra desde un punto de vista 

político y moral, que es un mero instrumento 

que puede usarse para bien o para mal. Así 

comprendida, la tecnología es como un 

cuchillo que puede usarse para cortar comida 

o para asesinar a una persona. Esta 

concepción de la tecnología como algo en sí 

mismo “neutral” es compartida, de acuerdo 

con Winner, por dos posiciones distintas. De 

un lado el “determinismo tecnológico ingenuo: 

la idea de que la tecnología se desarrolla 

únicamente como resultado de su dinámica 

interna y, entonces, al no hallarse mediatizada 

por ninguna otra influencia, moldea la 

sociedad para adecuarla a sus patrones” y por 

otro lado el “determinismo social de la 

tecnología”, que expresa una obvia pero 

insuficiente sabiduría: la tecnología se 

desarrolla en un contexto social y político y 

sirve como un medio para cumplir fines 

políticos y sociales. Sin embargo, esto último 

es para el autor insuficiente pues no mira con 

atención a las tecnologías inherentemente 

políticas. En otros términos, los valores 

sociales y políticos no están meramente fuera 

de la tecnología como fines a los que ésta 

sirve como medios, ni meramente antes como 

motivos ocultos que la explican, sino que hay 

casos en los que los valores, la política, están 

en la propia tecnología.  

En efecto, en opinión de Winner, podemos 

distinguir entre dos tipos de tecnologías. En 

primer lugar, un tipo de tecnología que 

además de haber sido diseñada para un cierto 

uso inmediato, fue diseñada para cumplir con 

fines sociales o políticos específicos. Winner 

pone como ejemplo, los puentes diseñados 

por Robert Moses en la exclusiva Long Island 

de Nueva York, que tienen, por un lado, el 

objetivo de permitir un cruce de caminos, pero 

que fueron diseñados con una altura tal que 

hace imposible el tránsito del trasporte público 

manteniendo alejadas así a las personas que 

no disponen de un auto particular, es decir, a 

las clases más pobres, de sus exclusivas 

playas. Así, además de sus funciones 

técnicas más obvias, los artefactos pueden 

tener otras funciones políticas que determinan 

la forma concreta en que se diseñan y se 

construyen. A veces estos fines políticos son 

no tanto el efecto de la intención explícita, sino 

de cierta negligencia, o cierto desinterés. Por 

ejemplo, gran parte del transporte público era 

diseñado hasta hace poco, y lo es todavía 

hoy, de un modo que dificulta e incluso a 

veces imposibilita su uso por parte de 

personas con movilidad reducida o que deben 

usar sillas de ruedas. Como consecuencia de 

algunos reclamos y de la visibilizarían de este 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 95-118 
 
 
 

 
111 

problema, cada vez más los diseños 

tecnológicos cambian a efectos de evitar esos 

problemas, como ocurre con la construcción 

de rampas en muchos edificios públicos. Esto 

muestra que se trata de formas de tecnología 

más o menos flexibles que permiten un 

rediseño más o menos sencillo, más o menos 

difícil de cambiar, para favorecer o impedir el 

cumplimiento de ciertos fines sociales. 

Por otro lado, hay ciertas formas de 

tecnologías que son inherentemente políticas, 

en el sentido de que requieren o implican de 

modo inevitable establecer cierto tipo de 

relaciones políticas, o de que al menos son 

fuertemente compatibles con ciertas formas 

de orden social. El ejemplo más claro según 

el filósofo es la bomba atómica que es, en sus 

palabras:  

un artefacto inherentemente político. 

Mientras exista, sus propiedades letales 

exigen que esté controlada de forma 

centralizada dentro de una cadena de 

mandos jerárquica y cerrada a todo tipo de 

influencias que puedan convertir su labor 

en algo imprevisible. El sistema social 

interno a la bomba tiene que ser 

obligatoriamente autoritario: no hay otra 

forma posible. Este estado de cosas es una 

necesidad práctica independiente del 

sistema político en el que se encarne la 

bomba, independiente del tipo de régimen 

o del carácter de sus gobernantes. De 

hecho, los estados democráticos deben 

encontrar formas de asegurar que las 

estructuras sociales y la mentalidad 

características de la gestión de las armas 

nucleares no se "mezclen" ni se 

"extiendan" en el estado como un todo. 

(1980, p. 7 de la traducción) 

Así, vemos que de acuerdo con Winner hay, 

al menos dos tipos de tecnologías políticas: 

unas que incorporan en sus diseños algunos 

elementos que, deliberadamente o no, 

tienden a generar ciertos efectos en la vida 

social, y otras formas que requieren de modo 

necesario ciertos tipos de relaciones sociales. 

Mientras las primeras son más flexibles y su 

uso y su diseño puede ir variando con el 

tiempo, las segundas son inherentemente 

políticas, porque requieren y establecen 

ciertas formas de poder y autoridad. En este 

segundo caso, sostiene el autor, la decisión 

inicial respecto de si adoptarla o no se vuelve 

crucial. 

Podemos entonces volver a nuestra pregunta 

acerca de las relaciones entre democracia y 

tecnología. Recordemos que vivimos en una 

sociedad y en un mundo que, de modo 

creciente, está atravesado por la tecnología. 

Nuestras ciudades, las más grandes al 

menos, están diseñadas para que por ellas 

puedan transitar esos dispositivos de 

transporte que llamamos automóviles o 

colectivos. La salud, y las recomendaciones 

que nos hacen las médicas y los médicos 

cada vez más dependen de lo que ciertos 

dispositivos e instrumentos dicen de nuestro 

cuerpo. Nuestra posibilidad de saber los 

números de teléfonos y hasta los cumpleaños 

de nuestros seres queridos dependen cada 

vez más de que podamos conectar nuestros 

teléfonos celulares a la red eléctrica. En 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 95-118 
 
 
 

 
112 

semejante contexto, y a la luz de las ideas de 

Winner que acabamos de reconstruir cabe 

preguntar ¿hay ciertas formas de tecnología 

que requieren necesariamente formas de 

organización democráticas? ¿Cuáles de 

nuestros desarrollos tecnológicos actuales 

requieren formas de poder y autoridad no 

democráticos? ¿Qué sucede con el caso del 

voto electrónico? 

La respuesta a estas preguntas requiere por 

supuesto el análisis de los casos concretos 

para determinar no sólo cuáles son los fines a 

los que sirven los diferentes desarrollos 

tecnológicos, sino también analizar si se trata 

de tecnologías flexibles que pueden 

adoptarse e irse mejorando, o de tecnologías 

inherentemente políticas cuya adopción inicial 

debe analizarse con más detenimiento. En 

relación con el voto electrónico, por ejemplo, 

el Tribunal Constitucional de Karlsruhe en 

Alemania, estableció en 2009 que “no 

garantiza una votación secreta y un control 

democrático del cómputo". La posibilidad de 

hackeo del sistema usado fue considerada 

como una razón de lo primero, por considerar 

que los estándares de seguridad no fueron lo 

suficientemente altos. Si este fuera el 

problema, se trataría de una tecnología 

flexible, cuyo sistema de seguridad se podría 

mejorar para que el secreto del voto no resulte 

vulnerado. Sin embargo, la cuestión del 

“control democrático del cómputo” 

mencionada por el tribunal alemán es más 

complejo. En el sistema de voto en papel, 

cualquier ciudadano con una formación 

básica puede ejercer como “agente de 

control”. Sabiendo matemáticas básicas y con 

suficiente tiempo se puede determinar la 

cantidad de votos de cada fuerza política. En 

cambio, el voto electrónico implica que sólo un 

grupo de expertos muy calificados puede 

intervenir para advertir si algún tipo de virus 

informático ha alterado los códigos o los 

resultados, quedando el control democrático 

en manos de “expertos”, es decir pasando de 

un control democrático a uno tecnocrático del 

voto. 

Si lo central de la democracia es la posibilidad 

de que todas las personas participen en las 

decisiones que afectan la vida en conjunto, 

entonces la delegación del control del sistema 

de elecciones en un conjunto de expertos 

podría implicar, de hecho, un retroceso para 

la democracia misma. En una era tecnológica 

como la nuestra la posibilidad de sustituir la 

democracia por una supuesta tecnocracia 

basada en un saber pretendidamente neutral 

pero que es en verdad inherentemente 

político, no es una cuestión menor. Como 

mencionamos anteriormente, el voto 

electrónico se justifica fundamentalmente por 

razones de eficacia, pero ¿vale la pena pagar 

el costo tanto financiero como en términos de 

control democrático que implica su adopción? 

No intentaremos responder esa pregunta 

aquí. En su lugar, queremos plantear una 

cuestión más general. En opinión de Winner  

una característica de las sociedades 

basadas en sistemas tecnológicos 

altamente sofisticados es que las razones 

morales distintas de las prácticas tiendan a 

parecer obsoletas, "idealistas" e 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 95-118 
 
 
 

 
113 

irrelevantes. Toda exigencia que uno 

pueda desear plantear en nombre de la 

libertad, la justicia y la igualdad puede ser 

neutralizada inmediatamente cuando se 

confronta con argumentos concernientes a 

la efectividad: (1980, p.9 de la traducción) 

Este señalamiento apunta a un sentido más 

general. Si las sociedades tecnológicamente 

sofisticadas tienden a socavar ciertos tipos de 

criterios morales o políticos como el de 

libertad, justicia, e igualdad como razones 

válidas, y en su lugar colocan a la eficacia 

como único argumento relevante o como el 

más relevante ¿no atenta la sofisticación 

tecnológica de la vida en todos sus niveles, 

trabajo, escuela, tiempo libre y no sólo en 

cuanto al sistema de gobierno o de elección 

de funcionarios contra la democratización de 

la vida que proponía Dewey? ¿es compatible 

la vida democrática con una sociedad hiper-

tecnologizada, o más temprano que tarde 

conduce al reemplazo de las instituciones 

democráticas por corporaciones 

empresariales basadas en tecnologías? El 

estudio de Nick Srnicek (2018) sobre lo que 

denominó “capitalismo de plataformas”, 

basado en la extracción de datos y 

caracterizado por una tendencia monopólica 

con trabajadores deslocalizados, tercerizados 

y mal pagos parece inclinar la balanza hacia 

el lado más preocupante de cada uno estos 

dilemas. La proliferación de series y películas 

en las que el control social es ejercido por 

parte de tal tipo de corporaciones parece 

señalar que estas no son sólo preguntas de la 

filosofía política de la tecnología, sino 

preocupaciones reales de muchas mujeres y 

muchos hombres. 

En este apartado, se ha tratado de plantear en 

los términos más sencillos posibles los 

problemas que atañen las relaciones entre 

tecnología y democracia, apelando 

fundamentalmente a las ideas de Winner. Sin 

embargo, las cosas son aún más complicadas 

y hay otras propuestas teóricas que podrían 

sernos de ayuda aquí para vislumbrar y lidiar 

reflexivamente con esa complejidad. Por 

ejemplo, el filósofo francés Éric Sadin ha 

llamado la atención sobre un fenómeno de 

nuestras vidas que es lo que caracteriza como 

“el acompañamiento algorítmico de la vida”. 

En un libro tan inquietante como profundo, 

titulado La Silicolonización del Mundo. La 

irresistible expansión del liberalismo digital 

(publicado originalmente en 2016 y traducido 

al español en 2018) Sadin llama a la atención 

acerca de que nuestras vidas, nuestra propia 

existencia, está siempre acompañada por 

distintos dispositivos, desde los teléfonos 

celulares, las computadoras y las cámaras 

ubicadas por doquier en las grandes 

ciudades, que recogen constantemente datos 

sobre lo que hacemos, lo que vemos en 

nuestros celulares, los lugares de la ciudad 

por donde andamos, los bares que visitamos 

e incluso, mediante lo que se ha dado en 

llamar “relojes inteligentes”, sobre nuestro 

ritmo cardíaco, nuestras horas de sueño y 

hasta nuestra presión arterial. Esos datos son 

recolectados por los distintos dispositivos de 

manera automatizada, y no solo ello, sino que 

también son analizados, procesados e 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 95-118 
 
 
 

 
114 

interpretados por la tecnología en su era de 

inteligencia artificial. En otro libro algo 

posterior, originalmente publicado en 2018, 

Sadin desarrolla algunas de las cosas que ya 

había anticipado en su libro previo, y se centra 

en una cuestión aún más inquietante. No solo 

nuestra existencia está acompañada por un 

algoritmo que toma y analiza datos las 

veinticuatro horas del día, sino que esta forma 

de tecnología comienza a interpretar esos 

datos, a extraer la verdad que hay en ellos, y 

a sugerirnos qué es lo que conviene hacer e 

incluso comienza a tomar decisiones por 

nosotros. La tecnología proporciona datos 

más precisos y confiables que los que podría 

ofrecer un ser humano. Piénsese, por 

ejemplo, en los resultados de los análisis 

clínicos en los que un cierto dispositivo arroja 

un dato más verdadero que el que puede 

proporcionar el paciente con sus 

percepciones imprecisas y subjetivas. En la 

medida en que pensamos que lo que nos 

caracteriza y distingue a los seres humanos 

como especie es precisamente el ser capaces 

de tomar decisiones sobre la base de nuestra 

comprensión de las cosas, de las “verdades” 

que podemos formular, pareciera que  

La humanidad se está dotando a grandes 

pasos de un órgano de prescindencia de 

ella misma, de su derecho a decidir con 

plena conciencia y responsabilidad las 

elecciones que la involucran. Toma forma 

un estatuto antropológico y ontológico 

inédito que ve cómo la figura humana se 

somete a las ecuaciones de sus propios 

artefactos con el objetivo prioritario de 

responder a los intereses privados y de 

instaurar una organización de la sociedad 

en función de criterios principalmente 

utilitaristas (Sadin, 2021, p. 21). 

Si el análisis de Sadin es correcto, 

nuevamente parece que hay una 

contradicción enorme entre democracia y 

tecnología. Sin embargo, si acudimos a otros 

autores es posible matizar un poco las cosas. 

Podemos pensar que, en verdad, este modo 

de relacionarnos con la tecnología no es algo 

nuevo que atente contra nuestra naturaleza 

humana. Andreas Brikbak, por ejemplo, 

argumenta que, en verdad, toda antropología 

es tecno-antropología en la medida en es 

precisamente nuestro modo de incorporar 

tecnología en nuestra vida es lo que siempre 

nos ha distinguido del resto de los animales. 

Como decía el sociólogo francés Bruno Latour 

(1996), lo que nos caracteriza como seres 

humanos es nuestra capacidad de asociarnos 

con nohumanos, por ejemplo, con objetos 

técnicos, delegando en ellos gran parte del 

esfuerzo que se requiere para ser el tipo de 

seres que somos (cfr. López 2023). Más aun, 

en opinión de Latour el orden social siempre 

se ha mantenido en virtud de la tecnología: sin 

los medios tecnológicos que nos permiten 

comunicarnos y coordinar la conducta de 

miles de personas a diario no podríamos 

siquiera vivir las vidas que vivimos (cfr. Latour, 

1998). En opinión de Latour, el orden social, 

lo mismo que el poder y la dominación 

siempre se instituyeron gracias a la 

tecnología. Dados los peligros señalados tal 

vez de un modo algo castrofista por Sadin, la 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 95-118 
 
 
 

 
115 

tarea parece ser la señalada por Winner: 

ejercer una crítica lúcida de las formas en que 

las nuevas tecnologías cambian nuestros 

modos de convivir para asegurar que el ideal 

de una vida comunitaria, en la que todos y 

todas podamos decidir nuestros destinos no 

se vea frustrado.  

 

Consideraciones finales 

Hemos llegado al final de este recorrido y tal 

vez una de las conclusiones centrales que 

podemos sacar es que la democracia es un 

terreno en disputa. El debate acerca del así 

llamado populismo, que apenas pudimos 

reconstruir así lo muestra. El destino de la 

democracia en una era de corporaciones 

tecnológicas, también parece ser una 

cuestión incierta. La posibilidad de que las 

grandes mayorías identifiquen sus verdaderos 

intereses en la era de las fake news y la 

instrumentalización de la información es 

también una cuestión central.  

Lo que parece cierto es que, a efectos de dar 

respuesta a estos problemas, no podemos 

simplemente recurrir a las viejas soluciones. 

El mundo en el que vivimos es ya un mundo 

muy distinto al mundo en el que la democracia 

surgió y resurgió, a tal punto de que cabe 

preguntarse si es el mismo mundo. Sin 

embargo, si la democracia es, como sugería 

Dewey, una fe en las posibilidades de una 

vida compartida y común, una confianza en 

las posibilidades de construir juntos y juntas 

una vida más rica, parece ser algo a lo que no 

podemos, no debemos, renunciar. Sin 

embargo, los desafíos que supone la 

democracia en un contexto de polarización 

política y de desigualdad económica 

requieren poner el mayor de nuestros 

empeños en revitalizar una y otra vez el 

experimento democrático. De otro modo, 

siempre se corre el riesgo de que sectores 

cada vez más grandes de la población 

carguen contra la democracia por su 

incapacidad para contrarrestar los males de 

un sistema económico despiadado. 

Problemas como estos, parecen requerir 

soluciones novedosas.  

En el año 2001, el entonces gobernador 

Néstor Kirchner señalaba que las políticas de 

ajuste del gasto que habían llevado a la 

eclosión social en ese año y que incluso 

habían puesto en jaque al sistema 

democrático, además de constituir una 

inaceptable injustica, daban muestra de una 

clara falta de creatividad.  En 1939, John 

Dewey había señalado a la construcción de 

una democracia creativa como una tarea 

urgente. Lo decía de este modo: 

Si enfatizo que la tarea solo puede ser 

emprendida por medio del esfuerzo 

inventivo y de la actividad creativa, ello es 

en parte porque la profundidad de la crisis 

actual se debe, en una parte considerable, 

al hecho de que, por un largo período, 

actuamos como si la democracia fuese 

algo que se autoperpetúa 

automáticamente; como si nuestros 

ancestros hubiesen logrado montar una 

máquina que resolviese el problema del 

perpetuo movimiento en la política. (2017, 

p. 197) 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 95-118 
 
 
 

 
116 

A la luz de lo dicho respecto de las relaciones 

entre tecnología y democracia, parece que allí 

nos encontramos con algunos de los desafíos 

más acuciantes. La democracia no es una 

máquina que se perpetúe de modo 

automático, pero es una creación nuestra que 

requiere de múltiples factores, tanto humanos 

como nohumanos, no sólo para perdurar sino 

fundamentalmente para cumplir sus 

promesas de una vida mejor y más rica.  



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 95-118 
 
 
 

 
117 

Referencias 

Alconada Mon, H. (20/09/2019). Cambridge 

Analytica hizo trabajos para el Pro antes 

de la campaña de 2015. La Nación. 

https://www.lanacion.com.ar/politica/cambr

idge-analytica-hizo-trabajos-pro-antes-

campana-nid2289827/  

Aristóteles (1985). Ética Nicomáquea y Ética 

Eudemia. Madrid, Gredos 

Aristóteles (1988). Política. Madrid, Gredos. 

Benítez, Hermes H. (2012). Socialismo y 

Democracia. Polis [En línea], 15 | 2006, 

Publicado el 07 agosto 2012, consultado 

el 20 mayo 2024. URL: 

http://journals.openedition.org/polis/4991 

Birkbak, A. (2013). Why all anthropology 

should be called techno-anthropology: On 

the consequences of a pragmatist 

understanding of technology. ¿En What is 

Techno- Anthropology? (pp. 117-134). 

Aalborg Universitetsforlag. 

Busdygan, D. (2011). Democracia 

deliberativa: ¿Utopía realista o irreal? [En 

línea]. VIII Jornadas de Investigación en 

Filosofía, 27 al 29 de noviembre de 2011, 

La Plata. Disponible en Memoria 

Académica: 

http://www.memoria.fahce.unlp.edu.ar/trab

_eventos/ev.1262/ev.1262.pdf 

Christiano, T. y Sameer, B. (2024). 

Democracy. En Edward N. Zalta & Uri 

Nodelman (eds.). The Stanford 

Encyclopedia of Philosophy (Spring 2024 

Edition), Disponible en 

https://plato.stanford.edu/archives/spr2024

/entries/democracy/  

De Llano Neira, P. (18/03/2018). Una 

consultora que trabajó para Trump 

manipuló datos de 50 millones de usuarios 

de Facebook. El País. 

https://elpais.com/internacional/2018/03/1

7/estados_unidos/1521308795_755101.ht

ml  

De Sousa Santos, B., y Mendes, J. M. 

(2018). Demodiversidad: imaginar nuevas 

posibilidades democráticas (Vol. 11). 

México, D.F., Ediciones Akal. 

Dewey, J. (2017). La democracia como forma 

de vida: Traducción, introducción y 

selección de textos de Diego Antonio 

Pineda Rivera (1st ed.). Pontificia 

Universidad Javeriana.  

Hinkelammert, F. J. (1993). Capitalismo y 

socialismo: la posibilidad de 

alternativas. Pasos (1993), no. 48, p. 10-

15. 

Laclau, E. (2011). La razón populista. 

Buenos Aires, FCE. 

Latour, B. (1996). On interobjectivity. Mind, 

culture, and activity, 3(4), 228-245. 

Latour, B. (1998). La tecnología es la 

sociedad hecha para que dure. En Miquel 

Domenech y Francisco Javier Tirado 

(comps.) Sociología simétrica. Ensayos 

sobre ciencia, tecnología y sociedad. 

Barcelona, Gedisa. 

López, F. E. (2023). La delegación de 

agencia epistémica en la tecnología: 

reflexiones en torno a Bruno Latour y Éric 

Sadin. En Actas de las XIII Jornadas de 

Investigación en Filosofía. FaHCE-UNLP 

https://www.lanacion.com.ar/politica/cambridge-analytica-hizo-trabajos-pro-antes-campana-nid2289827/
https://www.lanacion.com.ar/politica/cambridge-analytica-hizo-trabajos-pro-antes-campana-nid2289827/
https://www.lanacion.com.ar/politica/cambridge-analytica-hizo-trabajos-pro-antes-campana-nid2289827/
http://journals.openedition.org/polis/4991
https://plato.stanford.edu/archives/spr2024/entries/democracy/
https://plato.stanford.edu/archives/spr2024/entries/democracy/
https://elpais.com/internacional/2018/03/17/estados_unidos/1521308795_755101.html
https://elpais.com/internacional/2018/03/17/estados_unidos/1521308795_755101.html
https://elpais.com/internacional/2018/03/17/estados_unidos/1521308795_755101.html


Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 95-118 
 
 
 

 
118 

Nun, J. (2015). Democracia. ¿Gobierno del 

pueblo o gobierno de los políticos? 

Buenos Aires, Capital Intelectual. 

Parente, D. (2010). Del órgano al artefacto. 

Acerca de la dimensión biocultural de la 

técnica. La Plata, Edulp. 

Raby, Diane (2006). El liderazgo Carismático 

en los movimientos populares y 

revolucionarios. Cuadernos del Cendes, 

Año 23 N°62, pp. 59-72 

Sadin, E. (2018). La silicolonización del 

mundo: La irresistible expansión del 

liberalismo digital. Buenos Aires, Caja 

negra. 

Sadin, E. (2021). La inteligencia artificial o el 

desafío del siglo: Anatomía de un 

antihumanismo radical. Buenos Aires, 

Caja Negra.  

Srnicek, N. (2018). Capitalismo de 

Plataformas. Buenos Aires, Caja Negra. 

Vargas Llosa, M. (2017) Introducción. El 

populismo, el nuevo enemigo. En Álvaro 

Vargas Llosa, (coord.). El estallido del 

populismo. Barcelona, Planeta, pp. 9-24.  

Vilas Carlos (2004). ¿Populismos reciclados 

o neoliberalismo a secas? El mito del 

“neopopulismo” latinoamericano. Revista 

de Sociología e Política. Universidade 

Federal de Paraná. Curitiba Brasil pp 135-

151 

Winner, Langdon (1980). Do artifacts have 

politics? Daedalus 109 (1):121--136. 

Versión en español disponible en: 

http://www.ub.edu/prometheus21/articulos/

tienen.pdf  

 

 

Federico E. López es Profesor y Doctor en 

Filosofía por la Universidad Nacional de la 

Plata (UNLP). Se desempeña como docente e 

investigador en la Facultad de Humanidades 

y Ciencias de le Educación (FaHCE-UNLP) y 

en el Centro de Investigaciones en Filosofía 

(CIeFi, FaHCE-UNLP). Dicta clases de Teoría 

de la Argumentación y de Genoseología en 

dicha Universidad, donde dirige y codirige 

proyectos de investigación vinculados con 

tales áreas.  

Correo electrónico: flopez@fahce.unlp.edu.ar 

 

http://www.ub.edu/prometheus21/articulos/tienen.pdf
http://www.ub.edu/prometheus21/articulos/tienen.pdf


 

 

Derecho 

 

 

 

Daniel Busdygan 
Universidad Nacional de La Plata 
Universidad Nacional de Quilmes 

 
 

 
Recibido: 14 de noviembre de 2023 
Aceptado: 8 de abril de 2024 
 

Resumen 
El artículo proporciona una breve introducción a algunas de las principales discusiones que se dan en torno 
al concepto de derecho. Inicialmente, se lleva a cabo un análisis del concepto mismo del derecho, resaltando 
los principales interrogantes que emergen al problematizarlo. Por un lado, se ofrecen precisiones acerca de 
la ambigüedad, vaguedad y carga emotiva inherentes al término. Por otro, se exponen diversas respuestas 
fundamentales respecto a la naturaleza del derecho y su relación con la moralidad. Allí, se enfatiza 
especialmente la distinción que diferentes concepciones del derecho establecen entre ambos dominios. Sin 
la pretensión de agotar la discusión, esas concepciones buscan ilustrar los ejes de las controversias en torno 
a la relación entre derecho y moral. Posteriormente, al caracterizar el derecho, se pone especial énfasis en 
su vinculación con el Estado, su soberanía y la exigencia de obediencia. Se analiza detalladamente la 
conceptualización del Estado y su función como garante del orden jurídico y de la soberanía, delineando cómo 
el derecho se configura como un sistema normativo para una comunidad política específica dentro de un 
territorio definido. Esta sección concluye resaltando la importancia de comprender cómo el derecho, a 
diferencia de la moral, se fundamenta en la autoridad estatal y demanda obediencia dentro de sus fronteras 
territoriales, lo que implica una clara disparidad en términos de aplicación y coerción entre ambos ámbitos 
normativos. Por último, se realiza una breve presentación de las fuentes del derecho y cómo, a partir de la 
comprensión de estas, el derecho implica una interpretación dinámica que integra tanto normas establecidas 
como principios subyacentes en una sociedad. 
Palabras clave: derecho, moral, Estado, soberanía, fuentes del derecho 
 

Abstract 
The article provides a brief introduction to some of the main discussions surrounding the concept of law. 
Initially, an analysis of the very concept of law is carried out, highlighting the main questions that arise when 
problematizing it. On one hand, clarifications are offered regarding the ambiguity, vagueness, and emotional 
charge inherent in the term. On the other hand, various fundamental responses are exposed regarding the 
nature of law and its relationship with morality. There, particular emphasis is placed on the distinction that 
different conceptions of law establish between both domains. Without the intention of exhausting the 
discussion, these conceptions seek to illustrate the axes of the controversies surrounding the relationship 
between law and morality. Subsequently, in characterizing law, special emphasis is placed on its connection 
with the State, its sovereignty, and the demand for obedience. The conceptualization of the State and its role 
as guarantor of legal order and sovereignty is analyzed in detail, delineating how law is configured as a 
normative system for a specific political community within a defined territory. This section concludes by 
highlighting the importance of understanding how law, unlike morality, is based on state authority and demands 
obedience within its territorial borders, implying a clear disparity in terms of application and coercion between 
both normative domains. Finally, a brief presentation of the sources of law is provided and how, based on the 
understanding of these, law involves a dynamic interpretation that integrates both established norms and 
underlying principles in a society. 
Keywords: Law, morality, State, sovereignty, sources of law 

 

Á
go

ra
 U

N
La

R
, v

o
l. 

9
, n

ú
m

. 2
3

, a
go

. 2
0

2
4

, A
rg

en
ti

n
a,

 IS
SN

: 2
5

4
5

-6
0

2
4

, p
p

. 1
1

9
-1

3
8

 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 119-138 
 
 
 

 
120 

1. ¿Qué es eso que llamamos derecho?  

Es complejo definir de manera escueta el 

concepto de derecho dado que refiere a 

distintas dimensiones. La cuestión sobre el 

concepto y la naturaleza del derecho plantea 

una serie de problemas que abarcan diversos 

aspectos relacionados con este campo de 

estudio. Dentro de estos problemas surgen 

preguntas recurrentes en torno a las 

relaciones entre el derecho y las costumbres, 

la autoridad, la justicia, el lenguaje y la validez. 

Definir de manera concisa el concepto de 

derecho resulta complejo debido a sus 

diversas dimensiones y alcances. Inicialmente 

podemos destacar que el significado que 

encuentra mayor relación con la Ciencia 

Política y con la Teoría Política es el de 

ordenamiento normativo en tanto se entiende 

al derecho como  

conjunto de normas de conducta y de 

organización que constituyen una unidad, 

que tienen por contenido la reglamentación 

de relaciones fundamentales para la 

convivencia y la supervivencia del grupo 

social, como son las relaciones familiares, 

las relaciones económicas, las relaciones 

superiores de poder (o relaciones 

políticas), así como la reglamentación de 

los modos y las formas con que un grupo 

social reacciona a la violación de las 

normas de primer grado o 

institucionalización de la sanción, y que 

tiene como fin mínimo el impedimento de 

las acciones consideradas más 

destructivas del conjunto social, la solución 

de los conflictos que amenazan, si no son 

resueltos, con hacer imposible la propia 

subsistencia del grupo, la consecución y el 

mantenimiento, en suma, del orden y la paz 

social (Bobbio, 1986, p. 453).  

La definición anterior pone de relieve varias 

cuestiones. En primer lugar, destaca que el 

derecho como una institución social que se 

establece para superar dificultades propias de 

la convivencia y favorecer la cooperación. El 

derecho consiste en un conjunto de normas 

que no solo regulan la conducta de los 

individuos sino también la organización y 

estructura del grupo social en su conjunto. En 

tal sentido, abarca la regulación de una amplia 

gama de relaciones sociales que son 

fundamentales para la convivencia y la 

supervivencia del grupo, incluyendo 

relaciones familiares, económicas y políticas. 

En segundo lugar, aparece una de las 

funciones principales del derecho, a saber, 

prevenir y resolver conflictos dentro de la 

sociedad. Eso implica establecer mecanismos 

para evitar acciones consideradas 

perjudiciales para el grupo social y 

proporcionar medios para resolver disputas 

de manera pacífica. El propósito que está 

detrás de ello es el mantenimiento del orden y 

la paz social. Al regular las relaciones y los 

conflictos, contribuye a la cohesión y la 

continuidad de la comunidad sólo si se 

garantiza que las normas se cumplan y se 

apliquen sanciones a aquellos que las violen. 

Según Manuel Atienza, “el término «Derecho» 

tiene una significación tan rica que tratar de 

expresarla mediante un definiens lo bastante 

breve como para que tenga sentido seguir 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 119-138 
 
 
 

 
121 

hablando de definición, puede verse como 

una simplificación excesiva que oculta más 

problemas que los que ilumina” (Atienza, 

1985, p. 10). En la búsqueda por comprender 

la naturaleza del derecho, surgen 

interrogantes recurrentes sobre su relación 

con diversos aspectos. Entre ellos, se 

plantean cuestionamientos acerca de la 

relación del derecho con la fuerza: ¿existe 

derecho sin sanción?, ¿el poder del derecho 

reside en su fuerza coercitiva? Asimismo, se 

indaga sobre la estructura del derecho: ¿cómo 

se componen y organizan los elementos del 

sistema jurídico?, ¿qué características 

distintivas adquieren los sistemas jurídicos en 

su configuración?, ¿hay contradicciones, 

lagunas o vacíos? La función del derecho 

también es objeto de análisis: ¿cuál es el 

propósito del derecho?, ¿su finalidad es 

mantener la paz y el orden social o bien es un 

instrumento de dominación de una clase 

social sobre otra?, ¿el derecho impone 

estándares de vida? ¿busca asegurar 

primordialmente las libertades individuales? 

Finalmente, la valoración del derecho también 

plantea interrogantes relevantes: ¿cómo 

determinamos si el derecho es justo?, ¿cuáles 

son los criterios utilizados para evaluar la 

justicia del sistema jurídico? En este capítulo, 

exploraremos los puntos centrales 

relacionados con muchos de los puntos que 

se abren a propósito de estas preguntas tan 

diversas. Primero, nos centraremos en las 

respuestas que han surgido en torno al 

concepto y la naturaleza del derecho. 

Previamente, ¿por qué es importante definir 

qué es el derecho o al menos intentar 

hacerlo? En principio, podemos afirmar junto 

con Carlos Nino, que la importancia de la 

indagación reside en que “el derecho, como el 

aire, está en todas partes” (Nino, 1987, p. 1). 

Nos topamos con las distintas dimensiones 

del derecho cuando advertimos cómo todo lo 

que nos rodea está alcanzado por el derecho: 

la ropa que llevamos puesta fue producida, 

distribuida y vendida conforme a normas, los 

ruidos que pueden hacerse u oírse donde 

vivimos, estudiamos y trabajamos están 

regulados por ordenanzas municipales, las 

compras y las ventas que realizamos para las 

comidas de hoy también están atravesadas 

por  normas de control, las formas en las que 

resolvemos los conflictos con nuestros 

vecinos siempre quedan sujetas a 

regulaciones, y podríamos seguir sumando 

los papeles que debemos portar para circular 

por calles y rutas o bien para entrar y salir de 

un país. Son manifestaciones concretas del 

derecho tanto las leyes como normas 

vigentes, las formas en las que diseñamos las 

instituciones, los proyectos de ley que buscan 

llevar adelante los legisladores, las 

interpretaciones que hacen los jueces, 

nuestros comportamientos en relación con la 

obediencia, los valores sociales que la 

comunidad se propone alcanzar mediante las 

reglas que posee, solo por mencionar algunas 

cuestiones importantísimas de la vida social y 

política. Es claro que cuando hablamos de 

derecho nos referimos a un fenómeno social 

relacionado con las interacciones sociales 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 119-138 
 
 
 

 
122 

que tienen las personas y que es inseparable 

de la sociabilidad. Su omnipresencia en la 

vida humana refiere a fenómenos complejos e 

interrelacionados.  Ahora bien, más allá de su 

omnipresencia ¿siempre que hablamos de 

derecho hablamos de lo mismo? 

Comencemos a adentrarnos al asunto 

realizando algunas aclaraciones iniciales 

sobre el término y sus usos. 

Cuando utilizamos la palabra ‘derecho’ 

aparece el problema de la ambigüedad. Como 

propiedad, la ambigüedad es un término 

general que se utiliza para describir la 

presencia de cierta incertidumbre en el 

significado de algo. Esa propiedad que 

poseen algunas palabras, en el término 

‘derecho’ es de un carácter peculiar porque 

los distintos significados que se le pueden 

asignar están interrelacionados- solo por 

poner un ejemplo que se aclarará conforme 

avancemos, alguien puede decir: ‘Quien 

estudia derecho sabe que el derecho 

reconoce que usted está en su derecho de 

exigir por sus derechos’. La palabra ‘derecho’ 

es ambigua, pero de una manera peculiar en 

comparación con la mayoría de las palabras 

ambiguas. Por ejemplo, la palabra ‘radio’ 

puede aclarar su significado si se atiende al 

contexto en el que aparece y, en tal sentido, 

puede dar cuenta de cosas muy distintas: 

aparato eléctrico, metal, unidad geométrica de 

medición o hueso (Cf. Carrió, 1990). En 

cambio, la palabra ‘derecho’ puede referirse a 

significados que poseen estrechas relaciones 

entre sí, a saber: derecho como (i) norma, (ii) 

facultad de hacer, (iii) ciencia jurídica o (iv) 

justicia.  En caso de no avanzar en la 

desambiguación del término, se puede caer 

en malos entendidos. Veamos esto.   

Cuando usamos derecho en el sentido de 

norma, estamos haciendo referencia al 

derecho objetivo el cual está constituido por 

normas y principios (Suárez, 2020, p. 23). En 

tal sentido, ‘derecho’ aparece como sinónimo 

de norma en particular, o de algunas normas 

del derecho objetivo dentro del sistema 

jurídico de un Estado –v.g., en el Derecho 

Penal argentino está prohibida la 

comercialización de órganos humanos o, 

dicho de otro modo, las normas jurídicas 

prohíben la venta de órganos– o de alguna 

norma a nivel internacional –v.g., en el 

Derecho de la Unión Europea se obliga a los 

Estados parte a realizar y proteger sus 

normas en consistencia con lo que establece 

la Declaración Universal de los Derechos 

Humanos. Entonces, una primera acepción 

que tiene la palabra derecho es la antes vista, 

derecho como norma, derecho objetivo, 

donde se puede rastrear empíricamente 

cuáles son cada una de ellas dentro del orden 

jurídico de un Estado o de una unión de 

Estados.   

Las normas jurídicas tienen por función 

permitir llevar adelante la vida pacífica y la 

cooperación social evitando conflictos o 

resolviéndolos. Ahora bien, esas normas no 

se pueden entender aisladas ya que 

pertenecen a conjuntos de normas donde a 

cada Estado le corresponde uno de esos 

conjuntos. Esos conjuntos de normas no son 

inconexos, sino que se presentan como un 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 119-138 
 
 
 

 
123 

sistema con unidad y orden. Así ‘derecho’ 

suele ser tomado como un término de clase 

intercambiable por sistema u orden jurídico. 

Según sostiene Caracciolo, “lo que habilita a 

formar una clase es la tesis adicional según la 

cual tales conjuntos [de normas] comparten 

una estructura peculiar o, lo que es lo mismo, 

que se puede indicar un tipo o tipos de 

relaciones entre normas que son distintivas de 

los sistemas jurídicos.” (Caracciolo, 1996, p. 

161).1  

La segunda acepción de ‘derecho’ hace 

referencia al derecho subjetivo como 

sinónimo de facultad, permiso o atribución 

para hacer algo. En este caso, se alude al 

derecho por el que las personas tienen la 

facultad tanto de hacer como de exigir el 

cumplimiento de algo que permita sustanciar 

esa solicitud. Por ejemplo, cada quien tiene 

derecho a- está facultado a- elegir libremente 

si llevar adelante una vida religiosa o no. En 

caso que no se cumpla esto, o bien porque se 

impide la práctica de alguna religión 

reconocida o bien porque se impone una para 

todos, puede exigirse que las autoridades 

competentes y encargadas hagan lo que 

deban hacer para que se rompa la imposición 

o la prohibición.  

La tercera acepción a la que refiere la palabra 

‘derecho’ es al campo de estudio que contiene 

a las cuestiones jurídicas, el derecho como la 

ciencia jurídica que tiene como objeto de 

estudio al derecho objetivo y al derecho 

                                                           
1 Sobre este punto, recomendamos la lectura de 

toda la sección de Caracciolo titulada “Sistema 

subjetivo. Los malos entendidos que se 

pueden dar a partir de esta ambigüedad son 

muchos y como sostiene Nino “¡qué 

lamentable que la misma [palabra] haga 

referencia tanto al objeto de estudio como al 

estudio del objeto!” (1980, p. 14).  

La última acepción es la referida al derecho 

como sinónimo de justicia, entendida esta 

última como las limitaciones tanto políticas 

como morales sobre las interacciones 

humanas. En este uso, aparece una carga 

valorativa relacionada con el deber ser. Decir 

que ‘no hay derecho a tratar a los inmigrantes 

de forma desigualitaria’ constituye un juicio 

valorativo en el que se sostiene que no 

debería ser así, que no es justo. ‘Derecho’ allí, 

se usa como sinónimo de justicia o de lo justo. 

Sostener que algo es justo o injusto, que hay 

o no hay justicia en tal o cual decisión 

presupone algún orden axiológico.   

Sumemos dos inconvenientes más a la 

palabra ‘derecho’. Por un lado, posee carga 

emotiva y, por otro lado, tiene la propiedad de 

la vaguedad. En primer lugar, cabe destacar 

que las palabras, además de su significado 

descriptivo, tienen una carga emotiva, es 

decir, subjetivamente provocan respuestas 

emotivas a partir de asociaciones 

inconscientes o rápidas (Ross, 2019, pp. 28-

37). No nos produce lo mismo escuchar a 

alguien hablar de figuras geométricas como 

triángulos o rectángulos que de formas de 

gobierno como dictaduras o democracias. 

jurídico” incluida en El derecho y la justicia (1996. 
p. 161-176). 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 119-138 
 
 
 

 
124 

Hay ciertas palabras que tienen ecos, 

negativos o positivos, en nuestras emociones. 

Es así que cuando se habla de derechos, la 

palabra viene cargada de un significado 

emocional que busca evocar dentro de la 

dimensión subjetiva algo positivo que no pasa 

con otras palabras. Si bien las acepciones 

antes vistas describen alguna parte de aquello 

que llamamos derecho, la última acepción que 

hace referencia al derecho como sinónimo de 

justicia junto con la segunda que refiere a los 

derechos subjetivos, ambas poseen esta 

característica adicional donde su uso está 

teñido por una carga emotiva positiva. El 

lenguaje político está plagado de palabras que 

resuenan positivamente en la dimensión 

emotiva: libertad, igualdad, educación, 

seguridad; entre otras que evocan 

asociaciones que mueven a emociones 

negativas como el enojo o el miedo: 

totalitarismo, corrupción, fascismo, racismo, 

entre otras.  

Por último, una dificultad más es la vaguedad 

que tiene el término, esto es, la imposibilidad 

de trazar fronteras precisas al momento de su 

aplicación.2 Supongamos que logramos 

desambiguar el término y hablamos de 

derecho objetivo, aun así ¿de qué hablamos 

cuando hablamos de derecho?, ¿es el poder 

coercitivo condición necesaria para hablar de 

norma jurídica?, ¿es la valoración moral del 

derecho necesaria para hablar de derecho? Al 

no haber una correcta delimitación entre 

                                                           
2 Los términos vagos pueden poseer 

indeterminación semántica o epistémica. Sobre 

intención y/o extensión, no es posible 

establecer cuáles son las propiedades 

características y necesarias. Aquí no hay 

problema de ambigüedad, sino que el 

problema es otro. Siguiendo con el ejemplo, 

cuando se habla de ‘derecho objetivo’ el 

término no lleva consigo cuáles son las 

propiedades necesarias y con ello pueden 

quedar por fuera fenómenos importantes.  

Luego de haber advertido las cuestiones 

vinculadas con la ambigüedad, la vaguedad y 

la carga emotiva, aún queda abierto el 

problema de la definición. Adentrémonos en el 

mismo. La definición del derecho se halla 

entre los asuntos iusfilosóficos más 

discutidos. En palabras de Herbert Hart (1980, 

p. 1) 

pocas preguntas referentes a la sociedad 

humana han sido formuladas con tanta 

persistencia y respondidas por pensadores 

serios de maneras tan diversas, extrañas, 

y aun paradójicas, como la pregunta "¿qué 

es derecho?”   

Señalemos una primera cuestión a propósito 

del interrogante conceptual. A diferencia de 

los asuntos que pueden ceñirse a cuestiones 

descriptivas que puedan ser falsadas, la 

definición conceptual no es contrastable, no 

busca predecir ni explicar. De ahí que el 

propósito del interrogante conceptual es 

ofrecer una definición en tanto demarcación. 

Como advierte Hart, en el campo del derecho 

hay algo peculiar que no se da en otras áreas 

este punto, recomendamos la lectura de Cerezo, 
2011, pp. 620-624.   



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 119-138 
 
 
 

 
125 

del saber, esto es porque “no hay una vasta 

literatura consagrada a contestar las 

preguntas "¿qué es química?” o “¿qué es 

medicina?", como la hay para responder a la 

pregunta "¿qué es derecho?" (Hart, 1980, p. 

1). De aquí deberíamos exceptuar a la 

filosofía pues también comparte la misma 

dificultad. 

En segundo lugar, señalemos que ante la 

pregunta sobre qué es el derecho, se dieron 

variadas respuestas desde diferentes teorías 

jurídicas, en muchos casos contradictorias 

entre sí, y en otros casos haciendo referencias 

a dimensiones distintas de la realidad jurídica. 

De modo que no podría decirse que se trata 

de una pregunta sin respuesta, todo lo 

contrario: el problema es distinto porque no 

hay alguna respuesta que se haya aceptado 

unánimemente. Las respuestas que han sido 

dadas, provienen de distintas teorías 

jurídicas. Hart cita, desordenadamente, 

algunas:  

Lo que los funcionarios hacen respecto de 

las disputas es… el derecho mismo”; “Las 

profecías de lo que los tribunales harán… 

es lo que entiendo por derecho”; “Las leyes 

son fuentes de derecho… no partes del 

derecho mismo”; “El derecho constitucional 

no es otra cosa que moral positiva”; "No se 

debe robar”; “Si alguien roba deberá ser 

castigado” ... Si existe, la primera norma 

está contenida en la segunda, que es la 

única norma genuina... El derecho es la 

                                                           
3 Para una presentación sistemática véase, Trujillo, 

2015, pp. 3-36.  

norma primaria que establece la sanción 

(Hart, 1980, p. 3).  

Al momento de buscar una única definición 

precisa e indiscutible sobre el concepto o la 

naturaleza del derecho se abren serios 

problemas tanto para juristas como 

iusfilósofos, problemas que dieron lugar a 

diversas concepciones. Veamos brevemente 

tres que abren cuestiones que 

profundizaremos más adelante.  

Entre las posibles respuestas que se pueden 

reconocer en la cita, señalamos algunas. Por 

un lado, aparecen aquellas respuestas que 

relacionan el derecho con la moral. Allí 

debemos destacar la concepción 

iusnaturalista. Entre sus muy variadas formas 

–antigua, medieval, moderna o 

contemporánea– se sostiene que el derecho 

tiene base en principios morales que las leyes 

no deben contradecir para ser consideradas 

válidas. Esos principios fundamentales que 

rigen a las normas positivas creadas por el 

poder político son valores inherentes a la 

naturaleza humana (Cf. Strauss, 2013). Por 

ello, las versiones más fuertes del 

iusnaturalismo consideran que lex iniusta non 

est lex (ley injusta no es ley).3 Dado que la 

moral y el derecho constituyen los principales 

sistemas regulativos de nuestras acciones 

dentro de la vida en sociedad, posicionarse a 

propósito de las formas en las que se 

interrelacionan ha sido un parte aguas. Para 

algunos existe una relación de subordinación 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 119-138 
 
 
 

 
126 

de un orden a otro y para otros se tratan de 

esferas autónomas. Nos ocuparemos 

detenidamente de esta disputa.  

Entre otras de las respuestas que pueden 

recogerse de la cita de Hart, aparecen 

aquellas que dan cuenta del enfoque 

positivista. Para el positivo jurídico el derecho 

puede ser estudiado desde una teoría 

descriptiva o conceptual con neutralidad 

moral. La definición positivista del derecho 

sostiene que es un conjunto de normas 

creadas por el poder político y la validez de 

esas normas descansa en el origen del 

sistema legal vigente. Véase, aquí el derecho 

es derecho puesto por autoridades e 

instituciones humanas y de lo que se trata es 

de establecer un enfoque del derecho “como 

es” separadamente de “cómo debería ser”. 

Así, agrupando las distintas clases de 

positivistas jurídicos que existen, estos 

entienden que el estudio del derecho no tiene 

necesariamente que tener una vinculación 

con ideas morales o de justicia, el derecho es- 

ni más ni menos- la norma primaria que 

establece la sanción sin entrar en 

consideraciones éticas o morales sobre su 

contenido. En esta concepción del derecho, 

se traza una distinción por la cual la validez 

jurídica de una regla o norma va por un lado 

mientras que el valor moral va por otro. Así, 

validez implica consistencia con otras reglas o 

normas jurídicas del sistema, su autorización 

está dada por alguna norma superior, y su 

eficacia se establece en tanto los ciudadanos 

en general la siguen. Esto implica el rechazo 

a la idea de un dualismo jurídico donde hay un 

derecho natural que es el derecho válido y, a 

la vez, es el que valida al positivo. De allí que, 

para el iuspositivismo, el Estado es fuente del 

derecho válido.  

Por último, entre las respuestas que repone la 

cita de Hart aparecen los realistas. Para 

algunas teorías realistas del derecho, de lo 

que se trata es de retratar al derecho de una 

manera desidealizada y consideran que, al 

decir de Karl Llewellyn, las normas son meros 

juguetes vistosos de los jueces; mientras se 

cree que su labor consiste en deducir 

conclusiones a partir de premisas simples o 

de conceptos jurídicos básicos, en realidad, 

estas decisiones se fundamentan en 

preferencias políticas o predisposiciones 

individuales. Solo existen decisiones, actos de 

voluntad o conductas judiciales, y eso es el 

derecho. Otros realistas sostienen que las 

normas son más bien resúmenes concisos de 

cómo los jueces han abordado problemas 

similares en el pasado o incluso predicciones 

sobre cómo podrían resolver tales casos en el 

futuro. Así visto, según los realistas 

americanos y escandinavos –ambos por 

razones distintas (Cf. Bix, B. H.; Trujano, E., 

R.; Lizarraga, P., 2009, p. 230 y ss.)–, las 

normas son adornos que surgen al final del 

proceso de toma de decisiones efectivas, y en 

el mejor de los casos, podrían ser predecibles. 

Si sabemos qué dicen los jueces, sabemos 

qué es el derecho y de tal modo, podemos 

predecir lo que los tribunales harán. Si 

colocamos la mirada en las predicciones 

sobre la actividad de los jueces antes que, en 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 119-138 
 
 
 

 
127 

la norma,4 entonces el derecho es lo que los 

funcionarios –jueces, abogados, fiscales– 

hacen o bien lo que los jueces dicen que es. 

El derecho es aquí aquello que se produce en 

los tribunales como resultado de 

interpretaciones y aplicaciones subjetivas de 

normas que son dilucidadas por sus actores 

de formas diversas a partir de influencias 

sociales en las que pueden estar enmarcados. 

En tal sentido, el derecho es una construcción 

social en constante evolución que se refleja en 

prácticas que obedecen a necesidades y 

valores cambiantes. Si bien el derecho puede 

concebirse como un sistema de normas, no 

debe entenderse de forma estática e 

independiente o tomarlo como una entidad 

abstracta y autónoma de reglas objetivas e 

inmutables que se aplican con imparcialidad.  

Por último y sobre la pregunta inicial de la 

sección, de acuerdo con Nino, la pregunta 

sobre la naturaleza del derecho está 

intrínsecamente ligada a la concepción que se 

tenga de la relación entre el lenguaje y la 

realidad (Nino, 1987, p. 13). Es decir, quien 

tiene una concepción esencialista establecerá 

una definición del derecho muy distinta de 

aquel que posee una concepción 

                                                           
4 En 1897 en La senda del derecho, Oliver Wendell 
Holmes Jr. sostuvo que “Si quieres conocer lo que es el 
Derecho, y nada más que el Derecho, debes mirarlo 
como lo haría un hombre malo, a quien sólo le importan 
las consecuencias materiales que tal conocimiento le 
permite predecir, y no como lo hace un hombre bueno, 
quien encuentra las razones para su conducta —se 
hallen o no en el Derecho— en las más vagas sanciones 
de su conciencia” (p.54). Apartándose de cualquier 
idealización del derecho como sistema racional continúa 
unos párrafos más adelante “Tomemos la cuestión 
fundamental: ¿Qué es el Derecho? Encontraréis 
algunos autores que os dicen que es algo distinto de lo 
que deciden los tribunales de Massachusetts o de 

convencionalista. Los primeros buscan en los 

conceptos –y a veces encuentran–cierta 

esencia de las cosas. Platónicamente para 

ellos, la relación entre el significado y la 

realidad es ajena a las convenciones. De ahí 

que el significado se descubre, no se inventa. 

Para estos, hay una esencia del derecho. En 

cambio, para los convencionalistas lo que se 

debe atender es a los criterios que rigen el uso 

de la palabra y a los criterios de utilidad teórica 

convenientes para la comunicación. 

 

2.  Derecho y moral 

El ejercicio filosófico de pensar críticamente la 

moral ha constituido una de las principales 

preocupaciones de la filosofía práctica y 

teórica. Dada la inexorable concomitancia 

entre el derecho y la moral, la reflexión y la 

teorización filosófica no han eludido la 

particular preocupación filosófica por el 

derecho. En tal sentido, la filosofía del 

derecho aborda los problemas que surgen de 

la existencia del derecho y se adentra en las 

especulaciones teóricas conectadas con la 

realidad social y jurídica. La historia de la 

filosofía del derecho se presenta como un 

vasto campo de estudios en el que se ha dado 

Inglaterra, que es un sistema racional, que es el 
resultado de una deducción a partir de ciertos principios 
éticos o axiomas aceptados, o algo similar, que puede 
coincidir o no con las decisiones judiciales. Pero, si 
adoptamos el punto de vista de nuestro amigo el hombre 
malo, veremos que a él no le importan en absoluto los 
axiomas ni las deducciones y que lo que quiere saber es 
lo que los tribunales de Massachusetts o de Inglaterra 
probablemente harán en realidad. Yo estoy muy de 
acuerdo con él. Las profecías acerca de lo que los 
tribunales harán realmente, y nada más pretencioso que 
eso, es lo que yo entiendo por Derecho.” Holmes, 2012, 
pp. 59 y 60.  



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 119-138 
 
 
 

 
128 

respuesta a la pregunta sobre qué es el 

derecho, a través de una rica variedad de 

propuestas teóricas. Estas respuestas se 

conectan con otros posicionamientos 

filosóficos. Los problemas que se abren en el 

ámbito de la filosofía del derecho entran en 

contacto con otras cuestiones y enfoques 

filosóficos presentes en campos de disciplinas 

filosóficas afines o colindantes como ética, 

filosofía política, epistemología, teoría de la 

argumentación, lógica, entre otras (Cf. Fasso, 

1982). Como dijimos anteriormente, lejos de 

lo que el sentido común más extendido suele 

sostener, no podemos decir que no hay 

respuesta a la pregunta sobre la naturaleza 

del derecho, muy por el contrario, hay muchas 

respuestas y todas atendibles y complejas 

que deben ser analizadas críticamente pues 

están conectadas con otros problemas de la 

filosofía.  

Si nos enfocamos en la relación entre el 

derecho y la moral, es importante comenzar 

estableciendo que se trata de dos ámbitos 

adyacentes pero distintos. En primer lugar, 

mientras que la moral no es obra directa de 

una sola persona humana en particular o de 

un grupo concreto siguiendo algún tipo de 

procedimiento (Cf. Dworkin, 2014), muy por el 

contrario, el derecho es algo creado por una 

autoridad o una institución en un Estado. De 

esto se sigue que, si bien el conjunto de las 

normas morales dentro de una comunidad 

puede ser algo más o menos claro para un 

grupo de ciudadanos, ya que se refleja en sus 

prácticas sociales, es evidente que no posee 

un ámbito territorialmente preciso de 

aplicación como sí lo tiene el derecho. Para 

ilustrar esto, consideremos el caso de dos 

países vecinos cuyos ciudadanos comparten 

el conjunto de normas morales y sociales de 

la región, si bien pueden tener esas normas 

en común, difieren en su relación de 

obediencia al orden jurídico al que 

pertenecen. Por otro lado, puede darse 

también que dentro de un país con un territorio 

muy extenso –v.g. Rusia, Argentina, Brasil, 

etc.– haya varios sistemas morales, ahora 

bien, puede haber diferentes comunidades 

separadas por las distancias en las que 

existan distintas normas morales, no 

obstante, de allí no se sigue que pueda haber 

diferencias en relación con el orden jurídico al 

que le deben obediencia. Si por varias 

razones no puede estar claro cuál es el rango 

territorial en el que operan las normas morales 

de una comunidad ni se pueden precisar los 

alcances de esas normas, esto es distinto con 

relación al derecho porque el Estado reclama 

obediencia a su derecho que fue dado en 

forma de la palabra escrita al interior de sus 

fronteras.  

En segundo lugar, la moral no solo puede 

tener bordes opacos y difusos en sus lugares 

de aplicación, sino que también puede carecer 

de claridad en cuanto a las condiciones de 

aplicación de las normas. Esto no pasa con el 

derecho. Cuando hablamos de normas 

morales no están claras cuáles son las 

circunstancias en las que se aplican y cuáles 

no, la autoridad encargada de interpretar el 

significado de las formulaciones, etc.- en otros 

términos ¿quién/es es/son autoridad en la 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 119-138 
 
 
 

 
129 

materia?, ¿cuándo y cómo observa/n y 

aplica/n las normas?, ¿de qué modo 

establece/n sanciones?, ¿cómo y cuándo se 

extingue la pena?, entre otras cuestiones. En 

otras palabras, si por ejemplo violo alguna 

norma moral no está claramente definido 

quién/es, cuándo y cómo juzga/n y da/n una 

sentencia, quién/es aplica/n la sanción, cómo 

y cuándo se cumple una pena y quién/es 

controla/n el cumplimiento. Las normas 

morales pueden ser conocidas mas no 

necesariamente siempre están escritas, y si lo 

están, pueden ser interpretadas de varios 

modos. Todo esto abre serios problemas que 

se traducen en cierta relativa efectividad que 

poseen las normas morales.  

El derecho se instituye como un conjunto de 

normas para una comunidad política 

específica dentro de un territorio definido.  En 

tal sentido, reclama validez normativa dentro 

de ese territorio. Ese conjunto de normas 

constituye un sistema u orden jurídico que 

está establecido e impuesto por autoridades 

reconocidas a través de prácticas en 

instituciones autorizadas. Estas autoridades 

tienen la capacidad de generar el orden 

jurídico mediante reglas y procedimientos que 

las autorizan, y también tienen la autoridad 

para hacer cumplir esas normas. El sistema 

jurídico se caracteriza por su organización y 

estructura, y se rige por principios y normas 

que regulan las relaciones entre los individuos 

y la sociedad en general. Es a través de este 

sistema que se busca garantizar el orden 

social en el resguardo del orden jurídico y la 

protección de los derechos y deberes de las 

personas.  

Como sostiene Norberto Bobbio, podemos ver 

“derecho y Estado en las acepciones más 

comunes de estos dos términos, como dos 

caras de la misma moneda” (1986, p. 453). 

Existe una línea de convergencia entre el 

proceso de “estatalización del derecho y de 

juridicización del Estado” (Bobbio, 1986, p. 

453). El derecho está establecido por quien/es 

detenta/n el poder soberano del Estado. El 

derecho es el instrumento del poder político 

soberano. El establecimiento de un sistema 

jurídico es una forma de sustanciación de la 

soberanía. La soberanía de un Estado no 

reconoce Estados superiores y puede 

establecer e imponer y hacer cumplir sus 

reglas. De allí que, si otro Estado estuviera por 

encima, debería algún tipo de obediencia al 

orden normativo de ese Estado o de ese 

conjunto de Estados que admite como 

primeros y a cuyos órdenes jurídicos se 

subsume. Ahora bien, si ningún Estado pone 

por delante a otro Estado, esto implica 

normativamente la igualdad entre los Estados. 

La independencia de un Estado, en tal 

sentido, no es un predicado que se atribuye 

solo a uno –no es un atributo– sino que se 

trata de una condición relativa a una relación, 

se es independiente de otro Estado. De tal 

modo, no sólo se entiende políticamente 

independiente de cualquier otro poder sino 

también legalmente, en tanto tiene el poder y 

el deber de juzgar según su plexo jurídico 

todas las acciones que se lleven adelante 

dentro de su territorio. Ser soberano implica 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 119-138 
 
 
 

 
130 

normativamente ser la fuente de mando para 

instaurar, abolir y hacer respetar las leyes de 

su orden normativo. Asimismo, también 

implica que fácticamente se tiene la capacidad 

de poder hacerlo. 

A través del derecho una sociedad define, 

precisa, de diversos modos, las reglas que 

permiten prevenir conflictos y regular la 

convivencia pacífica en las distintas 

dimensiones de la sociedad –económica, 

política, civil, etcétera. Asimismo, el derecho 

también precisa de modo escrito cuáles son 

los castigos o sanciones ante el 

incumplimiento de las mismas, cómo, quién, 

cuándo y dónde se juzgan, quiénes las dictan 

y en qué consiste cada pena para cada acción 

que viole una norma. Como puede verse, son 

funciones sustantivas del derecho, por una 

parte, proveer normas que impidan conflictos 

y, por otra parte, en el caso que se ocasionen 

esos conflictos porque se ha quebrado la ley, 

se estipulen los medios que permitan 

resolverlos. 

En relación con la rápida comparación dada 

entre estos dos órdenes normativos, y solo 

por poner un ejemplo, mientras que la moral 

de una religión dada puede observarse de 

modos muy distintos en territorios diferentes, 

el derecho reclama que el conjunto de normas 

que lo definen se obedezca de forma definida 

dentro de los límites territoriales en los que se 

lo reconoce vigente. Siguiendo a Max Weber 

recordemos que el Estado 

[...] es aquella comunidad humana que, 

dentro de un determinado territorio (el 

‘territorio’ es un elemento distintivo), 

reclama (con éxito) para sí el monopolio de 

la violencia física legítima. Lo distintivo de 

nuestro tiempo es que a todas las demás 

asociaciones e individuos sólo se les 

concede el derecho a la violencia física en 

la medida en que el Estado lo permite. El 

Estado es la única fuente del “derecho” a la 

violencia. (Weber 1979, pp. 83-84)   

El derecho es el resultado de distintos tipos de 

prácticas de quienes pertenecen a una 

comunidad definida y reclama para sí 

obediencia, ese reclamo posee la autorización 

del monopolio de la violencia. En tal sentido, 

el ordenamiento jurídico impuesto por el 

Estado exige ser obedecido por sus 

destinatarios antes que cualquier otro 

sistema. En la definición weberiana del 

Estado, el derecho queda subsumido a la 

coerción. No obstante, hay también un punto 

central que debe destacarse en la definición 

del Estado allí dada: al momento que reclama 

el monopolio de la violencia física, está 

reclamando también el monopolio para 

determinar estándares normativos que 

regularán la vida de los ciudadanos.  

Existen distintas teorías relacionadas con la 

obediencia al derecho, pero digamos 

brevemente que cuando los individuos 

cumplen con el derecho y prestan obediencia 

sientan las condiciones de posibilidad de la 

cooperación social (Cf. Malem Seña, 2008). 

Ahora bien, cuando las prescripciones 

jurídicas son contrarias al interés del agente, 

la obediencia se basa en razones 

prudenciales que anteponen la preferencia de 

evitar la coacción del Estado antes que otra. 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 119-138 
 
 
 

 
131 

Surge un problema importante ¿existen o no 

límites para la obediencia al derecho? Por 

ejemplo, ¿es correcto hablar de obediencia 

debida en casos en los que existen leyes que 

habilitan la eliminación, la discriminación o el 

desplazamiento de algún grupo ideológico, 

sexual, racial, etario, religioso o étnico de la 

sociedad? Es aquí donde la evaluación moral 

del derecho se convierte en un punto crucial 

de inflexión. En ese sentido, veamos una 

disputa clásica al interior de la filosofía del 

derecho: iusnaturalismo versus el positivismo.  

Ciertamente es una simplificación presentar a 

las partes de la contienda de ese modo dado 

que hay diversas formas de iusnaturalismos –

antiguos, medievales, modernos, 

contemporáneo, y al interior de cada una de 

esas épocas hay diferencias específicas entre 

distintas teorías o escuelas–. Del mismo modo 

podemos decir que hay numerosas formas de 

positivismos. No obstante, podemos 

reconstruir la controversia siguiendo 

nuevamente a Carlos Nino (1987, p. 28), 

quien nos señala que para la concepción 

iusnaturalista hay dos tesis centrales donde 

se puede observar que una tiene jerarquía 

sobre la otra:  

a) Una tesis de filosofía ética que sostiene que 

hay principios morales y de justicia 

universalmente válidos y asequibles a la razón 

humana. 

b) Una tesis acerca de la definición del 

concepto de derecho, según la cual un 

                                                           
5 Sobre este punto, sugerimos la lectura de 

Lariguet, 2008. 

sistema normativo o una norma no pueden ser 

calificados de "jurídicos" si contradicen 

aquellos principios morales o de justicia 

La primera tesis presupone la existencia de un 

ordenamiento axiológico anterior al derecho 

positivo. En tal sentido, la forma en la que 

debería darse el derecho positivo qua 

artefacto social es siguiendo esos principios a 

los que se puede llegar mediante la razón. Al 

igual que los teoremas matemáticos, esos 

principios morales y de justicia son 

(¿platónicamente?) universales, inmutables e 

independientes de que creamos en ellos o de 

que los conozcamos.  

Para los defensores del derecho natural, una 

norma jurídica es derecho si su contenido se 

ajusta a esos principios. En otras palabras, el 

derecho injusto no es derecho y en tanto no lo 

es, no le deberíamos obediencia. Sófocles en 

el siglo V a.C. representó la disputa de los 

órdenes normativos contrapuestos en la 

tragedia de Antígona.5 Ella enfrentó al rey de 

Tebas, su tío Creonte, quien había decretado 

que el cuerpo de Polinices, hermano de 

Antígona, fuese dejado sin sepultura como 

castigo por haberse rebelado. Antígona 

desobedeció la ley positiva de Creonte para 

acatar lo que entendía que era la ley superior. 

Para Antígona, ley injusta no es ley en tanto 

contraría lo dicta el derecho natural. Más acá 

en el tiempo, las Madres de Plaza de Mayo 

desafiaron, enfrentaron y desobedecieron 

normas positivas de su tiempo reclamando en 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 119-138 
 
 
 

 
132 

público al Estado, a la vista de todos, la 

búsqueda y la aparición con vida de sus hijos 

quienes habían desaparecido en manos del 

Estado.  

Desde esta concepción, el examen sobre la 

validez de una norma jurídica es un examen 

sobre su moralidad. Allí, aparecen dos 

posicionamientos, para unos la norma inmoral 

no es norma jurídica por lo que implica la 

obligación de desobedecer. Para otros, desde 

una versión más atenuada de la posición, la 

norma jurídica inmoral no es sino una ley 

desviada dentro de un sistema jurídico, y en 

tal sentido, tenemos algún grado de 

obligación, pero es distinto al que tenemos 

con las otras normas. En ese punto, para no 

tomar la parte por el todo, se entiende que es 

posible que el sistema jurídico se ajuste a los 

principios morales y de justicia, aunque en él 

haya alguna norma que por alguna razón esté 

desviada. Sin embargo, eso no la pone aparte 

de aquello que es derecho. 

En oposición a los iusnaturalistas, para la 

concepción positivista –y también para los 

realistas– no se precisa recurrir a conceptos 

morales para identificar qué es derecho. El 

derecho se separa de la moral, tanto en 

términos conceptuales como al momento de 

analizarlo.6 En tal sentido, no hay problema 

aquí en afirmar que una norma jurídica puede 

ser inmoral o injusta pues la identificación de 

la validez jurídica de esa norma va apartada 

de su valoración moral.  

                                                           
6 En este punto recomendamos la lectura de 

Kelsen, 2020. 

Si se quita de la discusión contra los 

iusnaturalistas a los positivistas ideológicos –

a quienes, por un lado, Bobbio (1965) 

describe como una forma de iusnaturalismo 

soterrado y, por otro lado, Alf Ross (1963) 

describe como pseudo positivistas– la disputa 

entre ambos bandos puede verse de otro 

modo. Los positivistas ideológicos polarizan 

innecesariamente la controversia pues 

sostienen la independencia del sistema 

jurídico de cualquier ajuste con normas 

morales al punto que el derecho positivo es 

justo por ser emanación de la voluntad 

dominante. Este derecho que persigue fines 

deseables por esa voluntad, debe ser 

obedecido. Es claro que esta concepción 

implicaría deslindar de evaluaciones morales 

al derecho y a todas las decisiones que 

puedan tomar los jueces. Esto implicaría 

sostener, por ejemplo, que el derecho de 

Sudáfrica del apartheid es justo por el solo 

hecho de ser derecho vigente. Siguiendo a 

Martín Farrell, si quitamos de la contienda a 

los positivistas ideológicos por ser una 

especie de caricatura del positivismo y nos 

quedamos únicamente con otro tipo de 

positivistas, se puede observar de mejor modo 

cómo ambas posiciones se posicionan con 

respecto a la realidad jurídica.  

Para él, “no se trata de una discusión acerca 

de si la moral tiene alguna relación con el 

derecho, sino de una discusión acerca de 

cuándo debe estudiarse esa relación entre la 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 119-138 
 
 
 

 
133 

moral y el derecho, relación que ninguno de 

los contendientes niega” (Farrell, 1998, 124-

125). Cuando se quiere saber si una norma es 

derecho o no, un iusnaturalista primero hace 

la evaluación moral y luego establece si es 

derecho. En cambio, un positivista jurídico en 

primer lugar realiza algún test para saber si 

una norma es o no derecho –algún test de 

reconocimiento que prescinde de 

evaluaciones morales a través del cual busca 

determinar si tal norma pertenece o no al 

derecho conforme a los procedimientos 

legalmente aceptados que se tienen para 

dictar normas, por ejemplo, el test de pedigree 

de Hart.7 Así que, para indicar que una norma 

forma parte de un sistema jurídico, reconoce 

si tiene un origen válido o no, esto es, que ha 

sido promulgada por una autoridad 

competente de acuerdo con los 

procedimientos establecidos por otra/s 

norma/s norma/s propia/s del sistema. Luego 

de eso, en segundo lugar, establece una 

                                                           
7 Para Hart, la regla de reconocimiento tiene como 
función establecer los criterios mediante los cuales se 
determina en un sistema jurídico qué reglas forman 
parte y cuáles no. La existencia de una regla de 
reconocimiento indica que existe un método intrasistema 
para distinguir las reglas que son parte del sistema 
jurídico de las que no lo son. Esta regla, es considerada 
como una regla secundaria porque se refiere a la 
identificación, interpretación y modificación de las reglas 
primarias dentro del sistema jurídico. En cambio, las 
reglas primarias son aquellas que se aplican 
directamente a los sujetos. La regla de reconocimiento 
es el último eslabón en la cadena de razonamiento 
normativo en tanto justifica por qué se debe cumplir con 
una regla jurídica en particular. Véase, Hart, 1980. 
8 “[…] el iusnaturalista puede decirnos que cualquiera de 
esos sistemas [Derecho de la Alemania Nazi, el de la 
Unión Soviética y el de la Sudáfrica del apartheid] no es 
derecho, pero es muy claro que esa afirmación es 
insuficiente para nuestros propósitos; nosotros 
queremos saber qué son esos sistemas, no que no son. 
Si yo enfrento a un zoólogo con un animal determinado, 
y le pregunto qué es, no me quedaría conforme si el 
zoólogo en cuestión me respondiera que el animal en 

evaluación moral de la norma. Saber si el 

derecho es justo, no es una cuestión menor 

porque de ello se sigue una obligación de 

obediencia fuerte o débil: “[...] el positivista 

está pensando ahora si es moralmente 

obligatorio obedecer al derecho. Y bien puede 

concluir que no es moralmente obligatorio 

obedecer a un determinado sistema jurídico, y 

hasta puede concluir en que el sistema es tan 

inmoral que es moralmente obligatorio 

desobedecerlo” (Farrell, 1998, p. 124). Ahora 

bien, podríamos decir que para un 

iusnaturalista las normas de la Alemania nazi 

no eran derecho. En cambio, para un 

positivista, no hay duda que era derecho, pero 

era derecho injusto. Entonces, sostiene 

Farrell, la disputa no es si hay o no una 

relación entre derecho y moral sino cuándo se 

estima esa relación. El iusnaturalista estima 

hacerla antes de la determinación de si algo 

es o no derecho mientras que el iuspositivista 

la hace después.8  

cuestión no es un cisne; la respuesta es insuficiente para 
mis fines” (Farrel, 1998, p. 125). El debate entre H.L.A. 
Hart y Lon Fuller en la revista Harvard Law Review en 
1958 se centró en la cuestión de si las normas vigentes 
durante el régimen nazi en Alemania debían ser 
consideradas como "derecho" o no. La controversia 
giraba en torno a la evaluación del carácter jurídico de 
estas normas, dadas las graves violaciones de derechos 
humanos y la naturaleza injusta de muchas de las 
acciones llevadas a cabo por el régimen. Hart 
argumentó que, aunque estas normas fueran 
moralmente reprobables y perversas, aún podrían 
considerarse como derecho válido en un sentido técnico 
y descriptivo. Para Hart, el término derecho se refiere a 
las normas que son reconocidas y aplicadas por un 
sistema legal determinado, independientemente de su 
contenido moral por lo que calificar a esas normas como 
"no válidas" podría llevar a confusiones y problemas 
conceptuales en el razonamiento jurídico. Por otro lado, 
Fuller sostuvo que las normas promulgadas durante el 
régimen nazi carecían de los elementos esenciales del 
derecho en términos de procedimientos justos, garantías 
de derechos y protecciones legales, de allí que no 
debían ser consideradas como derecho legítimo debido 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 119-138 
 
 
 

 
134 

El derecho, para Hans Kelsen (1934), es el 

conjunto de normas que imponen sanción. 

Hay derecho, norma jurídica, cuando ante el 

incumplimiento se impone coacción por parte 

de un poder del Estado. Es claro que el 

derecho no se reduce a la fuerza, de lo 

contrario se reduciría al derecho penal, no 

obstante, la fuerza resulta ser una instancia 

necesaria para que haya un respeto efectivo 

que asegure la eficacia de las normas válidas 

establecidas por el poder político. Es así que 

podemos saber que al desobedecer lo que 

alguna norma prescribe, obtendremos una 

consecuencia. En el caso de la violación de 

una norma jurídica se nos impone la acción 

coactiva del Estado contra el patrimonio o la 

libertad.  

 

3. Fuentes del derecho 

El orden jurídico requiere que identifiquemos 

cuáles son las fuentes del derecho. Leyes, 

costumbre, jurisprudencia, doctrina y 

constitucionalismo han sido, sin orden de 

prelación, las fuentes a las que abogados, 

jueces, legisladores y juristas han acudido 

ante controversias, esto no es otra cosa que 

la identificación del derecho. Las fuentes 

permiten suministrar orientación en 

decisiones controvertidas sobre cómo el 

derecho debe expresarse en la solución de los 

conflictos. Las fuentes buscan dar objetividad 

a la resolución del conflicto estableciendo un 

suelo común compartido y aceptable entre las 

                                                           
a sus deficiencias fundamentales y su carácter arbitrario. 
Fuller argumentaba que ciertos principios y requisitos 
básicos deben ser cumplidos para que una norma sea 

partes. Al momento de buscar apoyo en 

aspectos legales, costumbres o 

jurisprudencia, y ponderarlos, se constituyen 

cuáles serían los criterios de objetividad a 

partir de los cuáles los actores judiciales 

entienden que la solución o bien la sentencia 

adquiere validez lógica y es jurídicamente 

valiosa. Cuando se establece alguna solución 

a un caso jurídico, se entiende que dicha 

solución basada en la norma específica que 

cubre el caso no se halla aislada, sino que al 

llegar al final de un razonamiento jurídico 

completo se fundamenta en el conjunto del 

derecho. En tal sentido, las soluciones 

jurídicas no solo se basan en la fuerza de la 

norma aplicada sino en la fuerza del propio 

derecho. En los casos controvertidos, para 

algunos, el razonamiento jurídico se nutre de 

la diversidad de fuentes y normas para dar 

una respuesta que ratifique la unidad del 

sistema de derecho.  

El concepto de "fuentes" en el ámbito jurídico 

es ambiguo, ya que puede referirse a cuatro 

ideas distintas. En primer lugar, puede hacer 

referencia a las causas o mecanismos que 

han dado lugar a la creación del derecho. En 

segundo lugar, puede aludir a la 

manifestación concreta del derecho. En tercer 

lugar, puede referirse a la autoridad de la cual 

emana el derecho. Y, por último, puede hacer 

referencia al fundamento de validez de las 

normas jurídicas, donde las normas inferiores 

se basan en las superiores (Cueto-Rúa, 1994, 

considerada verdaderamente como "derecho". Hart, 
1958 y Fuller, 1958. 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 119-138 
 
 
 

 
135 

Cap. 1) Estas diferentes interpretaciones de la 

metáfora de la fuente dan lugar a tres tipos de 

discursos distintos. En primer lugar, 

encontramos un discurso explicativo que 

busca presentar los fenómenos jurídicos 

como una categoría dentro de los fenómenos 

sociales. Este enfoque entiende la pregunta 

por el origen del derecho en términos de las 

causas sociales que explican la génesis de los 

fenómenos jurídicos. En segundo lugar, 

hallamos un discurso de tipo justificativo 

donde el origen se entiende no como las 

causas que explican, sino como la 

fundamentación de la obligatoriedad del 

derecho. Allí se plantea la pregunta de por qué 

el derecho obliga y de dónde proviene su 

obligatoriedad. En este discurso, el derecho 

se presenta en relación con otros fenómenos 

prácticos como la moral. En tercer lugar, 

encontramos un discurso sistemático que 

enfatiza el carácter autónomo de los 

fenómenos jurídicos donde aparece la 

autorregulación del derecho y, con ello, se da 

cuenta de un origen jurídico de los fenómenos 

jurídicos (Aguiló Regla, 2015, Cap. 27). 

Las fuentes del derecho tanto formales como 

materiales, no sólo dan origen y autoridad al 

derecho, sino que además tienen lugar en las 

formas en las que los jueces interpretan y 

aplican el derecho de manera coherente, 

según cual sea la concepción del derecho que 

poseen, esto es, si simplemente aplican 

reglas existentes o si le dan lugar a principios. 

Ronald Dworkin argumenta que los jueces a 

menudo tienen que tomar decisiones en casos 

difíciles en los que no hay reglas claras o 

precedentes directamente aplicables. En tales 

casos, los jueces recurren a principios legales 

y morales más amplios para resolver las 

controversias de manera justa y coherente. El 

enfoque interpretativo de Dworkin plantea que 

la determinación de lo que el derecho exige en 

un determinado tema no se basa únicamente 

en la norma que cubre el caso, sino que bien 

vale la interpretación constructiva de las 

acciones pasadas de los oficiales y la 

ponderación de principios (Dworkin, 1988).  El 

enfoque interpretativo se desarrolló como 

respuesta y crítica a la teoría positivista del 

derecho de Hart y en contraste con el 

positivismo argumenta que la evaluación 

moral es una parte integral del proceso para 

determinar lo que el derecho exige. Para 

Dworkin, el derecho está compuesto no sólo 

por normas como pueden pensar los 

positivistas sino también por principios 

(Dworkin, 1984). La distinción entre normas y 

principios establece que, por un lado, las 

normas son reglas que se aplican de manera 

concluyente –a menos que sean anuladas o 

exista una excepción específica– y, por otro, 

los principios deben ponderarse, no se aplican 

de manera concluyente o en términos 

absolutos en tanto refieren al ámbito moral. 

Además, pueden variar en el peso que tienen 

a favor o en contra de un resultado particular 

en un caso específico. En una disputa legal, 

puede haber principios que respalden ambos 

lados –pensemos en el caso de la interrupción 

legal del embarazo o de la manipulación 

genética de embriones (Cf. Busdygan, 2018; 

2022)– y es tarea de los tribunales hallar el 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 119-138 
 
 
 

 
136 

balance adecuado. Así, para esta mirada, una 

visión integral del derecho no puede dejar 

afuera a los principios cuando precisa dar una 

respuesta correcta a un problema difícil, pues 

el derecho no se agotaría en sus normas. La 

interpretación del derecho implica no sólo 

aplicar reglas existentes sino también 

identificar y justificar los principios 

subyacentes que informan esas reglas y que 

guían la toma de decisiones judiciales. En su 

enfoque, el ajuste de una proposición jurídica 

con respecto a las acciones pasadas juega un 

papel importante. Los jueces, al decidir casos 

y al determinar qué cuenta como derecho en 

un caso específico, deben considerar la 

información proporcionada por las acciones 

pasadas, como leyes y decisiones judiciales, 

y las teorías que explican esas acciones. Al 

compararlas, los jueces deben evaluar cuán 

bien se ajustan a la información y cuál es su 

valor moral. El equilibrio entre el ajuste y el 

valor moral es una cuestión interpretativa, y la 

respuesta puede variar según el ámbito. El 

enfoque dworkinano ha sido considerado, en 

sentido amplio, una especie de teoría del 

derecho natural en tanto sostiene que no hay 

una separación conceptual entre lo que el 

derecho es y lo que debería ser si los jueces. 

En relación con nuestra sección, cabe 

destacar la importancia de que una 

comunidad hable con una sola voz a través de 

sus leyes. El entendimiento de la naturaleza 

del derecho y la determinación de lo que el 

derecho exige en un sistema jurídico particular 

implican una interpretación constructiva que 

se basa en la reflexión sobre las prácticas 

anteriores y su reinterpretación a la luz de los 

propósitos del derecho en los que no solo se 

justifica sino también se limita la coerción 

estatal.  

 

A modo de cierre 

Hasta aquí entonces nuestro recorrido. 

Hemos iniciado el capítulo al plantear algunos 

de los principales interrogantes en torno a la 

definición del derecho. A medida que 

avanzamos en el análisis de esta noción, 

exploramos las cuestiones recurrentes que 

surgen en relación con las diferentes 

corrientes teóricas que intentan definirlo. 

También examinamos las preguntas comunes 

y los diversos usos del término. El hilo 

conductor de nuestra discusión fue la relación 

entre el derecho y la moral, allí abrimos las 

controversias que se dan entre dos de las 

principales teorías del derecho. Como si fuera 

un primer mapa, ofrecimos una primera visión 

de un territorio que se extiende aún más y 

sobre el cual se puede seguir profundizando 

hacia otros problemas y hacia muchas otras 

teorías. Esperamos que estas páginas 

resulten un estimulante punto de partida para 

esa tarea.  

 

 

 

  



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 119-138 
 
 
 

 
137 

Referencias 

Aguiló Regla, J. (2015). Fuentes del derecho. 

En J. L. Fabra Zamora y A. Nuñez Vaquero 

(Eds.), Enciclopedia de filosofía y teoría del 

derecho, Vol. 2, UNAM. 

Atienza, M. (1985). Introducción al derecho. 

Barcanova. 

Bix, B. H., Trujano, E. R., & Lizarraga, P. A. V. 

(2009). Diccionario de teoría jurídica. 

UNAM. 

Bobbio, N. (1986). Derecho. En N. Bobbio y N. 

Matteucci, G. Pasquino (Eds.), Diccionario 

de política. Siglo XXI Editores. 

Busdygan, D. (coordinador) (2018), Aborto: 

aspectos normativos, jurídicos y 

discursivos, Editorial Biblos. 

Busdygan, D. (2022) Democracia y razón 

pública. La deliberación sobre el aborto y el 

estatus de la vida prenatal, Editorial de la 

Universidad Nacional de Quilmes. 

Disponible en 

https://clacso.org.ar/biblioteca_unq/detalle.

php?id_libro=2535 

Caracciolo, R. A. (1996). Sistema jurídico. En 

El derecho y la justicia (pp. 161-176). 

Trotta. 

Carrió, G. R. (1990). Notas sobre derecho y 

lenguaje. Buenos Aires: Abeledo-Perrot. 

Cerezo, M. (2011). Vaguedad. En L. Vega y P. 

Olmos (Eds.), Compendio de lógica (pp. 

620-624). Trotta. 

Cueto-Rua, J. C. (1994). Fuentes del derecho. 

Abeledo-Perrot. 

Dworkin, R. (1988). El imperio de la justicia. 

Gedisa. 

Dworkin, R. (1984). Los derechos en serio. 

Ariel 

Dworkin, R. (2014). Justicia para erizos. 

Fondo de Cultura Económica. 

Farrell, M. D. (1998). ¿Discusión entre el 

derecho natural y el positivismo jurídico? 

Doxa: Cuadernos de Filosofía del Derecho. 

Actas del XVIII Congreso Mundial de la 

Asociación Internacional de Filosofía 

Jurídica y Social (Buenos Aires, 1977), 

núm. 21, vol. II, pp. 121-128  

Fassò, G. (1982). Historia de la Filosofía del 

Derecho. Pirámide. 

Fuller, L. L. (1958). Positivismo y fidelidad a la 

ley-Una respuesta al profesor 

Hart. Harvard law review, 71 No. 4, pp. 

629-654. 

Hart, H. L. (1958). Positivism and the 

Separation of law and morals. Harvard Law 

Review, 71 No. 4, pp. 593-629. 

Hart, H.L.A., (1980). El concepto de derecho. 

Editora Nacional. 

Holmes, W. O. (2012). La senda del derecho. 

Marcial Pons. 

Kelsen, H. (2020). Teoría pura del derecho. 

Eudeba 

Lariguet, G. (2008). Dilemas y conflictos 

trágicos: una investigación conceptual. 

Palestra Editores. 

Malem Seña, E. (2008). Obediencia al 

derecho. En E. Garzón Valdés y F. Laporta 

(Eds.), El derecho y la justicia.Trotta. 

Nino, C. (1987). Introducción al análisis del 

derecho. Astrea. 

Nino, C. S. (1980). Introducción al análisis del 

derecho. Astrea. 

https://clacso.org.ar/biblioteca_unq/detalle.php?id_libro=2535
https://clacso.org.ar/biblioteca_unq/detalle.php?id_libro=2535


Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 119-138 
 
 
 

 
138 

Ross, A. (2019). La naturaleza del derecho. 

En Sobre el derecho y la justicia. Eudeba. 

Suárez, E. (2020). Introducción al derecho. 

Ediciones UNL. 

Trujillo, I. (2015). Iusnaturalismo Tradicional 

Clásico, Medieval e Ilustrado. En J. L. 

Fabra Zamora y A. Nuñez Vaquero (Eds.), 

Enciclopedia de filosofía y teoría del 

derecho, Vol. 1. UNAM. 

Weber, M. (1979). “La política como vocación, 

1919”. En El político y el científico. Alianza. 

  

 

 

Daniel Busdygan es Doctor en Filosofía y 

Magister en Ciencias Sociales y 

Humanidades. Se desempeña como Profesor 

Adjunto de Filosofía del Derecho en la 

Universidad Nacional de La Plata (UNLP) y de 

Filosofía Política en la Universidad Nacional 

de Quilmes (UNQ). Además, es director del 

Proyecto I+D-UNQ “Democracia y diálogo 

público”. Entre sus principales publicaciones 

están los libros: Sobre la despenalización del 

aborto (Edulp, 2013) y, Democracia y razón 

pública (UNQ, 2022), además de otros en 

colaboración: Conocimiento, arte y valoración: 

perspectivas filosóficas actuales (PGD, 2016), 

Ideas y perspectivas filosóficas (UNQ, 2017), 

Aborto: aspecto normativos, jurídicos y 

discursivos (Biblos, 2018) y Rostros del 

igualitarismo (Teseopress, 2020). 

Correo electrónico: dbusdygan@gmail.com  

 

mailto:dbusdygan@gmail.com


Estado 

 

 

 

Carlos Balzi 
Universidad Nacional de Córdoba 

 
 
 

Recibido: 23 de octubre de 2023 
Aceptado: 30 de marzo de 2024 
 

 

Resumen 
Si bien el Estado es una presencia permanente en nuestras vidas, ni siempre fue así ni conviene olvidar las 
múltiples y arduas polémicas que la filosofía política ha mantenido y mantiene sobre sus características y su 
legitimidad. En este trabajo pretendemos describir algunos de los hitos fundamentales de la historia del 
concepto de “Estado”, partiendo de origen como noción independiente en el siglo XVII, pasando por su 
glorificación a comienzos del XIX, para llegar a las tres perspectivas críticas -marxista, anarquista y liberal- 
que, desde la segunda mitad de ese mismo siglo XIX han erosionado la confianza en él, abriendo las grietas 
en la que fuera una estructura sólida y planteando dudas respecto a la salud de Estado en el presente y, 
fundamentalmente, en el futuro 
Palabras clave: Estado, historia, crisis, legitimidad, fuerza 
 
 

Abstract 
Although the State is a permanent presence in our lives, it was not always like this nor should we forget the 
multiple and arduous controversies that political philosophy has maintained and continues to maintain about 
its characteristics and legitimacy. In this work we intend to describe some of the fundamental milestones in the 
history of the concept of "State", starting from its origin as an independent notion in the 17th century, passing 
through its glorification at the beginning of the 19th century, to reach the three critical perspectives - Marxist, 
anarchist and liberal - that, since the second half of that same 19th century, have eroded confidence in it, 
opening the cracks in what was a solid structure and raising doubts regarding the health of the State in the 
present and, fundamentally, in the future.  
Keywords: State, History, crisis, legitimacy, force 
 
 
 

Introducción: el misterioso Estado 

“Harding se queja de que, al hablar del estado 

como una persona distinta tanto de los 

gobernantes como de los gobernados, yo 

introduzco ‘una entidad nueva y misteriosa’. 

Ahora: el concepto de estado tal como lo 

hemos heredado es una entidad misteriosa. 

Lo que quiero es tratar de penetrar el misterio 

en vez de dejarlo de lado” (Skinner, 2005, p. 

71) 

Puede resultar extraño que se introduzca un 

texto sobre el Estado vinculándolo con el 

misterio. Nuestra vida transcurre desde el 

nacimiento hasta la muerte en Estados. 

Hablamos sobre él, ya sea para defenderlo, 

criticarlo, despreciarlo. Entendemos a la 

perfección expresiones como “Estado 

benefactor”, “Estado mínimo”, “Estado total” o 

“Estado nación”. Debatimos 

apasionadamente cuando alguien culpa al 

Á
go

ra
 U

N
La

R
, v

o
l. 

9
, n

ú
m

. 2
3

, a
go

. 2
0

2
4

, A
rg

en
ti

n
a,

 IS
SN

: 2
5

4
5

-6
0

2
4

, p
p

. 1
3

9
-1

6
0

 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 139-160 
 
 
 

 
140 

Estado de todos los males o cuando se 

esperan de él los bienes (“El Estado 

proveerá”). Podemos intuir, en fin, de qué 

tratará una película como la de Sergei 

Loznitsa, “Funeral de Estado”: sobre las 

exequias de un “jefe de Estado” (y también 

entendemos esa expresión). Y aunque quizás 

con alguna perplejidad inicial, comprendemos 

también a qué se refiere la fórmula 

constitucional de Bolivia: “Estado 

plurinacional”. Si todo lo que sucede alrededor 

de este término tan familiar es claro y distinto, 

¿por qué hablar del “misterioso Estado”? 

Porque puede suceder, como tantas otras 

veces, que la apariencia de comprensión de 

un fenómeno como el del Estado no sea otra 

cosa que el resultado de haber omitido una 

pregunta, en este caso, la más 

engañosamente sencilla: ¿qué es el Estado? 

En las páginas que siguen no se encontrará, 

tampoco, la respuesta. En su lugar, 

proponemos aportar algunos elementos que 

contribuyan a fomentar una actitud 

desconfiada y levemente incrédula respecto a 

nuestro aparentemente obvio saber sobre 

esta extraña entidad que llamamos –desde no 

hace tanto tiempo– “Estado”.  

Con ese objetivo como guía, y tras reconstruir 

brevemente cuáles eran algunas de las 

instituciones políticas que organizaban la 

convivencia humana antes de que el Estado 

propiamente dicho se impusiera en la 

Modernidad, nos detendremos en unas 

pocas, pero canónicas, teorías sobre el 

Estado que desde comienzos de nuestro 

período histórico algunos filósofos pensaron y 

debatieron: las de Hobbes, Hegel, Marx y los 

marxistas, el liberalismo y el anarquismo. 

Vamos. 

 

1. El Estado antes del Estado 

Que, hasta donde la información nos permite 

saber, desde que hay humanidad existen 

formas de regular la interacción entre los 

seres humanos es una convicción compartida 

y confirmada por la antropología. Ahora bien, 

¿se trató siempre de Estados? La pregunta 

posiblemente no admita una respuesta 

unívoca, si bien demanda algunas 

aclaraciones. Werner Conze supo escribir al 

respecto lo siguiente:  

“La aplicación del término ‘Estado’ a todas 

las culturas y períodos de la historia 

universal puede ser sostenida si se hace de 

modo consciente y es metodológicamente 

justificada en vista a su valor (comparativo) 

como también a su limitada potencia 

enunciativa. En un sentido amplio, 

susceptible de ser fundamentado desde la 

antropología cultural, no hubo en la historia 

ninguna existencia humana sin un orden 

sancionado de mayores o menores 

unidades sociales al servicio de la vida en 

conjunto en el interior y de la protección 

hacia el exterior. Es una cuestión de 

acuerdo de definición si para eso se debe 

usar el término ‘Estado’ como concepto 

general formalizado (dado el caso a partir 

de qué límite del alcance y de la intensidad 

organizativa duradera)” (Conze, 2021, p. 

136) 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 139-160 
 
 
 

 
141 

Entonces, con Conze, estamos autorizados a 

emplear la palabra para referirnos a formas de 

vinculación institucionalmente reguladas en 

cualquier tiempo y lugar, siempre y cuando 

seamos plenamente conscientes de que, al 

hacerlo, estamos cometiendo lo que los 

historiadores llaman un “anacronismo”: 

aplicamos un término que no existía en la 

época del fenómeno al que nos referimos. Es 

esta una práctica muy extendida. Veamos dos 

ejemplos. 

El primero está tomado de un libro que fuera 

fundamental para pensar filosóficamente el 

fenómeno del incipiente fascismo europeo: El 

mito del Estado, de Ernst Cassirer: 

Ningún otro pensador tuvo una visión tan 

honda de lo que realmente es y significa el 

Estado Poder, y ningún otro autor ha dado una 

descripción tan clara, impresionante y 

penetrante de su verdadera naturaleza, como 

Platón en su Gorgias. (Cassirer, 1947, p. 90) 

El segundo es un pasaje de una traducción 

contemporánea del diálogo Sobre la ira, del 

filósofo y político romano del siglo I, Séneca 

¿Por qué otro medio restauró Fabio las 

fuerzas quebrantadas del Estado, sino porque 

supo contemporizar, diferir y retrasar, 

recursos todos que los airados ignoran? 

Habría perecido el Estado, que entonces se 

hallaba en las últimas, si Fabio se hubiera 

atrevido a todo cuanto le inducía su ira 

(Seneca, 2013, p. 141) 

Ambas citas, tan disímiles por otra parte, 

comparten un uso no problematizado de 

nuestro término para referirse a instituciones 

políticas distintas entre sí, pero sobre todo 

(como veremos más adelante), diferentes a 

nuestro propio “Estado”. En el primer caso, 

Cassirer asimila la polis ateniense del siglo IV 

ac., tan singular y tan trascendente para la 

historia del pensamiento político (de hecho, 

“político” deriva de polis) al tipo de 

configuración que veía consolidarse, 

amenazadoramente, en la Europa del 

fascismo en auge: el “Estado-poder”. En la 

segunda cita, el traductor escoge verter el 

sustantivo latino imperium por un término más 

familiar, “Estado”. Como apuntaba el texto de 

Conze, ninguna de estas dos decisiones 

teóricas serían problemáticas, si no fuera 

porque en ninguno de los dos casos parece 

haber una consciencia del anacronismo 

implicado: estrictamente, como se verá, ni la 

polis griega ni el imperium romano serían 

identificables sin más con nuestro Estado.  

Habrá que esperar muchos siglos, hasta los 

tempranos inicios de la Modernidad, para que 

comiencen a ser pensados (y escritos) sus 

primeros elementos. La historia completa de 

la sucesión inestable de estos surgimientos es 

imposible de contar aquí, pero sí es posible 

reconstruir algunos hitos que marcaron este 

devenir.  

Para comprender el sentido en que se 

desarrollaron estos elementos, es preciso 

recordar que desde fines del Medioevo y 

hasta bien entrada la Modernidad, la forma de 

gobierno que se impuso con una hegemonía 

casi completa fue la monárquica, y es por eso 

que el primer episodio de la historia del 

concepto se dará bajo la forma de una 

distinción al interior de la propia actitud hacia 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 139-160 
 
 
 

 
142 

los reyes. Se trata de la célebre doctrina de 

“Los dos cuerpos del Rey” (Kantorowicz 

2012). Brevísimamente, si hasta fines del siglo 

XIV había una identificación plena entre la 

institución política y la persona del rey, a partir 

de entonces, por obra, entre otros, de Juan 

Gerson, comenzará a operar una distinción 

entre el cuerpo orgánico del monarca y su 

cuerpo espiritual, místico o político; mortal el 

primero, inmortal el segundo, natural el 

primero, abstracto el segundo. De este modo, 

al establecer una vita civilis del rey, diferente 

de su vida natural, se abría el camino para 

comenzar a pensar en un poder diferente al 

del individuo natural que casualmente 

ocupara la magistratura suprema. La 

distinción entre el abstracto poder de la 

comunidad –pensado bajo la forma de la 

persona política del soberano- y el poder del 

individuo temporalmente ocupante de ese 

sitio se revelará, andando los siglos, como 

fundamental para el desarrollo del concepto 

moderno de Estado. 

El segundo hito de esta historia de progresiva 

abstracción conceptual se dará un par de 

siglos más tarde, en la Italia del Renacimiento, 

allí donde, según la muy influyente afirmación 

de Jacob Burckhardt, se le habría dado forma 

definitiva al Estado como artificio claramente 

diferenciado de gobernantes y gobernados: al 

Estado como “obra de arte” (Burckhardt, 2004, 

cap. 1). Veremos que, más allá de la 

convicción con la cual la argumentó, la opinión 

de Burckhardt es dudosa. Sin embargo, textos 

justamente célebres parecen abonarla. Por 

ejemplo, las líneas iniciales del libro más 

influyente de la política renacentista, El 

príncipe, de Nicolás Maquiavelo: “Todos los 

estados, todos los dominios que han tenido y 

tienen soberanía sobre los hombres, han sido 

y son o repúblicas o principados.” 

(Maquiavelo, 1992, p. 72) En estas pocas 

palabras se oculta una innovación 

fundamental. Así como la doctrina de los dos 

cuerpos del rey había introducido una cuña 

entre el ser humano individual a cargo del 

reino y su función política, ahora Maquiavelo 

añade otra: que no importa cuál sea la forma 

de gobierno que un pueblo se da a sí mismo, 

sino la soberanía de su poder. Esa soberanía, 

ese poder que excede al de todos los 

individuos y partidos, es la marca del Estado. 

En base a ello, Conze puede afirmar:  

Así, el “stato” de Nicolás Maquiavelo ya 

tenía una acepción en tanto concepto 

autónomo que no necesitaba que se 

agregara ninguno de los complementos de 

especificación: del príncipe, o de la 

república, una acepción que se impone 

entre nosotros recién en el siglo XVIII. 

(Conze, 2021, p. 130) 

Según esta apreciación de Conze, podríamos 

finalmente situar el origen de nuestro 

concepto moderno de Estado como una 

institución artificial, diferenciada tanto de las 

personas naturales eventualmente a cargo 

como de las formas de gobierno que cada 

pueblo se dé a sí mismo. Pero esto aún sería 

precipitado, y es conveniente exigir alguna 

paciencia. Porque si bien Maquiavelo y sus 

contemporáneos dieron un paso fundamental 

en la configuración de la Modernidad política, 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 139-160 
 
 
 

 
143 

conservaron algunas convicciones que será 

preciso abandonar para llegar a la plena 

realización de nuestro concepto. En particular, 

en el republicanismo cívico del renacentista, 

dentro del cual hay consenso en situar la obra 

de Maquiavelo, persiste un último rasgo que 

se opone a su total asimilación a lo que la 

Modernidad entenderá por “Estado”: la 

distinción entre pueblo o comunidad y Estado. 

Quentin Skinner lo ha resumido con 

perspicacia: 

A pesar de la obvia importancia de estos 

teóricos, nos equivocaríamos si 

concluyéramos que su uso del término status 

y sus equivalentes en las lenguas vernáculas 

expresaba una comprensión moderna del 

estado como una autoridad diferenciada de 

gobernantes y de gobernados. Los escritores 

republicanos adoptan sólo una mitad de esta 

doblemente abstracta noción del poder 

público. Por una parte, constituyen el primer 

grupo de escritores políticos que hablan con 

plena autoconciencia de una distinción 

categórica entre estados y gobernantes, y al 

mismo tiempo expresan esa distinción como 

una pretensión sobre las estructuras 

independientes de stati, états y states, Pero, 

por otra parte, no establecen una distinción 

semejante entre los poderes de los estados y 

los poderes de las comunidades sobre las que 

éstos ejercen su soberanía. Más bien, por el 

contrario, todo el impulso de la teoría 

republicana se orienta hacia una identificación 

                                                           
1 En particular con Paolo Sarpi (Malcolm, 1996, p. 
19-20). 

final entre ambos. Esto produce como 

resultado, sin duda, un concepto reconocible 

del Estado, que muchos marxistas y 

auspiciantes de la democracia directa 

continúan defendiendo. Pero implica un 

repudio del elemento más distintivo de la 

corriente central de la teoría del estado 

moderno: la idea de que es el mismo Estado, 

más que la comunidad sobre la que éste 

ejerce su dominio, el que constituye la sede 

de la soberanía. (Skinner, 2005, p. 45) 

 Ya Estado, todavía no Estado. Un siglo y 

medio más tarde, la indefinición habrá 

terminado. 

 

2. Un autómata supremo: Hobbes y el 

Estado moderno 

Pero ¿acaso es tan importante contar con una 

teoría del Estado? Después de todo, a los 

ingleses no les fue tan mal, y en resumidas 

cuentas, al menos hasta estos últimos años, 

se gobernaron pasablemente bien sin teoría 

del Estado. Bueno, en todo caso, la última de 

las teorías del Estado la encontramos en 

Hobbes. (Foucault, 2007) 

Thomas Hobbes (Westport, 1588 – 

Derbyshire, 1679) conocía de primera mano 

los desarrollos italianos de la incipiente teoría 

del Estado, gracias a los vínculos que sus 

patrones, los Cavendish, mantenían con parte 

de la intelligentsia veneciana1. Es posible, 

incluso, que fueran las relaciones políticas de 

sus empleadores las que impulsaran la 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 139-160 
 
 
 

 
144 

dedicación a la política del filósofo, que le 

conduciría, eventualmente y tras algunas 

peripecias que serán señaladas, a la 

invención de los rasgos fundamentales del 

Estado moderno, aún vigentes en nuestro 

tiempo.  

La sospecha se funda en que hasta pasados 

sus cincuenta años –una edad avanzadísima 

para el siglo XVII– no existe evidencia de que 

la dedicación a la meditación en los 

tecnicismos de la política filosófica ocupara 

particularmente a Hobbes, quien, incluso 

cuando ya había escrito sobre ellos, se 

describía a sí mismo antes como un científico 

de la naturaleza o un matemático, que como 

un filósofo político2. Pero la tranquila vida de 

naturalista que imaginaba para sí se vio 

frustrada por la política, que se manifestó bajo 

la forma más extrema. En abril de 1640, la 

oposición al rey Carlos I logró que el monarca 

convocara a sesiones al parlamento y planteó 

una serie de demandas que éste consideró 

inaceptables. Fue entonces, bajo la urgente 

demanda de la historia, cuando Hobbes 

concibe y escribe (si bien no la publica) la 

primera versión de su filosofía política, que 

contiene los también primeros conatos de su 

teoría del Estado: los Elementos de derecho 

natural y político. 

Hablamos de rudimentos incipientes y no de 

una teoría integral del Estado, porque le 

tomará tiempo a Hobbes el descubrimiento de 

                                                           
2 Esto puede comprobarse en sus cartas y, en 
particular, en sus escritos autobiográficos: en la 
que escribiera en verso, por ejemplo, lamenta 
haber tenido que suspender la escritura de su 
compendio de filosofía natural, el De corpore, 

lo que diferencia específicamente al Estado 

de las instituciones propuestas antes, desde 

la polis ateniense y el imperium de la 

Antigüedad hasta el Renacimiento. Son varios 

los rasgos de la propuesta de esta obra 

temprana en los que se descubre la huella de 

la tradición. Fundamentalmente la afirmación 

del origen popular de la soberanía y, por lo 

tanto, si bien más implícita que 

explícitamente3, la prioridad de la forma de 

gobierno democrática sobre las demás 

alternativas. Si existe una forma de gobierno -

democracia, aristocracia o monarquía- que, 

por las razones que fuere, tiene precedencia 

sobre las demás, aún no se ha dado con la 

idea de una institución –el Estado, claro– que 

sea neutral respecto a los bandos en disputa. 

Tras publicar el libro, la tensión apenas 

contenida entre monárquicos y 

parlamentarios se transformará en abierta 

hostilidad, dando inicio a la Guerra Civil y 

forzando a Hobbes al exilio en París. Allí, al 

año siguiente de su llegada, publicará la 

segunda versión de su teoría política, el 

Elementa philosophiae sectio tertia. De cive. 

Tampoco en ella, pero por razones diversas, 

encontraremos la fundamentación del Estado 

moderno que será el legado fundamental del 

filósofo a la historia de la teoría política. 

Porque también aquí, seguramente como eco 

de los debates ingleses entre los partidarios 

del bando parlamentario y los del lado 

debido a la urgencia de los acontecimientos en la 
política de su país (Hobbes, 1994, p. 259). 
3 Hobbes argumenta la prioridad de la democracia 
en el capítulo II de la Segunda Parte (Hobbes, 
2003, p. 228 y ss). 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 139-160 
 
 
 

 
145 

monárquico (como sus propios patrones), 

Hobbes vuelca sus energías creativas a la 

apología de una forma de gobierno, la 

monarquía: “Pues, aunque me haya 

esforzado en el capítulo décimo por persuadir 

mediante algunos argumentos que la 

monarquía es más ventajosa que las otras 

especies de gobierno (…)” (Hobbes, 2010, p. 

121). Habrá que esperar aún algunos años 

para asistir a la emergencia completa de 

nuestro Estado. 

Hobbes llegó a París en 1640 y permaneció 

allí toda la turbulenta primera década de la 

Guerra Civil de su país. Hacia el final de la 

misma, mientras se encontraba una vez más 

abocado a la finalización de su De corpore, 

decide interrumpir nuevamente esa tarea para 

emprender otra que sorprenderá a sus 

correspondientes, que venían pidiéndole que 

tradujera al inglés su De cive, a la que veían 

como su última palabra en política: la 

redacción de un largo libro en su lengua 

madre, en la que revisaría muchos de los 

temas que había expuesto en aquella obra 

latina. Se trata, claro, del Leviatán, que se 

publica en Londres a comienzos de 1651. 

De las múltiples innovaciones de esta obra 

enigmática4 hay dos que son especialmente 

relevantes para esta historia. En primer lugar, 

lo que el lector del Leviatán primero leía 

cuando abría el libro, la “Introducción”, eran 

dos breves páginas en las que el filósofo 

inglés desarrollaba una extraordinaria serie de 

                                                           
4 Analizo detenidamente las más importantes de 
estas novedades en mi “Introducción” a Leviatán, 
Buenos Aires, Colihue, 2019, pp. LXVIII-CXLVIII. 

analogías entre las partes del Estado y los 

órganos de un hombre artificial, un autómata 

de forma humana, un androide. Si bien ya 

Platón había analogado al cuerpo político con 

el cuerpo natural, nadie había pensado en 

hacerlo con uno artificial. El significado de la 

operación hobbesiana es destacar la 

neutralidad de la nueva institución, la cual, 

como todas las máquinas, está disponible 

para cualquier partido, cualquier ideología, 

cualquier forma de gobierno. Pero es la 

segunda novedad la que acabará 

transformando a Leviatán en un hito en esta 

historia. 

En el capítulo XVI, dispuesto 

estratégicamente después de los dos 

dedicados a las leyes de naturaleza y antes 

del consagrado a la definición del Estado, el 

filósofo inglés introduce una figura conceptual 

inédita en sus obras anteriores, la de la 

persona artificial del Estado, y, con ella, crea 

la teoría de la representación política, paso 

fundamental hacia el nacimiento de nuestro 

Estado. El capítulo abre con la definición de 

“Persona”, para distinguir inmediatamente 

entre las personas “naturales” y las “ficticias o 

artificiales”. A las últimas, las que representan 

las palabras o acciones de alguien más, 

pertenece el Estado, persona artificial y 

múltiple:  

Una multitud de hombres se vuelve una 

persona cuando son representados por un 

hombre o una persona, de manera que sus 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 139-160 
 
 
 

 
146 

actos sean hechos con el consentimiento 

de cada miembro de esa multitud en 

particular. Pues es la unidad del 

representante, no la unidad del 

representado, la que hace a la persona, 

una. (Hobbes 2019, p. 87-88) 

Y esa unidad del representante es real y 

eficaz con independencia de que éste sea una 

persona natural o un conjunto más o menos 

grande de personas naturales, es decir, sin 

importar si la representación es monárquica, 

aristocrática o democrática. Esto sucede 

porque los términos del contrato de creación 

de la persona pública –que Hobbes describe 

minuciosamente en el capítulo XVII– no 

establecen más que la autorización de realizar 

en nombre de los firmantes las acciones que 

él o los representantes consideren oportunas, 

sean cuales fueren, y sean quienes fueren sus 

actores: en cualquier situación, a partir de 

entonces los actos de la “persona artificial” 

deben ser considerados como propios por 

quienes a ellos la autorizaron. Y la persona 

que en el momento del contrato es generada 

pasa a ser, en sentido pleno, “soberana”, es 

decir, trascendente respecto a las personas 

naturales. 

La teoría del autor-actor permitió a Hobbes la 

atribución al Estado de dos características 

que terminarán de delinear los rasgos 

                                                           
5 Skinner lo indica a la perfección: “Hobbes no es 
el primer filósofo en hablar de la persona del 
estado como la verdadera portadora de la 
soberanía, pero puede afirmarse que es el primero 
en reconocer en toda su amplitud las dificultades 
conceptuales generadas por esta nueva 

esenciales que aún podemos reconocer en los 

nuestros (o que al menos podíamos reconocer 

hasta hace poco tiempo; al final veremos las 

razones de esta duda). Por una parte, su 

soberanía, es decir, el carácter incomparable 

de su poder respecto al de los grupos 

menores: por derecho, el Estado tiene a partir 

de ahora, y siempre, la última palabra, la 

decisión final en cualquier asunto. Y, por otro, 

su independencia respecto a las formas de 

gobierno, algo que no habían podido (o 

querido) lograr los teóricos anteriores, ni 

siquiera el propio Hobbes en sus obras 

previas. Con ello, el Leviatán llegará a ocupar 

un sitio aparte en la historia de la teoría del 

Estado, la cual, puede incluso afirmarse, sólo 

comienza a existir a partir de esta obra5. 

Esta irrupción, la del Estado moderno 

completo, no fue, con todo, fácil. Algo que se 

puede desprender de un rasgo singular del 

propio Leviatán que Quentin Skinner resumió 

en estos términos: 

Algo sorprendente en la composición del 

Leviatán, sin embargo, es que a medida 

que se desarrolla el argumento de Hobbes, 

éste se refiere cada más al poseedor de la 

soberanía, no como a la persona de la 

república (Commonwealth), sino como a la 

persona del estado (state). Cuando analiza 

‘las leyes y la autoridad del Estado civil’, en 

comprensión de las cosas. Es porque a él se debe 
el claro reconocimiento de estos problemas, y por 
la naturaleza de la respuesta que les dio, que 
Hobbes puede ser quizás considerado el primer 
filósofo que enunció una teoría enteramente 
sistemática y autoconsciente sobre el estado 
soberano.” (Skinner, 2005, p. 66) 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 139-160 
 
 
 

 
147 

la Parte 3, nos informa que la soberanía es 

‘poder en el Estado’, y que esta forma de 

poder se encuentra expresada en ‘las leyes 

civiles del Estado’. A lo que agrega, cuando 

expone su crítica a la vana filosofía en la 

Parte 4, que quienes ‘disfrutan del 

beneficio de las leyes’ están ‘protegidos 

por el poder del Estado civil. (Skinner, 

2005, p. 66) 6 

La gestación del Estado moderno aún estaba 

en proceso. Deberá pasar todavía más de un 

siglo y un evento extraordinario como la 

Revolución Francesa para verlo 

completamente desenvuelto en la obra de su 

máximo apólogo, Hegel. 

 

3. La apoteosis del Estado: Hegel 

Para dejar de lado a un filósofo, ¿basta con 

comprobar que el Estado se halla en el centro 

de su pensamiento político? 

Eric Weil, Hegel y el Estado  

Hobbes había dado con la fórmula de un 

Estado soberano absoluto, distinto de los 

diversos poderes locales –pueblo, 

aristócratas, clero, entre otros–, y dotado de 

una unidad claramente perceptible para los 

poderes externos –otros Estados, 

fundamentalmente. Sin embargo, el éxito de 

su teoría no fue inmediato, ni mucho menos. 

                                                           
6 La aguda observación de Skinner matiza la 
aseveración de Conze de que “(…) Hobbes 
equiparó Common-wealth, State y civitas” (Conze, 
2021, p. 144). 
7 El estudio de referencia sobre la suerte de la obra 
hobbesiana en la segunda mitad del siglo XVII 
sigue siendo el de Mintz, 2010 (1961).  
8 A esto conviene agregar que las propias 
máquinas, que tanto entusiasmo habían generado 

Su fama de ateo y su materialismo ajeno a 

compromisos hacían peligrosa e indeseable 

cualquier asociación con su nombre, razón 

por la cual, si bien fue leído, cuando se lo 

citaba era, casi sin excepción, para criticarlo7. 

Había, también, una razón más filosófico-

histórica para dudar de la validez sin más del 

Estado hobbesiano: su teoría artificialista, 

maquínica de esta institución, fue una buena 

solución para los tiempos extremadamente 

críticos en los que la burguesía buscaba 

afirmarse como clase dominante, pero no se 

adecuaba con el mismo éxito al período 

pacificado y progresista que siguió. 

Fue así como, en el siglo XVIII, la teoría del 

Estado-máquina fue objeto de un creciente 

ataque, que incluso llegó a poner en duda la 

legitimidad del Estado sin más8. Como 

observara Koselleck: 

Un indicio de este viraje fue el furioso rechazo 

de la metáfora de la máquina que Schlötzer 

todavía pudo utilizar en 1793 de manera 

positiva: el Estado es ‘una invención igual que 

la de una Brand Casse’ que está al servicio del 

bienestar común. ‘El modo más instructivo de 

exponer la teoría del Estado es si se trata al 

Estado como una máquina artificial, 

completamente articulada’. Detrás de esto se 

divisaba el sistema absolutista, que manejado 

en el siglo XVII, la maquinaria automática con la 
que Hobbes había analogado al Estado, fueron 
progresivamente volviéndose habituales y por 
tanto menos impactantes, tornándose cada vez 
menos frecuente su uso elogioso. La historia del 
ascenso y decadencia de la metaforología 
maquínica puede leerse en el libro de Mayr, 2012. 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 139-160 
 
 
 

 
148 

desde fuera era como mucho reparable, pero 

incapaz de modificaciones a partir de sí 

mismo; un sistema que degradaría al 

ciudadano en tanto súbdito a una pequeña 

rueda del mecanismo, sin concederle libertad 

para desplegarse. (Koselleck, 2021, p. 179) 

La presentación del Estado como una 

máquina hacía temer por sus costados más 

ominosamente represivos, de puro dominio y 

extractivos de la libertad de los ciudadanos. 

Para salvar al Estado, se necesitaba dar 

respuesta al problema que, en palabras de 

Novalis, se planteaba así: “Si se pudiera 

transformar esta máquina en un ser autónomo 

viviente, entonces el gran problema estaría 

resuelto” (Novalis, 2007, p. 112). Quien dará 

la respuesta más brillante a este problema 

será Hegel. 

Hegel no estará solo en esa empresa. Será 

una preocupación común a toda una 

generación de pensadores fundamentalmente 

alemanes encontrar la solución al problema 

formulado por Novalis. ¿Por qué la solución 

hobbesiana había dejado de ser satisfactoria, 

al punto de suscitar una respuesta tan 

extendida? El Estado-máquina, tal como está 

descripto en Leviatán, podía ser una 

estrategia correcta para su tiempo, cuando el 

Estado aún debía ganar su legitimidad frente 

a los actores –fundamentalmente las iglesias 

y los señores terratenientes– que pretendían 

disputársela. Pero, pasado ese momento y ya 

reconocido como la instancia suprema de 

                                                           
9 Ya Fichte, en 1800, había adelantado algunos de 
los elementos centrales del nuevo Estado: “Sólo el 

decisión en asuntos públicos, los mismos 

rasgos que habían fundado el éxito de la 

máquina estatal se convirtieron en lastres 

para su perduración: una máquina era 

demasiado ajena a los grupos e individuos 

que debían reconocerse en ella. La propia 

neutralidad que su posición radicalmente no 

humana, externa, le garantizaba, era el 

principal obstáculo para el compromiso de sus 

miembros humanos. 

Fue Jean-Jaques Rousseau el primero en 

advertirlo, pero su solución –formular los 

términos del contrato fundacional de manera 

de dotar de inmanencia a la figura estatal–, 

aún adolecía del defecto de la exterioridad, 

por su mismo origen contractual. Lo que se 

precisaba era pensar de otra manera la 

naturaleza y origen del Estado, que, al menos 

en la teoría, se encontraba en riesgo. 

El mismo Hegel, en su juventud, era escéptico 

sobre la posibilidad de esa reforma teórica. 

Hacia finales del siglo XVIII escribió 

¡Tenemos que ir, por lo tanto, más allá del 

Estado! Pues cada Estado tiene que tratar a 

hombres libres como un engranaje mecánico; 

y eso no debe hacerlo; debe detenerse. 

(Hegel, 1978, p. 144) 

Esta no será la posición definitiva de Hegel (ni 

de sus contemporáneos9) sobre la cuestión. 

Tras su traslado de Jena a Berlín, en 1820 

Hegel publica su texto fundamental sobre la 

política, el derecho y, claro, el Estado: Los 

Elementos fundamentales de la filosofía del 

Estado (…) reúne una cantidad indeterminada de 
hombres en un todo cerrado, en una totalidad”. 
(Fichte,1991, p. 133). 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 139-160 
 
 
 

 
149 

derecho, más conocido como Filosofía del 

derecho.  

En esta obra (que contiene algunos de los 

pasajes más famosos del corpus 

hegeliano10) Hegel descubre la manera de 

afrontar los peligros más urgentes del 

Estado á la Leviatán, salvando, a un 

tiempo, la legitimidad de la institución. Para 

ello, el primer paso consiste en negar la 

característica definitoria de la propuesta 

hobbesiana (y de la tradición 

contractualista que le siguió): “El Estado no 

es una obra de arte.” (Hegel, 2000, p. 199). 

Esta negación implica que el vínculo entre 

los seres humanos y la institución no es 

externo, como la del constructor o el 

usuario de obras de arte con su producto, 

sino inmanente y hasta íntima, pues: “El 

estado es la realidad de la libertad 

concreta” (Hegel, 2000, p. 19). 

Desplegar por completo las implicaciones de 

esta fórmula es imposible en estas páginas, 

pues demandaría explicar la filosofía política 

hegeliana completa. Es posible, en cambio, 

destacar algunos de sus elementos centrales, 

que se construyen, otra vez, en oposición al 

modelo hobbesiano.   

Una de las críticas más recurrentes a la 

doctrina de Leviatán fue la de que el 

establecimiento de un poder tan externo, 

absoluto e irrevocable como el propuesto en 

                                                           
10 Por ejemplo, la polémica afirmación de que “Lo 
que es racional es real, lo que es real es racional” 
(p. 14) o la definición de la filosofía como “su época 
captada por el pensamiento” (p. 15). 

la obra hobbesiana constituía una afrenta al 

deseo natural de los humanos por la libertad y 

el reconocimiento de la validez de sus 

aspiraciones individuales. Si bien Hobbes 

intentó demostrar que la única libertad posible 

es la del ciudadano, esto es, la de quien ha 

renunciado a su propio criterio en pos del 

aseguramiento contra el miedo a la muerte 

violenta a manos de sus congéneres, los 

críticos no se dejaron convencer y 

argumentaron que la vida en el Leviatán era 

tan pobre y desagradable como la que 

supuestamente se vivía en el estado de 

naturaleza11. Hegel, lector atento de Hobbes 

desde su juventud12, comparte en buena 

medida esas críticas, si bien no –como 

proponían los liberales– en nombre de la 

preservación de los derechos pre-estatales de 

los individuos (mera arbitrariedad formal), 

sino, antes bien, por entender que la 

verdadera libertad se consuma en el Estado 

plenamente desarrollado. Pues el Estado, 

cuando alcanza esa plenitud, no es otra cosa 

que pensamiento, o voluntad racional 

concretas, y esto es lo mismo que libertad 

realizada. Cuando se reconoce que nuestros 

deseos y necesidades más auténticos están 

contenidos en la ley del verdadero Estado, 

desaparece la exterioridad de los sujetos y la 

nueva intimidad así nacida garantiza el 

11 Según la célebre línea del capítulo XIII: “(…) y la 
vida es solitaria, pobre, desagradable, brutal y 
breve”. (Hobbes, 2019, p. 120). 
12 Sobre la lectura de Hobbes del joven Hegel se 
puede leer Ziep, 2011, p. 31-84. 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 139-160 
 
 
 

 
150 

compromiso de los ciudadanos en la defensa 

de su constitución.  

Esta libertad en el Estado, en lugar de contra 

el Estado, es la razón de que éste sea nada 

menos que “(…) la realidad de la idea ética, el 

espíritu ético en tanto que voluntad revelada, 

clara a sí misma, sustancial, que se piensa y 

se conoce y que ejecuta lo que sabe y en tanto 

que lo sabe.” (Hegel, 2000, p. 217) 

Puede ser la realidad de la idea ética porque, 

a diferencia nuevamente del modelo 

hobbesiano, su génesis no es mecánica y 

artificial sino orgánica, creciendo desde el 

suelo nutricio de los deseos y necesidades de 

los individuos, quienes, cuando el Estado se 

desarrolla correctamente (o, quizás, cuando 

así se desarrolle13), no pueden más que 

reconocerse en él. Y como la satisfacción de 

nuestras necesidades y deseos reales y 

profundos es el anhelo de felicidad al que los 

seres humanos han asociado con la figura del 

paraíso terrenal, la apoteosis del Estado se 

desprende con naturalidad para el autor 

alemán: “El Estado es voluntad divina como 

espíritu presente que se despliega en figura 

                                                           
13 El carácter dialéctico del pensamiento hegeliano, 
que aquí no pudimos exponer, implicaría la 
continua revisión de las concreciones estatales 
históricas, que siempre contendrían un momento 
de falsedad, el cual impulsaría el cambio en la 
historia en dirección, asintótica, hacia el Estado 
ideal. Cfr. Weil, E., Hegel y el Estado, Córdoba, 
Nagel, 1970, en particular el capítulo II, “Los 
fundamentos filosóficos de la política”, pp. 31-54. 
14 “Ese es el secreto del patriotismo de los 
ciudadanos, considerado desde ese punto de 
vista; conoce al Estado como su sustancia porque 
conservan sus esferas particulares, su legitimidad 

real y organización de un mundo” (Hegel, 

2000, p.112). 

Ese Estado devenido en divinidad será capaz 

de generar reconocimiento y amor en los 

ciudadanos, bajo la especie del 

“patriotismo”14; a nadie se le habría ocurrido 

imaginar un patriotismo del Leviatán. 

 

4. El asedio al Estado: marxismo, 

liberalismo, anarquismo. 

El Estado convertido en Dios de los hombres 

tuvo un brevísimo reinado. Si bien después de 

Hegel hubo quienes, como Feuerbach, 

prolongaron el paso de este Dios sobre la 

Tierra15, sus días estaban contados. El asedio 

al Estado total hegeliano, y al Estado sin más 

en algunos casos, será sostenido desde tres 

posiciones principales: el marxismo, el 

liberalismo y el anarquismo. Revisar 

brevísimamente sus críticas es fundamental 

para empezar a comprender la situación del 

Estado en nuestra contemporaneidad. 

 

  

y su autoridad, así como su prosperidad”. (Hegel, 
2000, p. 254). 
15 “El Estado es la suma de todas las realidades, el 
Estado es la providencia del hombre. En el Estado, 
los hombres se representan y se completan unos 
a otros (…) soy abrazado por un ser universal, soy 
miembro de un todo. El Estado auténtico es el 
hombre sin límites, el hombre infinito, verdadero, 
acabado, divino. El Estado, y sólo él, es el hombre, 
el Estado es el hombre determinándose a sí 
mismo, el hombre referido a sí mismo, el hombre 
absoluto (…) El Estado es el Dios de los hombres, 
por eso pretende con justicia el atributo divino de 
la Majestad”. (Feuerbach,1979, p. 125). 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 139-160 
 
 
 

 
151 

Marx (y Engels): el Estado como 

instrumento de opresión 

El lugar de Marx en esta micro-historia de la 

teoría del Estado es particularmente 

complejo. Porque la suya (o la de ellos, si no 

olvidamos a su camarada Engels) fue, de las 

tres críticas post-hegelianas del Estado 

señaladas, la que más estrechamente se 

vincula con la teoría de Hegel; porque, por 

otro lado, su nombre propio se confunde con 

el de una tradición vigorosa y conflictiva que 

sobre todo en el siglo XX marcó de manera 

indeleble no sólo la teoría (así, se habla de 

marxismo de la II y de la III Internacional, 

marxismo revisionista y ortodoxo, vulgar, 

burdo, dogmático) sino también la historia del 

mundo; y, fundamentalmente, porque existe 

un cierto consenso entre sus lectores respecto 

a la inexistencia de una teoría del Estado 

propiamente dicha en las obras marxianas. 

Conviene comenzar por este último rasgo. 

Ya desde la década de 1960 la inexistencia de 

una apropiada teoría del Estado en Marx se 

había constituido en una suerte de lugar 

común, fundamentalmente en Althusser y sus 

discípulos (Althusser, 1980, pp. 219-232), 

pero también, desde una tradición diferente, 

en Norberto Bobbio (Bobbio, 1977). Por 

fortuna, como apunta el mismo Bobbio, esto 

no obsta a que: 

(…) aun cuando después de la obra juvenil de 

crítica a la filosofía del derecho de Hegel no 

existe obra alguna de Marx que trate 

específicamente del problema del Estado, no 

hay texto del cual no se puedan extraer sobre 

este mismo problema fragmentos relevantes y 

esclarecedores. (Bobbio, 2015, p. 936) 

Marx parte de la lectura y la crítica de la teoría 

hegeliana, apuntando principalmente a la 

separación que Hegel establecía entre la 

sociedad civil y el Estado, en la que éste 

cifraba la clave de su estabilidad. Marx, por el 

contrario, veía en esta distancia el momento 

de falsedad de la construcción hegeliana (y, 

con él, de toda la tradición moderna de 

pensamiento político, desde Hobbes en 

adelante), dado que, en su mirada, tal 

separación volvía innecesariamente 

misteriosa la institución política magna. En 

este momento crítico de la teoría marxiana, el 

Estado no era sino un instrumento de la clase 

dominante en todas las épocas: "El Estado es 

la forma en que los individuos de una clase 

dominante hacen valer sus intereses 

comunes y en que se sintetiza toda la 

sociedad civil de una época" (Marx y Engels, 

2014, p. 70). 

Lejos de ser una entidad externa, ajena y 

enfrentada a la sociedad civil, el Estado es en 

Marx una superestructura de la propia 

sociedad, que es el lugar en el que se forjan 

en exclusiva las relaciones materiales de 

existencia (esto es, de producción y de 

apropiación de lo producido), el escenario de 

un perpetuo enfrentamiento entre clases 

sociales definidas por esas mismas 

relaciones. Este cuadro es representativo de 

todas las edades de la humanidad, pero 

fundamentalmente del período moderno, en el 

cual una clase, la burguesía, que ha logrado 

una hegemonía inédita, se aprovecha de la 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 139-160 
 
 
 

 
152 

mentada neutralidad del Estado para sus 

propios fines de lucro. Así, “El poder estatal 

moderno no es otra cosa que un comité que 

administra los negocios comunes de la clase 

burguesa, globalmente considerada” (Marx, 

2012, p. 317). 

Pero, si el Estado –en particular el moderno– 

es esa herramienta de opresión que Marx 

describe, se impone la pregunta sobre su 

legitimidad, que se adivina nula, pero sobre 

todo por su destino, que se pronostica oscuro. 

Cuando, en la evolución del capitalismo, la 

contradicción entre la creciente fuerza de 

producción y la proletarización general de la 

sociedad, que desbalancea el vínculo entre 

aquellas fuerzas y las relaciones de 

producción (las relaciones de clase), haga que 

gradualmente la clase oprimida tome cada vez 

mayor consciencia de la situación de injusticia 

y aún de irracionalidad en que la se encuentra 

sometida, la clase opresora estará 

condenada. El resultado, en algún momento 

indefinido en el futuro, será la abolición de la 

apropiación privada de los medios de 

producción y, con ella, la de las propias clases 

sociales. ¿Qué sucederá entonces con ese 

administrador de los negocios de la burguesía 

que era el Estado?: 

Una vez desaparecidas en el curso de la 

evolución las diferencias de clases y 

concentrada toda la producción en las manos 

de los individuos asociados, el poder público 

pierde el carácter político. El poder político en 

sentido estricto es el poder organizado de una 

clase para la opresión de otra. (Marx, 2012, p. 

337-338) 

Sin clases no hay opresión, y sin opresión no 

hay necesidad de un brazo ejecutor de la 

dominación: el Estado, como lo conocimos, se 

extinguirá. Pero no lo hará sin antes 

experimentar una última transformación. En el 

período que mediará entre la destrucción del 

orden capitalista y el establecimiento definitivo 

del comunismo, cuando se dicte su carta de 

defunción, existirá, horresco referens, como 

dictadura:  

Se plantea entonces la cuestión: ¿Qué 

transformaciones experimentará el Estado en 

una sociedad comunista? En otras palabras: 

¿qué funciones sociales quedarán en pie en 

esa sociedad que sean análogas a las 

funciones actuales del Estado? Esta pregunta 

sólo puede contestarse científicamente y no 

nos acercaremos ni un milímetro al verdadero 

problema por más que combinemos de mil 

maneras distintas la palabra pueblo con la 

palabra Estado. Entre la sociedad capitalista y 

la sociedad comunista se sitúa el período de 

la transformación revolucionaria de la una en 

la otra. A éste le corresponde también un 

período político de transición cuyo Estado no 

puede ser sino la dictadura revolucionaria del 

proletariado. (Marx, 2012, p. 404)  

Este último avatar del Estado devenido 

dictadura de la otrora clase oprimida será la 

antesala de su desaparición final. Cuánto 

durará esta última época de su vida es 

imposible de precisar. Y sobre esa dilación 

indefinida de la sentencia de la odiada 

máquina represora de la burguesía se 

cimentará la crítica anarquista del marxismo. 

 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 139-160 
 
 
 

 
153 

5. El anarquismo y la guerra al Estado-

matadero 

“La doctrina anarquista se resume en una 

sola palabra: libertad” 

Sèbastien Faure 

 

La tradición de pensamiento y práctica 

anarquista es compleja, multicéfala y hasta 

contradictoria, lo cual resulta comprensible si 

se piensa en la etimología de la palabra 

“anarquía”, con su negativa a la autoridad, al 

poder, y su invitación a la autonomía: rara 

sería la unanimidad. Son múltiples las 

posiciones de pensamiento y acción políticas 

que se reconocen como anarquistas, si bien la 

crítica apunta a agruparlas en dos conjuntos, 

según entiendan la libertad a la que apuntan 

en sentido individualista –“anarquismo 

individualista” (Stirner)– o colectivo –“anarco 

socialismo” (Bakunin, Kropotkin). Hubo 

anarquistas cristianos, como Tolstoi, e 

incluso, como veremos en la próxima sección, 

anarquistas liberales. Pero aún en esta 

extrema diversidad de posiciones, hay al 

menos dos convicciones que siempre 

estuvieron presentes y que justifican la 

afiliación de todas estas figuras al 

“anarquismo”: la celebración de la libertad y el 

odio al Estado. 

Elegimos ilustrar el último credo anarquista 

con citas de obras del ruso Mijail Bakunin 

(1814-1876), por ser, casi con certeza, el 

pensador y activista más célebre e influyente 

                                                           
16 Sobre su vida pueden verse los “Apuntes 
biográficos de Bakunin”, escritos por su amigo 

de la tradición anarquista. Camarada y rival de 

Marx, amigo de Proudhon (contra cuya 

Filosofía de la miseria Marx escribiera su 

Miseria de la filosofía), la vida de Bakunin fue 

novelesca, en constante movimiento de país 

en país, sufriendo persecuciones y 

confinamientos, que no detuvieron su 

infatigable capacidad organizativa ni su 

prolífica y desordenada producción teórica16.  

¿Qué es el Estado para Bakunin? En su 

expresión más abreviada, el Estado “(…) es 

una abstracción que devora la vida del 

pueblo.” (Bakunin, 1994, T I, p. 256). Es un 

producto imaginario porque lo real es, antes 

bien, las relaciones materiales y morales de 

los sujetos en sociedad, mientras que, para la 

teoría política central de la Modernidad, el 

contractualismo, antes de la firma del contrato 

sólo existían individuos libres, pero no 

sociedades, que inventan el Estado para 

cuidarse entre sí y cuidar sus posesiones, 

cediéndole todo o al menos la mayor parte de 

sus poderes. Pero es una abstracción con 

efectos en extremo reales, y en extremo 

perversos: 

Es evidente que todos los llamados intereses 

generales de la sociedad supuestamente 

representados por el Estado, que en realidad 

son sólo la negación general y permanente de 

los intereses positivos de las regiones, 

comunas, asociaciones, y de gran número de 

individuos subordinados al Estado, 

constituyen una abstracción, una ficción y una 

James Guillaume, incluidos en Dolgoff, S., La 
anarquía según Bakunin, Barcelona, Ariel, 2017, 
pp. 11-52. 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 139-160 
 
 
 

 
154 

falsedad, y que el Estado es como un gran 

matadero y un enorme cementerio, donde a la 

sombra y con el pretexto de esta abstracción 

todas las aspiraciones mejores y las fuerzas 

vivas de un país son mojigatamente 

inmoladas y enterradas. (Bakunin, 1994, T I, 

p. 255) 

El Estado no es otra cosa que un matadero, 

donde van a morir las energías, las ilusiones 

y los intereses de los más desprotegidos 

miembros de la humanidad. Nada de 

intereses generales, de neutralidad ni, sobre 

todo, de preocupación moral alguna por la 

suerte de la estofa más baja de seres 

humanos que lo habitan, la que siempre es la 

mayor parte. De Él, sólo pueden esperar lo 

peor: “El Estado implica violencia, opresión, 

explotación e injusticias erigidas en sistema y 

transformadas en fundamento de la sociedad. 

El estado nunca tuvo y nunca tendrá 

moralidad alguna” (Bakunin, 1994, T I, p. 279) 

Nunca y nunca; el pasado y el futuro 

confluyendo en la confirmación del carácter 

patológico de una institución que no debió 

existir y que es imperativo hacer que no siga 

existiendo. Pues: 

Es por eso que la moral política ha sido en 

todo tiempo, no sólo extraña, sino 

absolutamente contraria a la moral humana. 

Esa contradicción es una consecuencia 

inevitable de su principio: no siendo el Estado 

más que una parte, se coloca y se impone 

como el todo; ignora el derecho de todo lo 

que, no siendo él mismo, se encuentra fuera 

de él, y cuando puede, sin peligro, lo viola. El 

Estado es la negación de la humanidad. 

(Bakunin, 2000, p. 118) 

Con Él no se puede negociar, no se lo puede 

–como aún quería Marx- tolerar 

provisoriamente por más transformado en 

dictadura del proletariado que pretenda estar. 

Sólo le cabe la destrucción. 

 

6. Liberalismo: el Estado mínimo. 

 Si la multiplicidad de posiciones que 

evidenciaba la tradición de pensamiento 

anarquista sobre el Estado forzó a elegir un 

representante conspicuo (Bakunin) para 

ilustrarla, con el liberalismo la situación es aún 

más compleja. Esto se debe, en parte, a que 

aun cuando su período de auge y 

consolidación coincide tanto con el del 

marxismo como con el del anarquismo, ha 

sabido el liberalismo reconocer unos 

predecesores claramente identificables que 

se remontan, al menos, a la obra de John 

Locke a finales del siglo XVII, pasando por las 

de Montesquieu y Adam Smith, en el XVIII; y, 

en parte, a que existen al menos dos 

momentos en la historia de esta corriente de 

pensamiento, que evidencian diferencias 

específicas: el liberalismo clásico y el 

neoliberalismo contemporáneo. Por estas 

razones, nuevamente elegimos a un 

representante de esta corriente para centrar el 

análisis: el economista y filósofo austríaco 

Ludwig von Mises. Dado que su nombre, en 

comparación con los representantes de las 

demás corrientes expuestas, es mucho 

menos conocido, su elección demanda una 

brevísima justificación. 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 139-160 
 
 
 

 
155 

Nacido en Austria en 1881 y fallecido en 

EEUU en 1973, la obra de von Mises –en 

particular su obra temprana, entra la que se 

cuenta su Liberalismo de 1927, del cual 

citaremos– se sitúa temporalmente en un 

momento axial de la historia del pensamiento 

liberal, cuando se estaban gestando los 

rasgos de lo que en el futuro iba a llamarse 

“neoliberalismo”. Por su notable influencia en 

el desarrollo de esta variante, a su vez de tan 

extraordinaria importancia en la política de 

nuestros días, y a la vez por su cercanía 

temporal con el período de consumación del 

liberalismo clásico, entendemos que sus 

opiniones son representativas de lo que el 

liberalismo pensó sobre el Estado17. 

¿Qué es el Estado en la perspectiva de von 

Mises? 

Lo que denominamos Estado no es, a fin de 

cuentas, más que el aparato de coerción que 

obliga a las gentes a atenerse a las reglas de 

la vida comunitaria; Derecho, el cuerpo de 

normas sociales que estructuran el estado; y 

Gobierno, el conjunto de personas y 

organismos encargados de manejar aquel 

estatal organismo de coacción. (Von Mises, 

1977, p. 55) 

En las antípodas de la celebración hegeliana 

de la divinidad éticamente orientada, el 

Estado liberal no es más que coerción 

                                                           
17 Von Mises tiene además un rol central en la 
historia del surgimiento del neoliberalismo que 
narra Foucault (2007, passim.). 
18 “El Estado es un aparato de compulsión y 
coerción (…) Cuanto el estado hace es siempre a 
base de fuerza y coerción”. (Von Mises, 1977, p. 
77). 

organizada18. Así enunciados, sus atributos 

esenciales no parecen diferir demasiado de 

aquellos denunciados por el marxismo y, 

fundamentalmente, por el anarquismo. Pero, y 

a pesar de que con el tiempo se dará una 

asociación entre el liberalismo y la última de 

estas corrientes que alumbrará al “anarco-

liberalismo”19, la distancia entre ellas es 

insalvable, y tanto anarquistas como liberales 

la han hecho notar. Von Mises apunta: 

El liberalismo en nada se parece al 

anarquismo, ni, desde luego, comulga con 

sus principios. Sin un aparato de 

compulsión, evidentemente, peligraría la 

convivencia social; la amenaza de la 

fuerza, por desgracia, ha de gravitar 

constantemente sobre quienes pretenden 

alterar la cooperación pacífica de los seres 

humanos. El edificio social, en otro caso, 

queda a merced de cualquiera. Tiene que 

haber una institución investida de poder 

suficiente para controlar a los que no se 

muestran dispuestos a respetar la vida, la 

salud, la libertad y la propiedad de los 

demás, pugnando contra la propia 

existencia de la convivencia social. Tal es 

la precisa misión que el liberalismo asigna 

al estado: salvaguardarla propiedad, la 

libertad y la convivencia pacífica. (Von 

Mises, 1977, p. 56)20 

19 Sobre las bases teóricas del anarco-liberalismo 
ver Nozick, 2015. 
20 Tampoco los anarquistas admitían la potencial 
identificación de su odio al Estado con el liberal. 
Así Bakunin: “Esa clase tan numerosa y tan 
respetable no exigiría nada mejor que se le 
concediese el derecho o, más bien, el privilegio de 
la más completa anarquía; toda su economía 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 139-160 
 
 
 

 
156 

El Estado puede ser una máquina de violencia 

coercitiva, pero es, sin embargo, un mal 

absolutamente necesario, pues no somos los 

humanos capaces de respetar las reglas 

básicas de la convivencia sin amenazas de 

sanciones cuando no lo hagamos. La 

distancia entre las antropologías que están en 

la base de anarquistas y liberales es notable: 

liberados de la opresión, los humanos –para 

el anarquismo– darán lo mejor de sí, mientras 

que, según los liberales, se destrozarán entre 

sí.  

Ahora bien, ¿cuáles son esas reglas 

elementales de la convivencia para el 

liberalismo? La salvaguarda de la vida, la 

libertad y, a la base todas ellas, de la 

propiedad privada. La función esencial y única 

del Estado debe ser, entonces, su protección. 

Cualquier otro atributo con el que se lo 

pretenda dotar tendrá consecuencias 

dañinas: 

La acción gubernamental, en opinión del 

liberal, debe constreñirse a proteger la vida, la 

salud, la libertad y la propiedad privada 

individual contra todo asalto. Cuanto, además, 

haga el aparato estatal resulta nocivo desde 

un punto de vista social. Peor aún sería, 

desde luego, un estado que, por tanto, querer 

abarcar, dejara de amparar la propiedad 

privada, la libertad, la salud y la vida de los 

ciudadanos. (Von Mises, 1977, p. 71) 

                                                           
social, la base real de su existencia política, no 
tiene otra ley, como es sabido, que esa anarquía 
expresada en estas palabras tan célebres: 
“Laissez faire et laissez passer”. Pero no quiere 
esa anarquía más que para sí misma y sólo a 

En resumen, dado que no somos ángeles, el 

Estado se torna en un mal necesario, al cual 

le conviene una única función: la protección 

de la propiedad privada, que se traducirá en 

libertad y bienestar para la mayoría. No debe 

extender su acción más allá de esa mínima 

función, pues es entonces cuando su 

tendencia natural al desborde origina todos 

los males y alienta su descripción, según la 

célebre línea de Nietzsche, como “el más frío 

de todos los monstruos fríos” (Nietzsche, 

2014, p. 62). Sin embargo, “El Estado no es ni 

frío ni caliente. Es un concepto abstracto, en 

cuyo nombre actúan específicas personas 

que constituyen los órganos de gobierno, lo 

que llamamos la administración, y se justifica 

por su objeto: la defensa de la sociedad.” (Von 

Mises, 1977, p. 77-78). 

 

¿El Estado después del Estado? 

La historia abreviada de algunos hitos del 

pensamiento sobre el Estado parece dibujar 

una parábola, con un momento ascendente 

que, a través de los tanteos iniciales en el 

Renacimiento italiano y su concreción en la 

doctrina hobbesiana del Estado-máquina, 

llega a su pico con la apoteosis hegeliana, 

para, casi inmediatamente, declinar en los 

ataques simultáneos de marxistas, 

anarquistas y liberales. Transcurrido más de 

un siglo de disputas alrededor de la 

legitimidad y de los atributos de nuestra 

condición de que las masas, ‘demasiado 
ignorantes para disfrutarla sin abusar’, queden 
sometidas a la más severa disciplina del Estado”. 
(Bakunin, 2000, p. 86). 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 139-160 
 
 
 

 
157 

institución política magna, conviene aquí, al 

final de este repaso, reflexionar 

brevísimamente sobre la suerte del Estado en 

este presente convulsionado. 

Para comprender la crisis de legitimidad que 

afecta al Estado desde hace ya algunas 

décadas, es preciso considerar, al menos, tres 

frentes que contribuyeron a erosionar su 

prestigio. Por una parte, tal como intentamos 

desarrollar en el último punto, el constante 

asedio intelectual que marxistas, anarquistas 

y, fundamentalmente, liberales, vienen 

sosteniendo desde hace ya un siglo y medio 

ha dejado huellas. Por otra parte, las 

desastrosas experiencias “estatistas” en la 

Alemania nazi y en la Unión Soviética poco 

hicieron para desmentir las críticas. Pero el 

desafío mayor que los Estados 

contemporáneos enfrentan desde hace más 

de medio siglo es el establecimiento y la 

consolidación de poderosas entidades 

transnacionales, tanto públicas (la 

Organización de las Naciones Unidas, la 

Corte de la Haya o la OTAN, entre muchas 

otras) o privadas, como las enormes 

empresas multinacionales, cuyos 

presupuestos superan muchas veces a los de 

los más grandes Estados. En ambos casos, la 

soberanía estatal –ese “alma artificial” del 

Estado, tal como quiso Hobbes (2019, p. 8)- 

ha resultado dañada, empequeñecida. Y esto 

                                                           
21 Según la clásica definición de Max Weber: el 
Estado es “aquella comunidad humana que, dentro 
de un determinado territorio (el ‘territorio’ es 
elemento distintivo), reclama (con éxito) para sí el 

marca un punto de inflexión en la historia de 

la Modernidad, pues, 

El concepto de soberanía, receptado 

completamente en el habla alemana recién 

en el siglo XVIII, sirvió por lo pronto para 

asignarle al príncipe la decisión última, en 

el ámbito legislativo, ejecutivo y también 

judicial, para generar un Estado moderno. 

(Conze, 2021, p. 133) 

Si la conquista de la soberanía, es decir, la 

potestad sobre la decisión última (en particular 

en el uso de la violencia física21), fue la piedra 

de toque para reconocer al Estado moderno, 

su dilución en virtud de los tres frentes de 

asedio señalados constituye un hito en la 

propia historia de nuestra Modernidad. Si ya 

no podemos confiar en la institución que 

durante tres siglos dio la respuesta unánime a 

la pregunta sobre cómo vivir juntos, ¿cómo 

somos y cómo vamos a ser gobernados? 

Para pensar la respuesta a esta pregunta, es 

indispensable no olvidar que se dieron 

también, en estos primeros años del siglo XXI, 

algunas experiencias que hablan de que el 

Estado, aún dañado, continúa ejerciendo un 

papel fundamental en nuestras experiencias 

políticas. Hubo, en primer término, 

experiencias “estatistas” exitosas (al menos 

según algunas evaluaciones) como la de los 

gobiernos progresistas de América Latina en 

la primera década del siglo (el “populismo”, 

según quienes, sobre todo desde la derecha, 

monopolio de la violencia física legítima”. (Weber, 
1998, p. 82). 

 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 139-160 
 
 
 

 
158 

fueron críticos del fenómeno), que devolvieron 

parte del prestigio perdido al Estado. Aún más 

importante para una potencial rehabilitación 

del rol del Estado fue su protagonismo 

absolutamente central durante la crisis 

planetaria por la pandemia de Covid 19. Sin 

ignorar la existencia de ruidosos pero 

minoritarios grupos que se opusieron a los 

programas de vacunación y a las medidas de 

distanciamiento social implantadas en todo el 

planeta, es indudable que la percepción de la 

necesidad de la acción estatal salió reforzada 

de esta experiencia histórica.  

¿Fin de Estado? ¿Comienzo de una 

rehabilitación? Es imposible vislumbrar un 

futuro que, por definición, no existe. En este 

trabajo quisimos ofrecer las coordenadas 

principales para orientarnos cuando 

finalmente llegue.  

 

 

  



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 139-160 
 
 
 

 
159 

Referencias 

1. El Estado antes del Estado 

Bobbio, N., Mateucci, N. y Pasquino, G. 

(2105) Diccionario de política, México, 

Siglo XXI. 

Burckhardt, J. (2004) La cultura del 

renacimiento en Italia, Madrid, Akal. 

Cassirer, E. (1947) El mito del Estado, 

México, Fondo de Cultura Económica, 

1947. 

Conze, W. y Koselleck, R. (2021) Estado, en 

El Concepto de Estado y otros ensayos, 

Fondo de Cultura Económica, p. 129-238. 

Kantorowickz, E. (2012) Los dos cuerpos del 

rey, Madrid, Akal, 2012. 

Koselleck, R. (2021) El concepto de Estado y 

otros ensayos, Buenos Aires, Fondo de 

Cultura Económica. 

Maquiavelo, N. (1992) El príncipe, Madrid, 

Cátedra. 

Séneca (2013) Consolaciones. Diálogos. 

Epístolas morales a Lucilio, Madrid, 

Gredos. 

Skinner, Q. (2005) El nacimiento del Estado, 

Gorla. 

Ullman, W. (2013) Historia del pensamiento 

político en la Edad Media, Ariel.  

 

2. Un autómata supremo: Hobbes y Estado 
moderno 
Hobbes, T (1994) Human Nature and De 

corpore politico, Oxford University Press. 

Hobbes, T. (2019) Leviatán, Colihue, 2019. 

Hobbes, T. (2010) Elementos filosóficos. Del 

ciudadano, Hydra. 

Hobbes, T. (2003) Elementos de derecho 

natural y político, Alianza. 

Samuel Mintz (2010 (1961)) The Hunting of 

Leviathan. Seventeenth-Century Reactions 

to the Materialism and Moral Philosophy of 

Thomas Hobbes, Cambridge University 

Press.  

Skinner, Q. (2005), El nacimiento del Estado, 

Gorla.  

Skinner, Q. (2010) Hobbes y la libertad 

republicana, Prometeo-Universidad 

Nacional de Quilmes. 

Sorrel, T. (ed) (1996) The Cambridge 

Companion to Hobbes, Cambridge 

University Press. 

Zarka, I. (1998) Hobbes y el pensamiento 

político moderno, Herder. 

 

3. La apoteosis del Estado: Hegel 

Fichte (1991), El Estado comercial cerrado, 

Tecnos. 

Hegel, G. F. W. (1978) “Primero programa de 

un sistema del idealismo alemán”, en 

Escritos de juventud, Fondo de Cultura 

Económica. 

Hegel, G. (2000), Rasgos fundamentales de la 

filosofía del derecho, Biblioteca Nueva. 

Hegel, G. (2015) Lecciones de filosofía de la 

historia, Gredos. 

Marcuse, H. (1997) Razón y revolución, 

Altaya. 

Otto M. (2012), Autoridad, libertad y 

maquinaria automática en la primera 

modernidad europea, Acantilado. 

Novalis, (2017) Estudios sobre Fichte y otros 

escritos, Akal, 2007. 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 139-160 
 
 
 

 
160 

Weil, E. (1970), Hegel y el Estado, Nagelkop, 

1970. 

Ziep, L. (2011), “La lucha por el 

reconocimiento: la relación entre Hegel y 

Hobbes en los escritos de Jena”, Estudios 

de filosofía, n° 43, p. 31-84. 

 

4. El asedio al Estado: marxismo, 
anarquismo, liberalismo 
Marx (y Engels): el Estado como 
instrumento de opresión 
Feuerbach, L. (1979), “Necesidad de una 

reforma de la filosofía”, Diálogos N° 14, p. 

125-136. 

Marx, K. (2012) Manifiesto del Partido 

Comunista, en Obras, Gredos. 

Marx, K. (2012) Crítica del programa de 

Gotha, en Obras, Gredos. 

Marx, K.-Engels, F. (2015), La ideología 

alemana, Akal, 2015. 

Althusser, L. (1988), Ideología y aparatos 

ideológicos del Estado, Nueva Visión. 

Althusser, L. (1980), “Por fin la crisis del 

marxismo”, en Rossanda, R. y otros, Poder 

y oposición en las sociedades 

posrevolucionarias, Laia, pp. 219-232. 

Bobbio, N. (1977), “¿Existe una doctrina 

marxista del Estado?” en AA VV, El 

marxismo y el Estado, Avance, pp. 27-47. 

Bobbio, N. (2015), “Marxismo” en Bobbio, N., 

Mateucci, N. y Pasquino, G., Diccionario de 

política, Siglo XXI, p. 936. 

Ozollo, J. (2005), Marx y el Estado, Buenos 

Aires, Libronaura. 

 

5. El anarquismo y la guerra al Estado-
matadero 

Bakunin, M. (1994), Escritos de filosofía 

política, Altaya. 

Bakunin, M. (2000), Dios y el Estado, 

Terramar. 

Dolgoff, S. (2017), La anarquía según 

Bakunin, Ariel. 

Ferrer, Ch. (comp), (2006) El lenguaje 

libertario, Terramar. 

 

6. Liberalismo: el Estado mínimo. 

Foucault, M. (2007) Nacimiento de la 

biopolítica, Fondo de Cultura Económica. 

Habermas, J.-Rawls, J. (1998), Debate sobre 

el liberalismo político, Paidós. 

Malcolm, N., (1996) “A summary biography of 

Hobbes”, en Sorell, T., The Cambridge 

Companion to Hobbes, Cambridge 

University Press, pp. 19-20. 

Nietzsche, F. (2014), Así habló Zaratustra, 

Gredos. 

Nozick, R. (2015) Estado, anarquía y utopía, 

Innisfree.  

Von Mises, L. (1977), Liberalismo, Unión 

Editorial. 

Weber, M. (1998), El político y el científico, 

Alianza. 

 

Carlos Balzi es Doctor en Filosofía por la 

Universidad Nacional de Córdoba (UNC). 

Actualmente se desempeña como profesor 

titular de Ética en la Licenciatura en Filosofía 

de la UNC y como director de su Doctorado en 

Filosofía. Además, dirige un proyecto de 

investigación sobre aspectos ético-políticos 

del fenómeno de las Inteligencias Artificiales. 

Correo electrónico: cbalzi@unc.edu.ar 

mailto:cbalzi@unc.edu.ar


 

 

Feminismos 

 

 

 

Aldana Cuello 
Observatorio de políticas públicas. Gobierno de la Rioja 

 
 

Macarena Mercado Mott  
Universidad de Buenos Aires  

 
 
 
  

Recibido: 6 de enero de 2023 
Aceptado: 9 de enero de 2024 
 
 

 

Resumen 
El presente texto intenta ordenar y sistematizar, aunque sea a modo introductorio, el desarrollo del 
pensamiento y de la praxis feminista. Partimos del desafío de definir al feminismo y en el camino 
explicitamos dos cuestiones. En primer lugar, la necesidad de mencionarlo en plural: feminismos. En 
segundo lugar, la complejidad de dar una única y acabada definición al concepto de feminismo. 
Exponemos cómo diversas pensadoras dentro y fuera de la academia, han abonado al pensamiento 
social y filosófico con conceptos y enfoques que hoy nos permiten analizar una realidad que 
reconocemos injusta y desigual y que pretendemos transformar. En ese camino, comprendemos que 
el entramado de conceptos como patriarcado, género, heteronorma, división sexual del trabajo, entre 
otros, tienen una historia y que lo mismo ocurre con los diversos feminismos. 
Palabras clave: feminismos, movimientos feministas, género, patriarcado 
 
 
 

Abstract 
This text attempts to organize and systematize, even if as an introduction, the development of feminist 
thought and praxis. We start from the challenge of defining feminism and along the way we explain two 
questions. First of all, the need to mention it in the plural: feminisms. Secondly, the complexity of giving 
a single, complete definition to the concept of feminism. 
We expose how various thinkers inside and outside the academy have contributed to social and 
philosophical thinking with concepts and approaches that today allow us to analyze a reality that we 
recognize as unfair and unequal and that we intend to transform. Along this path, we understand that 
the framework of concepts such as patriarchy, gender, heteronorm, sexual division of labor, among 
others, have a history and the same occurs with the various feminisms. 
Keywords: feminisms, feminist movements, gender, patriarchy  
 

 

 

Á
g
or

a
 U

N
L

a
R

, 
vo

l. 
9,

 n
úm

. 
2

3
, 
a

g
o
. 

2
02

4
, 

A
rg

en
tin

a
, I

S
S

N
: 
25

4
5

-6
0
24

, 
p
p.

 1
6

1
-1

7
5
 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 161-175 
 

 
 

 
162 

1. Feminismo1 y confusión ¿Qué es el 
feminismo?  
La producción de conocimientos es un campo 

de lucha en el que las feministas intentan 

develar las relaciones de poder implicadas en 

las formas de comprensión e interpretación 

del mundo. Desde los feminismos se entiende 

que si el género, junto con otras categorías 

como la de raza o clase, constituyen el 

entramado social y lo organizan, entonces 

debe influir en los procesos de validación de 

los conocimientos. En otras palabras, si las 

ciencias excluyen a las mujeres, el 

conocimiento producido será uno que 

refuerce las jerarquías de género. Blazquez 

Graf (2010) dice que:  

Las críticas feministas a la epistemología 

tradicional de las ciencias naturales y de 

las sociales muestran que esas teorías del 

conocimiento se basan en el punto de vista 

masculino del mundo, por lo que se enseña 

a observar sólo las características de los 

seres vivos o de los seres sociales que son 

de interés para los hombres, con una 

perspectiva androcéntrica y distante. (...) El 

feminismo ha mostrado cómo es que las 

                                                
1 En el desarrollo del texto podrán observar que por 
momentos utilizamos el término feminismo (en singular) 
y en otros momentos feminismos (en plural). Lo 
hacemos debido a que el objetivo del texto es definir el 
concepto de feminismo, no obstante, proponemos 
pensar en clave de que los diversos feminismos aportan 
distintos aspectos al concepto. 
2 Mary Wollstonecraft, Olympe de Gouges, Poullain de 
La Barre, Condorcet, entre otros, señalaban las 
incoherencias de los principios ilustrados de igualdad 
con pretendida universalidad que excluían a las mujeres. 
Alicia Puleo (1993) agrega sobre la polémica de los 
sexos en la ilustración que “Es necesario rastrear el 
origen del pensamiento ilustrado en el racionalismo del 
siglo que le precede. Si bien Descartes no trató en 
particular el tema del estatus ontológico de las mujeres, 
su dualismo de la sustancia y la excelencia que atribuía 

grandes teorías que proclaman la 

universalidad son parciales y se basan en 

normas masculinas, en lugar de ser 

representaciones inclusivas de toda la 

humanidad (p. 24). 

Pensemos, por ejemplo, en los esfuerzos de 

Mary Wollstonecraft (2019)2 por demostrar las 

inconsistencias del pensamiento ilustrado que 

buscaba igualdad, libertad y fraternidad con 

pretendida universalidad, pero excluyendo y 

diferenciando a las mujeres, como hace, por 

ejemplo, Rousseau (2000), que justifica la 

diferencia en la educación que deben recibir 

varones y mujeres, considerando que por su 

naturaleza las niñas obedecen y por tanto su 

educación debe inclinarse a complacer a los 

varones. En el libro V del Emilio escribe “El 

uno debe ser activo y fuerte, y el otro pasivo y 

débil. Es indispensable que el uno quiera y 

pueda, y es suficiente con que el otro oponga 

poca resistencia. Establecido este principio, 

se deduce que el destino especial de la mujer 

consiste en agradar al hombre”3 (p. 249). 

¿Es viable analizar el poder y su operatividad 

excluyendo las relaciones de género? ¿Existe 

una jerarquía de género? ¿Es posible situarla 

al intelecto permitían suponer que éste, al ser 
independiente del cuerpo, era igual en hombres y 
mujeres”. De este modo, el argumento basado en la 
diferencia natural de los sexos perdía peso y era 
discutido en el seno mismo de la Ilustración.  
3 El argumento que utiliza es el de la diferencia por 
naturaleza. Simone de Beauvoir (2015) aclara que la 
naturaleza no es inmutable, al igual que la realidad 
histórica, por tanto, los argumentos de la diferencia 
sexual para justificar la desigualdad de género son 
arbitrarios. Las mujeres no logran reafirmarse como 
sujetos porque el vínculo que tienen con los varones 
carece de reciprocidad lo que imposibilita descubrir la 
relatividad de la Alteridad. Las mujeres son alteridad 
absoluta en los vínculos que mantienen necesariamente 
con otros hombres. 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 161-175 
 

 
 

 
163 

históricamente? ¿Cómo se producen las 

violencias y las desigualdades? ¿Cuándo se 

produjeron los dispositivos de control y 

vigilancia sobre la sexualidad? ¿Qué relación 

tiene la opresión de género, raza y clase? 

¿cómo funciona una política económica del 

sexo? ¿Es posible separar el género de las 

intersecciones políticas y culturales, de clase 

y de raza en las que se produce?  

Por estas interpelaciones, dice Celia Amorós 

(2010), el feminismo tiene relevancia 

filosófica. El pensamiento feminista tiene su 

propia dinámica con tiempos especiales 

porque su objeto es el movimiento social al 

que pertenece e intenta teorizar. Vuelve sobre 

sí constantemente, por tanto, tiene una 

actividad reflexiva. Es, desde sus raíces, 

filosófico. 

La filosofía, históricamente, ha sido delineada 

por un club restringido de varones blancos, 

heterosexuales y de clase alta que, pese a ser 

un grupo muy reducido, no ha escatimado en 

representarse, con voluntad universalizante. 

Resulta importante preguntarnos, en este 

punto, ¿qué lugar tuvieron y tienen las 

mujeres en la construcción histórica de 

filosofías que han sido diseñadas por varones 

y para varones? En otras palabras ¿qué lugar 

ocupamos en la comprensión e interpretación 

de las relaciones humanas y del mundo?  

Amorós (2010) sostiene que existe una 

dialéctica entre filosofía y feminismo “porque 

                                                
4 Por el carácter introductoria del presente texto y 
por su extensión, algunas autoras -y sus obras- 
son incluidas y otras no. Señalaremos algunas 
lecturas para complementar a quienes aparecen 
en el texto y conocer otras perspectivas. Durante 

empieza a producirse un diálogo explícito 

entre filosofía y feminismo, si bien 

desequilibrado, obviamente, a favor de los 

filósofos varones quienes, pese a ser 

fervorosamente estudiados por las teóricas 

feministas, muy rara vez se dignan a ser sus 

interlocutores” (p. 11).  

Además de filosófico, el feminismo es 

profundamente político porque a través de sus 

preguntas expone relaciones de poder 

invisibilizadas, desapercibidas o anuladas. Su 

crítica intercepta el campo epistémico de las 

ciencias y pone de manifiesto la relación 

indisoluble de saber y poder. Al mismo tiempo 

que, como veremos más adelante, lo personal 

se vuelve político; el feminismo lo politiza. 

Entonces, preguntarnos cómo se configura el 

feminismo o los feminismos, no sólo es 

importante para la actividad académica, sino 

también para el accionar político. Como 

también es necesario que la definición de lo 

que es y no es feminismo sea planteada por 

feministas, contemplando las tensiones, 

consensos y disensos al interior del amplio 

campo feminista. Por lo tanto, exponemos a 

continuación una diversidad de formas de 

hacer, pensar y definir al feminismo a partir de 

sus protagonistas: las feministas4. 

 

2. Y las feministas ¿dónde están? 

La humanidad es un macho, escribe Simone 

De Beauvoir en 1949, y la mujer es siempre 

los últimos años, la producción intelectual desde 
los feminismos se ha desarrollado al ritmo de la 
expiación internacional del movimiento feminista y 
resulta complejo incluir a todas esas producciones 
en esta oportunidad.  



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 161-175 
 

 
 

 
164 

definida por varones a partir de su relación 

con ellos, no en sí misma o por sí misma sino 

en relación a ellos. De Beauvoir utiliza la 

conformación del sujeto existencialista y la 

categoría de Situación que restringe o 

concede libertades, desprendiéndose una 

jerarquía arbitraria que ubica culturalmente a 

las mujeres como Otras, sujetos de segunda 

clase frente a los varones en una relación que 

carece de reciprocidad y coarta a las mujeres 

la posibilidad de proyectarse. 

Paul Preciado (2020) expresa que es común 

no conocer los orígenes de la palabra 

feminismo y señala que esto es un efecto del 

“borrado sistemático de los saberes 

subalternos sobre el cuerpo”. En los orígenes, 

el sujeto transformador del feminismo no es la 

mujer, es el cuerpo patológico, debido a que 

la definición de feminismo es inventada en 

1871 por un especialista en tuberculosis, 

llamado Ferdinand-Valère Faneau de la 

Cour5.  

De esta manera, la palabra feminismo surge 

en el discurso europeo del siglo XIX como un 

significante médico que no describe al 

movimiento de mujeres, sino a la feminización 

del cuerpo masculino tuberculoso. ¿Qué es el 

feminismo, entonces? Es una patología. Años 

más tarde, otro varón, Alexandre Dumas 

(hijo), utiliza el término para definir a aquellos 

                                                
5 Escribe un tratado sobre los hombres enfermos de 
tuberculosis, explicando que tenían rasgos "infantiles y 
feministas", como "el cabello fino, pestañas largas, piel 
blanca y blanda, barba escasa, genitales pequeños, 
mamas voluminosas”. Afirmaba que pierden los 
caracteres masculinos y sufren de feminización. 
6 Si bien esa es la fecha registrada como la primera vez 
que una mujer se apropia del término feminismo, las 
reflexiones feministas ya tenían una presencia. El 

varones que acompañan las luchas 

sufragistas de las mujeres, señalando que 

estos atravesaban una feminización por 

encontrarse cercanos a estas mujeres que 

luchaban por sus derechos y que podrían 

sufrir consecuencias como las que padecen 

los enfermos de tuberculosis. La primera 

mujer en reivindicar el término feminismo es la 

sufragista Hubertine Auclert, en 18806, 

cuando se apropia del mismo para hacer 

referencia a quienes, como ella, luchan por la 

igualdad entre mujeres y varones.  

Offen y Ferrandis Garrayo (1991) cuentan 

que, a principio de los años setenta, cuando 

comenzaron a investigar la historia de las 

mujeres y de los movimientos de mujeres 

europeos, se definía a la feminista como a una 

persona que se adhería al feminismo. 

Entonces se preguntaron, pero ¿qué es el 

feminismo? A partir de una definición de un 

diccionario de la época, citan textualmente lo 

que decía: “una teoría y/o movimiento 

interesado en mejorar la posición de las 

mujeres por medios tales como la 

consecución de derechos políticos, legales o 

económicos iguales a los que disfrutan los 

hombres”. 

Actualmente, esa respuesta es limitada, la 

diversidad en las consignas que observamos 

en las movilizaciones feministas ha permeado 

ejemplo más conocido es la obra “Vindicación de los 
derechos de la mujer” de Mary Wollstonecraft, escrita en 
1792, luego de escribir “Vindicación de los derechos del 
hombre” en 1791. En ese mismo año, 1971, Olympe de 
Gouges redactó la “Declaración de los derechos de la 
mujer y la ciudadana”, parafraseando a la “Declaración 
de los derechos del hombre y el ciudadano”, proclamada 
en 1789. 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 161-175 
 

 
 

 
165 

las aulas y los libros, y los reclamos van más 

allá de “los derechos de las mujeres”. No 

puede hablarse de una teoría feminista o de 

un concepto sobre feminismo, porque hoy las 

militancias y los enfoques son varios, distintos 

entre ellos, pero en diálogo o tensión 

permanente. Esa diversidad también refiere a 

los sujetos que participan de los movimientos: 

“la mujer”, en singular, ya no es la única 

protagonista. 

Danila Suárez Tomé (2022), citando a Diana 

Maffia (2007), propone un camino en la 

definición, no del feminismo, sino del ser 

feminista. No nacemos mujeres, pero 

tampoco nacemos feministas, llegamos a 

serlo. Maffia cambia la pregunta de ¿qué es el 

feminismo? por aquella que se pregunta ¿qué 

significa ser feminista? Para la autora, ser 

feminista implica aceptar tres principios, uno 

descriptivo, uno prescriptivo y uno práctico. 

El primer principio hace referencia a lo que 

sucede, es decir, a que en todas las 

sociedades las mujeres no son iguales a los 

varones. El segundo niega lo primero y 

considera que puede haber alternativa. El 

último, implica un compromiso en la acción 

para revertir aquello que negamos. 

El feminismo o el ser feminista no tiene hoy un 

significado unívoco o una explicación que 

conforme a todes por igual. Como expresa 

Flores Garrillo (2011) feminismos se escribe 

en plural. Entonces, ¿nos incluye a todes?  

En esa línea, Susy Shock cree que “el 

feminismo nos dio un montón de armas, la 

primera arma fue decir ‘no soy mujer, me 

construyo mujer’. Ya está, eso fue gigante. 

Ahora, me parece que a partir de ahí nosotras 

fuimos más abrazadoras del feminismo que el 

feminismo de nosotras (por las travas y las 

trans). En el sentido práctico, el feminismo no 

nació pensándonos a nosotras, no nació 

pensando en la mujer joven latinoamericana o 

en la negra yanqui. Es un feminismo que nació 

de clases medias, letradas, blancas, 

entonces, lo que hacemos es una apropiación. 

Yo creo en feminismos, no en un feminismo” 

(2018, s/n). 

Siguiendo lo planteado por Shock, ¿dónde 

nace ese feminismo del cual comenzamos a 

apropiarnos? Como mencionamos 

anteriormente, el término no nace de las 

luchas y conquistas de las mujeres 

organizadas. Sin embargo, son los 

movimientos y sus diversas formas y 

contenidos los que van estirando ese 

concepto que nace en Europa, pero que migra 

o se exilia, que viaja, que atraviesa fronteras 

y se instala incómodamente en territorios y 

contextos no hegemónicos. 

 

3. Muchas olas ¿un solo mar? 

Danila Suárez Tomé (2022) nos dice que “la 

periodización de la genealogía feminista 

depende mucho del lugar del planeta desde el 

que se la esté narrando” (p. s/n). Las olas 

feministas representan la narrativa 

hegemónica, y occidental, para situar 

históricamente al desarrollo de los 

feminismos. Incluso, la pregunta constante 

que se hacen militantes y académicas es ¿en 

qué ola estamos ahora?   



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 161-175 
 

 
 

 
166 

Las olas feministas construyeron un 

imaginario de que primero vinieron unas, con 

sus banderas y reivindicaciones. Luego otras, 

después otras, más tarde otras. Según 

Chaparro (2022), citando a Varela (2019), la 

primera vez que se hace referencia al océano 

es en el trabajo de la feminista británica 

Millicent Garrett Fawcett (1847-1929), donde 

explica al feminismo como un movimiento no 

violento, sin armas ni barricadas; un 

movimiento pacífico como el “impulso 

silencioso e irresistible de la marea que sube”. 

Otro antecedente sobre la metáfora oceánica, 

es la de una feminista irlandesa Frances 

Power Cobbe (1822-1904), quien afirmaba 

que los movimientos sociales como el 

feminismo “se parecen a las mareas del 

océano, donde cada ola obedece a un ímpetu 

uniforme y lleva las aguas hacia adelante y 

hacia arriba de toda la costa”.  

La sistematización de los movimientos 

feministas en olas no se institucionalizó hasta 

que, en los años sesenta, las feministas 

estadounidenses se autodenominan como 

Segunda Ola7. Su delimitación fue respecto a 

los movimientos que lucharon en Europa por 

los derechos políticos de las mujeres, 

resaltando los sesgos y limitaciones espacio-

temporales. Así, al mismo tiempo que definían 

a estos como Primera Ola, se diferenciaban 

de su agenda política, resaltando el contexto 

                                                
7 Suárez Tomé (2022) comenta que “el uso del 
término se remonta a 1968, cuando Martha 
Weinman Lear escribió un artículo para el Nex 

propio y sus problemáticas específicas como 

mujeres fuera de Europa. 

Aún se mantienen debates sobre si la Primera 

Ola corresponde al feminismo ilustrado o al 

feminismo sufragista. Las posturas dependen, 

una vez más, desde dónde se reconstruye la 

historia del feminismo. En Europa se 

considera que el feminismo ilustrado es el 

inicio de la Primera Ola, en cambio, en 

Norteamérica, sería el movimiento sufragista 

el que da origen a esas mareas feministas. 

En la genealogía feminista europea, los 

ideales de la Revolución francesa son los que 

habilitan la posibilidad de cuestionar la 

exclusión de las mujeres de los derechos 

civiles y políticos en la Declaración de los 

derechos del hombre de 1789. Como 

resistencia, Olympe de Gouges, escribe en 

1791 La declaración de los Derechos de la 

Mujer y la Ciudadana y un año después Mary 

Wollstonecraft publica La vindicación de los 

derechos de la mujer, escrito en el que 

Wollstonecraft criticó, con los mismos 

argumentos de la ilustración el privilegio del 

ejercicio masculino del poder sobre las 

mujeres.8 

En la genealogía feminista norteamericana, la 

Primera Ola se caracteriza por las resistencias 

y luchas por los derechos políticos de las 

sufragistas, que reclamaban, entre otras 

cosas, el derecho al voto. Por lo que algunos 

eventos significativos de esta etapa son la 

York Times que se llamó “The Second Feminist 
Wave” (La Segunda Ola Feminista)” (s/n). 
8 Una explicación más detallada puede 
encontrarse en Amorós, 2010, p. 23-29. 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 161-175 
 

 
 

 
167 

Declaración de Séneca Falls en 1848, 

protagonizada por Lucretia Mott y Elizabeth 

Cady Stanton y firmada por 68 mujeres y 32 

hombres; la primera Convención Nacional de 

los Derechos de la Mujer en Worcester en 

1850 y el discurso de la feminista 

afroamericana y abolicionista Sojourner Truth. 

Aunque las olas se elevaban desde el norte, 

en el sur el mar también estaba en 

movimiento. Sufragistas en distintos países 

como Argentina9, Ecuador, Chile y Uruguay, 

desde las primeras décadas del siglo XX, 

luchaban por poner en la agenda de las 

organizaciones y de la sociedad, la necesidad 

de que sus derechos políticos debían ser 

reconocidos. 

Como exponemos anteriormente, la historia 

del feminismo está en disputa incluso entre 

quienes desde el norte comenzaron a 

escribirla. Sin embargo, es la interpretación 

norteamericana la que se consolidó y difundió 

globalmente. Por lo que la Segunda Ola10 está 

marcada por lo que se conoce como 

feminismo radical que, en sintonía con las 

feministas materialistas de Europa, 

plantearon que el problema de la opresión de 

las mujeres tenía sus raíces en el patriarcado. 

                                                
9Julieta Lanteri y Alicia Moreau de Justo fueron 
fundamentales para el sufragismo en Argentina. Sus 
intentos por conquistar los derechos políticos de las 
mujeres fueron la antesala del derecho al voto femenino 
otorgado en 1947, cuando la figura principal fue Eva 
Duarte. Otras, como Carolina Muzzilli, dedicaron sus 
días a luchar por mejoras en las condiciones laborales 
de las mujeres trabajadoras. 
10 Algunas la definen como el Nuevo Feminismo 
(Susana Gamba, 2008) debido a que se entiende como 
el resurgimiento del feminismo luego de las dos Guerras 
Mundiales. 

En esa línea, la popular frase Lo personal es 

político se vuelve la consigna principal de la 

llamada Segunda Ola feminista. Suelen 

atribuir esta frase a Carol Hanisch, quien 

escribió en los años setenta un ensayo donde 

exponía que el aborto, el cuidado de los/as 

niños/as, el trabajo doméstico y la violencia no 

eran temas personales sin importancia 

política. Si bien no escribe textualmente la 

frase, en su ensayo11 sostiene: “Una de las 

primeras cosas que descubrimos en estos 

grupos es que los problemas personales son 

problemas políticos. No hay soluciones 

personales en este momento. Solo hay acción 

colectiva para una solución colectiva” 

(Hanisch, 1970). Kate Millet (1969) profundiza 

el planteo y afirma que “el sexo es una 

categoría impregnada de política”. 

Aun en tensión por la determinación de los 

orígenes del feminismo, las europeas y 

norteamericanas, dialogaban desde la 

elaboración teórica y desde la praxis política. 

La obra El segundo sexo, de Simone De 

Beauvoir abre una nueva etapa en la teoría 

feminista junto con la de Betty Friedan12 y 

Kate Millet13 en las que se definen conceptos 

importantes que permiten complejizar y 

problematizar las desigualdades y las 

11 El artículo “Lo personal es político”, escrito por 
Hanisch en 1969, fue publicado por primera vez en 
Notes from the Second Year: Women’s Liberation en 
1970, y su título fue idea de las editoras Shulamith 
Firestone y Anne Koedt (Danila Suárez Tomé, 2020, p. 
25). 
12 Betty Friedan publicó en 1963 La mística de la 
feminidad. 
13 Kate Millet realiza un análisis político de la categoría 
de sexo en el libro Política Sexual publicado en 1969. 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 161-175 
 

 
 

 
168 

violencias que viven las mujeres dentro del 

sistema jerarquizado de género donde prima 

la dominación masculina. 

Si bien existió un extenso desarrollo teórico 

durante la Segunda Ola, siempre el foco 

estuvo puesto en una realidad específica, 

delimitada en torno a la mujer -en singular- 

con determinadas características como ser 

blanca, ama de casa, madre, heterosexual y 

cisgénero. La llamada Tercera Ola rompe con 

esa homogeneización y con la idea de que 

movimiento feminista y movimiento de 

mujeres son sinónimos.  

La diversidad tiñe la(s) ola(s), interpelando 

quién es el sujeto del feminismo y propone 

que no es único, ni universal, que quienes son 

afectades por el sistema jerarquizado de 

género no son solo mujeres cisgénero y estira 

el concepto de feminismo, buscando incluir a 

todes. Sin embargo, las olas seguían 

subiendo desde los nortes y bajando hacia los 

sures, donde los procesos de reflexión teórica 

y organización política debían acomodarse en 

esa clasificación para ser parte de la historia 

del feminismo. 

Una serie de acontecimientos, también 

situados en el norte global, como los 

movimientos Me Too, el Time´s Up y la 

Women´s March, junto a la “articulación de las 

demandas y las acciones virtuales, a través de 

foros, redes sociales y la utilización de 

hashtags” (Suárez Tomé, 2022, s/n) dan 

origen al llamado ciberfeminismo. Algunas 

feministas llegaron a considerar este 

momento como la llegada de una Cuarta Ola, 

donde las tecnologías cobraron un papel 

fundamental en el desarrollo del feminismo. 

También suele afirmarse que con la Huelga 

Internacional de Mujeres del año 2017 se dio 

inicio a una Nueva Ola, marcada por una 

agenda que vuelve a poner en el centro “el 

trabajo que realizan las mujeres en la 

sociedad capitalista contemporánea, esto es, 

el rol de las mujeres en el trabajo de 

reproducción social” (Paula Varela, 2020, p. 

283). Desde esta mirada, la nueva etapa del 

feminismo, quizás la más contemporánea, 

que se abrió y aún vivenciamos, es más 

abarcativa que las primeras olas, pues 

contempla movilizaciones y producciones 

teóricas en diversas latitudes que se articulan 

incluso en una misma acción de protesta, en 

un mismo día al año: cada 8 de marzo en el 

Día Internacional de las Mujeres. 

Chaparro (2022) cuestiona la universalización 

de la metáfora de las olas, debido a ciertas 

limitaciones, omisiones y sesgos que 

identifica. Si bien rescata la utilidad de la 

metáfora como recurso epistemológico, 

destaca que el preguntar: ¿en qué ola se 

encuentra determinado movimiento? es una 

actitud eurocéntrica nosotras diríamos 

anglocéntrica pues no contempla la 

diversidad de contextos no hegemónicos en 

los que emergen y se desarrollan los distintos 

feminismos como sucede con los feminismos 

negros, indígenas, decoloniales y socialistas, 

entre otros. 

 

 

 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 161-175 
 

 
 

 
169 

4. “Se va a caer” ¿Feminismos contra qué? 

Los estudios de género como categoría de 

análisis que se multiplicaron en los años 70’ 

permitieron identificar que el problema de la 

opresión a las mujeres es estructural porque 

identifica al género como una organización 

social que impone un orden de poder 

asimétrico, que ubica y valora de manera 

desigual a unos cuerpos sobre otros. Al 

incorporar el género como categoría de 

análisis se descubre que las nociones o 

conceptos generalizados en masculino 

cambiaban al referirse a realidades diferentes 

respecto a lo femenino. Gayle Rubin (1986) 

escribe parafraseando a Marx: “¿Qué es una 

mujer? una hembra de la especie (...) sólo se 

convierte en doméstica, esposa, mercancía, 

conejita de playboy, prostituta o dictáfono 

humano en determinadas relaciones” (p.96). 

Esas relaciones aparecen en un sistema 

sexo/género que Rubin (1986) define como 

“Un conjunto de disposiciones por el que una 

sociedad transforma la sexualidad biológica 

en productos de la actividad humana, y en el 

cual se satisfacen esas necesidades 

humanas transformadas”. De esta manera, la 

dicotomía naturaleza/cultura es extrapolada al 

sexo/género para fundamentar que el género 

es cultural y por tanto es construido y 

construible.  

Pero a medida que se expanden los estudios 

de género se intensifican los problemas en el 

interior de los mismos. Judith Butler se 

pregunta por las prácticas sexuales no 

                                                
14 En 1970, Christine Delphy publica su ensayo “El 
enemigo principal” (L’ennemi principal) en un 

normativas y cómo estas desestabilizan al 

género como categoría de análisis puesto que 

el género, a partir de las prácticas que 

desacatan los mandatos, ya no se constituirá 

bajo las disposiciones del sistema binario 

sexo/género. Comienza a observarse al sexo 

y al cuerpo ya no como algo dado, ahistórico, 

sino como un elemento dinámico, cambiante, 

que no funciona fuera o contra del poder sino 

en su mismo ejercicio. Se evidencia que el 

género como categoría analítica no puede 

aislarse.  

De esta manera, se involucra con otras 

categorías como las de raza y clase, 

permitiendo distinguir como enemigo a todo 

un sistema de producción de desigualdades 

que se retroalimentan entre sí y mantienen su 

funcionamiento. Respecto a esto, dice Judith 

Butler (2016) que “es imposible separar el 

género de las intersecciones políticas y 

culturales en las que constantemente se 

produce y se mantiene” (p. 49). 

Es común asumir que el feminismo y quienes 

son feministas tienen como enemigo principal 

a los varones. Expresiones como “el 

feminismo es el machismo al revés” reflejan 

ese pensamiento. Sin embargo, son 

incontables los esfuerzos por explicar que el 

enemigo principal es el patriarcado. Ya en 

1970, Christine Delphy, escribe un ensayo 

que titula “El Enemigo Principal”14, buscando 

visibilizar la opresión de género, invisibilizada 

en ese entonces, incluso por los análisis más 

críticos como el marxismo. Delphy inaugura 

número especial de la revista francesa Partisans, 
que se llamó Libération des femmes. Année zero. 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 161-175 
 

 
 

 
170 

una corriente del Feminismo Materialista 

Frances, poniendo sobre la mesa categorías 

de análisis como modo de producción 

doméstico, explotación/opresión y clase social 

de sexo. 

Hasta ese momento, el enemigo de todos/as 

los/as proletarios/as del mundo era el 

capitalismo. Lo que lleva a problematizar si las 

mujeres y disidencias tienen un solo enemigo 

contra el cual luchar o varios. Así, se observa 

que tanto el patriarcado como el capitalismo 

son sistemas de opresión y explotación que 

de forma articulada generan violencia y una 

de sus bases está en la división sexual del 

trabajo. 

Lugones (2008) agrega el concepto de 

Mujeres de Color, tanto para mencionar a las 

que escriben críticamente respecto al 

feminismo hegemónico, como también a 

aquellas que son víctimas del Sistema 

Moderno / Colonial de Género. Propone 

abordar las violencias desde una 

interseccionalidad de género, raza, clase y 

sexualidad15 que permita comprender que las 

violencias y opresiones se entrelazan 

construyendo situaciones específicas de 

desigualdad, como puede ser el caso de una 

mujer trans género, negra, trabajadora que 

                                                
15 El concepto de interseccionalidad surgió de la crítica 
feminista negra hacia las leyes antidiscriminación y fue 
acuñado en el marco de la teoría crítica de la raza por la 
jurista estadounidense Kimberlé Crenshaw en la década 
de 1980. Se trata de una herramienta teórica y 
metodológica que se usa para pensar la articulación 
estructural entre racismo, capitalismo y patriarcado 
como sistemas de poder. Para ampliar sobre 
perspectiva interseccional ver a Patricia Hill Collins, para 
quien la interseccionalidad implica una dualidad 
analítica, ya que debe abordar cuestiones tanto micro, 
como macro sociológicas.  

vive en un país con altos niveles de pobreza o 

una mujer indígena, que vive de la agricultura 

familiar en territorios avasallados por un 

proyecto extractivista.  

Rita Segato, quien también se inscribe dentro 

de los estudios de la colonialidad del poder16 

y el saber, explica al patriarcado como un 

sistema político, no como una cultura. Para 

Segato, todas las culturas son patriarcales, y 

hasta la actualidad nos hemos encontrado en 

una prehistoria patriarcal, signada por la 

violencia y la desigualdad. Explica que el 

patriarcado representa una base para la 

Dueñidad, un orden donde unos pocos se 

adueñan del mundo, de la vida y la muerte, 

concentrando la riqueza y el poder. 

En diálogo con lo que plantea Segato sobre el 

patriarcado como presente en diversas 

culturas, Paredes y Guzman17 (2014), 

sostienen que en América Latina se 

constituyó, a partir de la colonización, un 

entronque patriarcal. Una alianza de 

“complicidades entre hombres invasores 

colonizadores y hombres indígenas 

originarios (...), una articulación desigual entre 

hombres, pero articulación cómplice contra 

16 Para profundizar sobre los estudios de colonialidad 
consultar: Anibal Quijano (1991) Colonialidad y 
modernidad / racionalidad; Edgardo Lander (2000) La 
colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias 
sociales. Perspectivas latinoamericanas; María Lugones 
(2008) Colonialidad y género. 
17 Julieta Paredes y Andrea Guzman son feministas 
comunitarias. Para profundizar sobre Feminismo 
Comunitario consultar: Paredes, Julieta (2017) El 
feminismo comunitario: la creación de un pensamiento 
propio. Cabnal, Lorena (2010) Feminismos diversos: el 
feminismo comunitario. 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 161-175 
 

 
 

 
171 

las mujeres” (Paredes y Guzmán, 2014, p. 

83)18. 

Una condición social que se conforma a partir 

de la llamada “penetración colonial”. Así, es 

que las feministas comunitarias como 

Paredes, Guzmán y Cabnal (2010, s/n), 

entienden al patriarcado como “el sistema de 

todas las opresiones, todas las explotaciones, 

todas las violencias, y discriminaciones que 

vive toda la humanidad (mujeres, hombres y 

personas intersexuales) y la naturaleza, como 

un sistema históricamente construido sobre el 

cuerpo sexuado de las mujeres”. 

Galindo (2010) postula que para descolonizar 

es necesario despatriarcalizar, y agregamos 

que el proceso de colonización no solo fue 

contra los cuerpos y pueblos indígenas; la 

esclavitud de africanos/as fue otra forma en la 

que se desplegó la violencia colonial. Así, 

mujeres negras, como Angela Davis (2004) y 

Bell Hooks (1984), cuestionaron al feminismo 

hegemónico, definido como blanco y 

occidental, donde las feministas exigían salir 

de sus casas y tener los mismos trabajos que 

sus esposos y los mismos derechos que los 

varones. 

Las autoras, desde el feminismo negro19, 

problematizan que las mujeres -y varones- 

afrodescendientes padecían de un racismo 

estructural que las empujó a trabajar a la par 

de los varones y a abortar para que sus 

                                                
18 Para conocer otras perspectivas sobre feminismo 
indígena, colonización, matricidio, ver Moira Millán y 
Mujeres Originarias por el Buen Vivir. También se puede 
consultar la obra de Silvia Rivera Cusicanqui. 
19 Sojourner Truth, fue la pionera del feminismo negro, 
cuando al pronunciar su célebre discurso “¿Acaso no 
soy una mujer?” durante la Convención de los Derechos 

hijos/as no padezcan la esclavitud ni la 

explotación. En ese marco, Hooks cuestiona 

quién ocupa ese lugar de la mujer blanca, 

casada, con hijos, que consigue ingresar al 

mercado laboral, y responde que son las que 

no tienen hijos, ni esposo, ni hogar: las 

mujeres negras.  

En América Latina, el feminismo negro tuvo su 

expansión en Brasil20, donde las feministas 

negras tuvieron que dar dos discusiones, una 

al interior del movimiento feminista y otra en el 

movimiento negro, proponiendo "ennegrecer" 

la agenda feminista y "sexualizar" la del 

movimiento negro. Así, buscaban diversificar 

las concepciones y prácticas políticas en una 

doble perspectiva: afirmando a las mujeres 

negras como (nuevos) sujetos políticos y 

reivindicando el reconocimiento de las 

diferencias y desigualdades entre mujeres 

(Carneiro, 2003). 

Las marxistas21, feministas marxistas y 

socialistas, denunciaron que ese feminismo 

además de blanco y occidental, era burgués, 

debido a que no planteaba la dimensión de 

clase y se olvidaba de las mujeres pobres, al 

mismo tiempo que no comprendía que la 

opresión de las mujeres trabajadoras se da en 

el marco de la explotación capitalista, de las 

cuales también son víctimas los varones que 

pertenecen a la clase obrera. 

de la Mujer en Akron, Ohio, en 1851, articuló raza, 
género y clase, interpelando la categoría de mujer 
universal. 
20 Para ampliar lecturas sobre feminismo negro, 
consultar las obras de Lélia Gonzalez, Sueli Carneiro, 
Luiza Bairros, Beatriz Nascimento, Djamila Ribeiro. 
21 Ver autoras Clara Zetkin, Alexandra Kollontai.  



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 161-175 
 

 
 

 
172 

Además, pusieron en el centro del debate el 

papel del trabajo doméstico22 como una 

actividad que no solo produce comida y ropa 

limpia, sino que reproduce la fuerza de 

trabajo, principal mercancía, productora de 

todas las mercancías, en el modo de 

producción capitalista. Así el trabajo que 

hacen las mujeres que pertenecen a la clase 

que vive de su trabajo, ocupa el centro de las 

preocupaciones feministas que denuncian 

“eso que llaman amor es trabajo no pago”. 

 

5. “Ahora que estamos juntas” 
¿Feminismos para quién y para qué? 
Si nos preguntamos sobre quiénes son 

nuestros enemigos, también debemos 

preguntarnos sobre quiénes son nuestros 

aliados. Arruza, Bhattacharya y Fraser 

escriben un Manifiesto que nos convoca a 

pensar que un feminismo que excluya a las 

mayorías, no es feminismo. Por lo que las 

autoras proponen construir un feminismo del 

99%23, impulsar ese “otro” feminismo que 

incluye, que emerge del crisol de 

experiencias, prácticas y reflexiones teóricas 

y que propone una unión con otros 

movimientos. Es decir, el horizonte es un 

feminismo para las mayorías. 

                                                
22 Del encuentro entre feministas y marxistas, emerge la 
Teoría de la Reproducción Social, donde el trabajo de 
las mujeres se pone en el centro para explicar su 
importancia social. Para profundizar estos debates 
pueden consultar: Arruzza (2010); Hartmann (1983). Iris 
Young (1992). La contradicción “capital-vida” ha sido 
teorizada desde distintos puntos de vista como el de las 
corrientes de la economía feminista de la ruptura de 
Amaia Pérez Orozco o de las feministas autonomistas 
como Silvia Federici.  
23 Cuando dicen “feminismo del 99%” hacen referencia 
a que el otro feminismo, el del 1% es el feminismo liberal, 
concentrado en el norte global, donde mujeres 

Un ejemplo de estas articulaciones de los 

diversos feminismos, incluso con otros 

movimientos, es la lucha por el derecho al 

aborto legal24, donde la categoría mujer fue 

modificada por personas con capacidad de 

gestar, incluyendo a otras identidades, al 

mismo tiempo que la conquista del 

mencionado derecho representa recuperar el 

poder sobre los cuerpos, sobre el ejercicio 

libre de la sexualidad, sobre los destinos 

manifiestos de ser mujeres-madres.  

Así, podemos observar cómo una lucha 

concreta disuelve el binarismo, tensiona la 

división sexual del trabajo, cuestiona el rol 

reproductivo de quienes tienen la capacidad 

de gestar y demuestra que, aun en la 

diversidad, los feminismos comparten una 

agenda política. La lucha por el derecho a la 

interrupción voluntaria de los embarazos no 

es el único ejemplo, otras luchas como las 

socio-ambientales de hoy y las antiesclavistas 

de ayer, entre otras, nos enseñan que el 

camino no es solas, ni divididas, ni sectarias.   

Entonces, ¿para qué tanto(s) feminismo(s)? 

Porque en el marco de las crisis actuales, 

como el desplome de los niveles de vida, los 

desastres ecológicos, las guerras, las 

expropiaciones de territorios, las migraciones 

privilegiadas buscan romper techos de cristal y ascender 
en el ámbito empresarial y en el ejército. 
24 En los últimos años, la llamada Marea Verde, tuvo 
lugar no solo en Argentina, sino en otros países de 
América Latina y el Caribe, donde la mayoría de los 
países no reconoce el derecho al aborto legal. Lo mismo 
ocurrió con la movilización del Ni Una Menos que se 
replicó en todas las provincias argentinas, pero también 
en los diversos países de la región, como también en 
articulación con organizaciones presentes en países de 
otros continentes como ocurrió con las feministas 
polacas, lo cual implicó la antesala del Primer Paro 
Internacional de 2017. 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 161-175 
 

 
 

 
173 

en masa, el racismo, la xenofobia y la 

abolición de derechos sociales y políticos, los 

feminismos son los que le hacen frente a todo, 

reclamando el reconocimiento y la 

redistribución (Fraser, 2006), procurando 

pasar del mundo que tenemos al mundo que 

soñamos. 

Esos avances y tensiones, fueron observados 

y expuestos en este texto que busca esbozar 

una definición sobre feminismo, cómo se 

configura, no en uno sino en varios caminos y 

sentidos lo que cada uno de los movimientos 

feministas, en distintos contextos y 

momentos, aporta. La compleja tarea de 

definir qué es y qué no es el feminismo, no es 

un capítulo que se encuentre concluido, ni en 

este ni en otros tantos trabajos más.  

 

 

 

 

 

  



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 161-175 
 

 
 

 
174 

Referencias 

Amorós, Celia (Ed). (2010). Filosofía y 

feminismo. Editorial Síntesis. 

Arruza, Cinzia (2010). Las sin parte. 

Matrimonios y divorcios entre feminismo y 

marxismo. Editorial Crítica y Alternativa.  

Arruza, Cinzia, Bhattacharya, Tithi y Fraser, 

Nancy (2019). Manifiesto por un feminismo 

del 99%. Editorial Herder. 

Blazquez Graf, Norma (Ed.). (2010). 

Epistemologías feministas: Temas 

centrales. En Investigación feminista: 

epistemología, metodología y 

representaciones sociales.  Editorial 

Centro de Investigaciones 

Interdisciplinarias en Ciencias y 

Humanidades. Universidad Nacional 

Autónoma de México. 

Bell Hooks (1984). Black Women: Shaping 

Feminist Theory", Feminist Theory from 

Margin to Centre. South End Press. 

Butler, Judith (2016).  El género en disputa. 

Editorial Paidós 

Cabnal, Lorena (2010). Feminismos diversos: 

el feminismo comunitario. ACSUR - Las 

Segovias. URL: feminismos-comunitario-

lorena-cabnal.pdf (wordpress.com)  

Carneiro, Sueli. (2003). Mulheres em 

Movimento. Estudos Avançados, Volumen 

17, p. 117-132. 

Chaparro, Amneris (2022). Las olas 

feministas ¿una metáfora innecesaria? 

Korpus 21, Volumen 2 (4), p. 77-92.  DOI 

https://doi.org/10.22136/korpus21202284  

De Beauvoir, Simone (2015). El segundo 

sexo. Ediciones Cátedra. 

Delphy, Christine (1985 [1970]). “El enemigo 

principal”, en Por un feminismo 

materialista. El enemigo principal y otros 

textos. p. 11-28. Editorial LaSal. 

Flores Garrido, Natalia (14 de junio de 2011). 

Feminismos, en plural. Distintas Latitudes. 

URL Feminismos, en plural - Distintas 

Latitudes 

Foucault, Michel (2009). Historia de la 

sexualidad. Vol. 1. Editorial Siglo Veintiuno. 

Fraser, Nancy y Honneth, Alex (2006). 

¿Redistribución o reconocimiento? Un 

debate político-filosófico. Editorial Morata 

Galindo, María (2010). No se puede 

descolonizar sin despatriarcalizar: teoría y 

propuesta de la despatriarcalización. 

Editorial Mujeres Creando. 

Hartmann, Heidi (1983). El infeliz matrimonio 

entre marxismo y feminismo: hacia una 

unión más progresista. Revista Teoría y 

Práctica, N°12-13. 

Millet, Kate (1969). Política Sexual. Ediciones 

Cátedra. 

Lugones, María (2008) Colonialidad y género. 

Tabula Rasa, (9), p. 73-101. URL 

05lugones.pdf (revistatabularasa.org)  

Offen, Karen y Ferrandis Garrayo, Marisa 

(1991) Definir el feminismo: un análisis 

histórico comparativo. Historia Social, (9), 

p. 103-135. 

Paredes, Julieta (2017). El feminismo 

comunitario: la creación de un 

pensamiento propio. CORPUS, Volumen 7 

(1). DOI 

https://doi.org/10.4000/corpusarchivos.183

5 

https://porunavidavivible.files.wordpress.com/2012/09/feminismos-comunitario-lorena-cabnal.pdf
https://porunavidavivible.files.wordpress.com/2012/09/feminismos-comunitario-lorena-cabnal.pdf
https://doi.org/10.22136/korpus21202284
https://distintaslatitudes.net/archivo/feminismos-en-plural
https://distintaslatitudes.net/archivo/feminismos-en-plural
https://www.revistatabularasa.org/numero-9/05lugones.pdf
https://doi.org/10.4000/corpusarchivos.1835
https://doi.org/10.4000/corpusarchivos.1835


Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 161-175 
 

 
 

 
175 

Preciado, B. Paul (2020). Origen de la palabra 

feminismo [Vídeo]. Youtube. (1814) Origen 

de la palabra feminismo. Paul B. Preciado 

- YouTube. 

Puleo, Alicia (1993). La Ilustración olvidada. 

La polémica de los sexos en el siglo XVIII. 

Editorial Anthropos.  

Rubin, Gayle (1986). El tráfico de mujeres: 

notas sobre la economía política del sexo. 

Nueva Antropología. 

Shock, Susy (2018). Elijo la incomodidad de lo 

travesti para negociar con este mundo. 

Revista Almagro. URL Revista Almagro - 

Susy Shock: "Elijo la incomodidad de lo 

travesti para negociar con este mundo" 

(almagrorevista.com.ar)  

Suárez Tomé, Danila (2020). Lo personal es 

político en contexto. En Maffía, Diana (Ed.) 

Intervenciones feministas para la igualdad 

y la justicia. Editorial Jusbaires. 

Suárez Tomé, Danila (2022). Introducción a la 

teoría feminista. Ciudad Autónoma de 

Buenos Aires. Editorial Nido de Vacas. 

Varela, Paula (2021). La Nueva Ola Feminista 

y las luchas de las mujeres trabajadoras: 

¿por qué luchamos? Revista: O Social em 

Questao.  núm. 49, p. 283-302. URL La 

Nueva Ola Feminista y las luchas de las 

mujeres trabajadoras ¿Por qué luchamos? 

(redalyc.org) 

Wollstonecraft, Mary (2020). Vindicación de 

los derechos de la mujer. Istmo. 

Young, Iris (1992). Marxismo y Feminismo: 

más allá del “matrimonio infeliz” (una crítica 

al sistema dual). El Cielo por Asalto, Año II, 

N°4, Ot/Inv.  

 

 

Macarena Mercado Mott es Licenciada en 

Ciencia Política por la Universidad Nacional 

de La Rioja (UNLaR); Magister en Integración 

Contemporánea de América Latina por la 

Universidad Federal de Integración 

Latinoamericana (UNILA) y Magister en 

Estudios Sociales Agrarios por la Facultad 

Latinoamericana de Ciencias Sociales 

(FLACSO). En la actualidad, es becaria 

doctoral en el Centro de Estudios e 

Investigaciones Laborales del CONICET y 

doctoranda en Ciencias Sociales por la 

Universidad de Buenos Aires UBA). 

Correo electrónico: 

macamermott@gmail.com 

 

Iris Aldana Cuello es Licenciada en Filosofía. 

Se desempeña como gestora cultural. En la 

actualidad se encuentra cursado la Maestría 

en Diseño, gestión y dirección de proyectos de 

cooperación internacional. Además, es 

directora del Observatorio de Políticas 

Públicas del Gobierno de la provincia de La 

Rioja. 

Correo electrónico: cuelloaldana@gmail.com 

 

https://www.youtube.com/watch?v=54yaUy1TRq0
https://www.youtube.com/watch?v=54yaUy1TRq0
https://www.youtube.com/watch?v=54yaUy1TRq0
https://www.almagrorevista.com.ar/susy-shock-elijo-la-incomodidad-lo-travesti-negociar-este-mundo
https://www.almagrorevista.com.ar/susy-shock-elijo-la-incomodidad-lo-travesti-negociar-este-mundo
https://www.almagrorevista.com.ar/susy-shock-elijo-la-incomodidad-lo-travesti-negociar-este-mundo
https://www.almagrorevista.com.ar/susy-shock-elijo-la-incomodidad-lo-travesti-negociar-este-mundo
https://www.redalyc.org/journal/5522/552265046031/html/
https://www.redalyc.org/journal/5522/552265046031/html/
https://www.redalyc.org/journal/5522/552265046031/html/
https://www.redalyc.org/journal/5522/552265046031/html/
mailto:macamermott@gmail.com
mailto:cuelloaldana@gmail.com


 

 

  

Filosofía 

 

 

 

 

Livio Mattarollo 
Universidad Nacional de La Plata 

 
 

Recibido: 11 de noviembre de 2023 
Aceptado: 3 de abril de 2024 
 
 

 

 
Resumen 

Una característica distintiva de la filosofía es preguntarse por sí misma y a sí misma, desde sí misma. 
Reflexiva por antonomasia, esta pregunta puede orientar distintos recorridos por la historia de la filosofía 
occidental, de acuerdo con los aspectos que cada perspectiva haya enfatizado. En este trabajo nos 
detendremos en tres concepciones distintas de la filosofía: la filosofía como pensamiento racional, la filosofía 
como cuidado de sí, y la filosofía como crítica y transformación. El objetivo del texto es identificar y analizar 
los sentidos de filosofía que aparecen a la base de estas concepciones tomando como referencia definiciones 
brindadas desde la filosofía griega clásica hasta la filosofía nuestroamericana. Desde allí, la intención última 
es señalar que la búsqueda de una única definición de filosofía parece una tarea condenada al fracaso desde 
el inicio, pero que, lejos de resultar desalentador, esto puede ser un punto de partida muy valioso para 
comprender que los distintos sentidos de filosofía tienen un enorme potencial en función de nuestros intereses 
teóricos, pero también prácticos y vitales. 
Palabras clave: filosofía, razón, cuidado de sí, crítica 
 
 
 

Abstract 
A distinctive characteristic of philosophy is to ask about itself and to itself, from itself. This question, reflexive 
by definition, can guide different paths throughout the history of Western philosophy, according to the aspects 
emphasised by the different perspectives. In this paper we will focus on three different conceptions of 
philosophy: philosophy as rational thought, philosophy as care of the self, and philosophy as critique and 
transformation. The aim of the text is to identify and analyse the meanings of philosophy at the basis of each 
of these conceptions, taking into account different definitions provided from the ancient Greeks to philosophers 
of Nuestramérica. From there, the ultimate goal is to point out that the search for a single definition of 
philosophy seems doomed to failure, but that, far from being discouraging, this can be a very valuable starting 
point for understanding that the different senses of philosophy have enormous potential regarding our 
theoretical, but also practical and vital interests. 
Keywords: Philosophy, reason, care of the self, criticism  
 

 

 

 

 

Á
g
or

a
 U

N
L

a
R

, 
vo

l. 
9,

 n
úm

. 
23

, a
g
o.

 2
02

4
, 

A
rg

en
tin

a
, I

S
S

N
: 
25

4
5

-6
0
24

, 
p
p.

 1
7

6
-1

9
8
 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 176-198 
 

 
 

 177 

Introducción 

Habitar la filosofía implica, tarde o temprano (y 

apostamos a que fuera más temprano que 

tarde), considerar una de las preguntas más 

complejas, pero a la vez más vitales para 

nuestros intereses: ¿qué es la filosofía? En 

efecto, una particularidad de la filosofía es 

preguntar no sólo por aquello que nos rodea, 

por ideas como el bien, la justicia, el poder o 

el amor, o por nuestro lugar en el mundo, sino 

también preguntarse por sí misma y a sí 

misma desde sí misma, esto es, avanzar 

hacia una consideración filosófica acerca de 

la propia filosofía. En esa tarea reflexiva las 

cuestiones y problematizaciones se 

multiplican: ¿es la filosofía un conjunto de 

ideas, doctrinas o sistema de conceptos? ¿O 

es una actividad y una manera determinada 

de ejercer el pensamiento? ¿Se define por su 

objeto, es decir, por aquello en lo que se 

enfoca? ¿O más bien por su método y por las 

características del pensar al que da lugar? 

¿Proporciona algún conocimiento particular o 

es, como ha sido planteado en innumerables 

oportunidades, la base general en la que se 

apoyan las disciplinas o ciencias especiales? 

¿Podríamos pensar a la filosofía como una 

combinación de estos aspectos? Y, por otro 

lado, ¿qué esperamos de la filosofía? ¿Qué 

queremos de la filosofía? ¿Por qué hemos de 

filosofar?  

Esta serie de preguntas, apenas esbozadas, 

bastan para dar cuenta de las dificultades que 

debemos afrontar. Rápidamente podemos 

advertir y anticipar las diferencias que se 

siguen de concebir a la filosofía como “aquello 

que han dicho o dicen filósofos/as”, es decir, 

como la historia de la filosofía reconocida por 

el canon tradicional, o bien como un tipo de 

práctica intelectual crítica dedicada a la 

identificación de supuestos, desnaturalización 

de lo dado, análisis de discurso y elaboración 

de resoluciones situadas que se actualizan 

cada vez y que podría aplicarse a múltiples 

objetos, o bien como una serie de temas o 

problemas relativamente más definidos para 

los cuales no parece haber respuestas 

evidentes.  

No obstante esta variedad de posiciones, 

muchos/as filósofos/as han forjado 

respuestas a aquella pregunta, en algunos 

casos con pretensión de resolver el asunto de 

forma definitiva. Por nuestra parte, 

abordaremos las cuestiones recién señaladas 

a sabiendas de que las respuestas serán 

parciales, provisorias o profundamente 

discutibles y siempre con la intención de 

incentivar antes que de clausurar el 

pensamiento. Con este objetivo, en primer 

lugar, revisaremos algunas definiciones de 

ciertos filósofos considerados “clásicos” en la 

historia occidental de la disciplina, desde sus 

presuntos orígenes en la Grecia antigua hasta 

la Modernidad europea, a efectos de 

considerar el sentido de filosofía como teoría 

o pensamiento racional. En segundo lugar, 

nos detendremos en aquellas concepciones 

de la filosofía que subrayan el aspecto 

práctico de la reflexión y que abren camino a 

una noción clave: el cuidado de sí. En tercer 

lugar, haremos referencia a algunas 

posiciones contemporáneas como las de Karl 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 176-198 
 

 
 

 178 

Marx y John Dewey -perspectivas que, en 

algunos casos, retoman ideas planteadas por 

los clásicos y las resignifican mediante nuevas 

interpretaciones- con el objetivo de abordar 

otros sentidos de filosofía, esta vez como 

crítica y transformación. Bajo este mismo 

paraguas recuperaremos también ciertas 

ideas de Enrique Dussel, representante de la 

“Filosofía de la liberación” y crítico de las 

conceptualizaciones tradicionales de la 

filosofía, todo ello en favor de retomar una 

perspectiva latinoamericanista y 

cuestionadora de las visiones hegemónicas. 

Finalmente, retomaremos las líneas centrales 

del capítulo para dejar abiertas las puertas a 

la discusión y a las renovadas preguntas que, 

esperamos, logre originar.   

 

La filosofía como teoría o “pensamiento 
racional”: el relato clásico 
Una forma trillada pero relativamente efectiva 

de acercarse a las preguntas que nos ocupan 

es retomar la etimología de la palabra 

filosofía. El vocablo φιλοσοφία / philosophia, 

de origen griego, significa literalmente "amor 

a la sabiduría". En principio, esta construcción 

no aclara mucho el asunto pues, como 

mínimo, deberíamos precisar qué es la 

sabiduría y cómo se entiende el “amor a”. No 

obstante, al menos permite advertir que la 

filosofía podría entenderse como una relación 

                                                
1 De acuerdo con Jaspers, la filosofía tiene un 
origen múltiple dado por (i) el asombro ante el 
cosmos, asombro que nos impulsa a conocer por 
el saber mismo, sin otra necesidad que satisfacer; 
(ii) la duda, pues nuestras fuentes del 
conocimiento resultan contradictorias, nos llevan a 

de búsqueda antes que de posesión de la 

sabiduría. Así, habría una oposición originaria 

entre el amante del saber / philósophos y el 

sabio / sophós, en la medida en que el primero 

renueva constantemente su búsqueda de la 

sabiduría mientras que el segundo la posee (o 

cree poseerla) y por tanto no la buscaría más. 

En este sentido, el griego Heráclito de Éfeso 

(504-470 A. C.) afirma que “[e]s necesario que 

los filósofos se informen sobre muchísimas 

cosas” (Fragmento XXXV) mientras que ya en 

la contemporaneidad el filósofo alemán Karl 

Jaspers sostiene que “[f]ilosofía quiere decir: 

ir de camino. Sus preguntas son más 

esenciales que sus respuestas, y toda 

respuesta se convierte en una nueva 

pregunta.” (Jaspers, 2000, p. 11).  

Debido al origen del término “filosofía”, se 

suele considerar que la disciplina nació en 

Grecia. Más aún, hay quienes afirman que allí 

alcanzó su punto cúlmine y que toda la historia 

de la filosofía occidental posterior no es más 

que una “nota a pie de página” de las obras de 

los clásicos griegos. El surgimiento de la 

filosofía se situaría en el camino transitado por 

los griegos desde las explicaciones 

mitológicas (mythos), relativas al nacimiento 

del mundo y a las historias de los dioses, 

hacia las explicaciones racionales (logos) de 

aquello que nos rodea y sobre todo de aquello 

que nos asombra.1 La pregunta fundamental 

aporías y nos exigen que agudicemos el trabajo 
filosófico; y (iii) la conciencia de las situaciones 
límites y fundamentales de nuestra existencia, 
aquellas de las que no podemos salir pero 
tampoco podemos modificar (la muerte, la culpa), 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 176-198 
 

 
 

 179 

que parece haber puesto en marcha este 

tránsito es la pregunta por la naturaleza 

(physis), tanto en lo que refiere a su origen -

asunto que obliga al pensamiento a ir “más 

allá” de la apariencia sensorial- como a la 

comprensión de lo que existe de hecho 

(Jaeger, 2001, p. 155 y ss.). Así, el acta de 

nacimiento de la filosofía estaría signada por 

la elaboración de explicaciones teóricas, en 

términos de causas o principios originarios y 

consecuencias o bien de axiomas, 

derivaciones y conclusiones, siempre bajo el 

influjo de lo que nos distinguiría como seres 

humanos: la Razón.2  

En el contexto de la filosofía griega antigua, y 

a riesgos de operar una simplificación 

grosera, hay tres figuras que se destacan de 

forma rutilante: Sócrates (470-399 A.C.), 

Aristocles de Atenas o Platón (428-348 A.C.) 

y Aristóteles (384-322 A.C.). Comencemos 

por Sócrates y su modo dialógico y mayéutico 

de hacer filosofía, al que podemos acceder 

gracias a los testimonios y reconstrucciones 

de Jenofonte, pero sobre todo de Platón. El 

punto de partida de Sócrates es reconocer 

que no cree saber lo que no sabe -o, en su 

expresión más frecuente, que “sabe que no 

sabe”- para desde allí interrogar a quienes 

efectivamente creen saber sobre diversas 

materias o asuntos. Con bastante ironía, por 

                                                
dando lugar a la pregunta por la conducta del ser 
humano. Jaspers(2000)..   
2 Por supuesto, este relato del paso de las 
explicaciones mitológicas a las explicaciones 
racionales resulta bastante esquemático y 
presupone que ambos tipos de explicaciones se 
excluyen mutuamente, cosa que no 
necesariamente sucede en el caso de los filósofos 

cierto, Sócrates finge querer aprender algo de 

su interlocutor y encamina el diálogo hacia 

una contraposición clave: mientras que él 

sabe que no sabe, sus interlocutores ignoran 

su ignorancia. Sólo después de un esfuerzo (y 

seguramente varias penas) estos últimos 

logran advertir que su “saber” no es sino una 

mera opinión tal que, llevada a sus 

consecuencias lógicas, conduce a un camino 

sin salida o aporía. Ahora bien, el trabajo 

socrático no termina aquí pues el intercambio 

de preguntas y respuestas permite a los 

interlocutores encontrar dentro de sí y dar a 

luz a la verdad acerca de aquellos asuntos, 

materias o ideas en cuestión. Precisamente 

por esto Sócrates se define como un tábano, 

pues con sus preguntas inquieta y molesta a 

todos quienes cómodamente creían saber, 

pero también como un partero, vale decir, 

como alguien que mediante esas preguntas 

ayuda al nacimiento de ideas.3 

Ahora bien, aquí hay un punto fundamental: el 

tipo de conocimiento involucrado en este 

quehacer filosófico es una suerte de 

comprensión, visión o intuición plena e 

inmediata del “ojo del alma” que arroja una 

revelación directa de las ideas en general y 

del bien en particular. Por su parte, la idea de 

bien a la que refiere Sócrates no es una 

conceptualización que pueda variar de 

griegos. (Jaeger, 2001, p. 150-153). En este 
mismo capítulo veremos otra crítica a este relato, 
planteada desde la Filosofía de la liberación.  
3 De hecho, la palabra “mayéutica”, que 
caracteriza a la forma socrática de filosofar, 
proviene del griego maieutiké, cuya raíz maia 
quiere decir “partera”. 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 176-198 
 

 
 

 180 

persona en persona o de época en época sino 

más bien un tipo de entidad cuya existencia es 

objetiva, inmutable y universalmente 

verdadera. En suma, el conocimiento 

filosófico es una captación teórica de este tipo 

de verdades, captación que toma la forma de 

contemplación (aunque, como veremos luego, 

en el caso de Sócrates adquiere otros matices 

que lo vinculan con una concepción práctica 

de la filosofía).  

Consideremos ahora algunas nociones de 

Platón, principal discípulo de Sócrates y 

fundador de la Academia, acerca de la propia 

filosofía. En el diálogo Banquete hay varios 

discursos muy pertinentes al tema que nos 

ocupa. Por un lado, encontramos la 

caracterización hecha por Diotima de Eros (en 

quien puede reconocerse al filósofo en 

general y a Sócrates en particular) como aquel 

que está “entre el sabio y el ignorante” pues 

no conoce (como sí lo hacen los dioses y los 

sabios, razón por la cual no buscan la 

sabiduría) ni es ignorante, es decir, no cree 

ser sabio. Así, en la medida en que Eros (o el 

filósofo) es amante de lo bello y la sabiduría 

es la cosa más bella, entonces el filósofo es 

necesariamente amante de la sabiduría y 

siempre estará en camino de la sabiduría 

aunque no pueda alcanzarla (Platón, 

Banquete, 201d-204b).4 Por otro lado, 

encontramos la caracterización que hace 

Alcibíades de Sócrates, quien representa el 

                                                
4 En la referencia incluimos la numeración o 
paginación tradicional de la edición de Henricus 
Stephanus (Paris, 1578), que permite identificar 
los fragmentos citados cualquiera sea la edición 
con la que trabajamos.    

sentido de la filosofía como amor y búsqueda 

de la sabiduría, es decir, aquel que tiene 

desapego e incluso cierto rechazo por los 

bienes materiales -la riqueza o la belleza de 

los cuerpos-, que ante la dificultad de los 

asuntos no desiste sino que continúa 

investigando y que encarna la verdadera 

virtud como fuente de la Belleza en sí (215a-

223b). Así, nos dice Pierre Hadot, un 

reconocido estudioso de la filosofía griega 

clásica: “[l]a filosofía pues, según el Banquete, 

no es la sabiduría, sino un modo de vida y un 

discurso determinados por la idea de 

sabiduría. Con el Banquete, la etimología de 

la palabra philosophia, ‘el amor, el deseo de la 

sabiduría’, se vuelve pues el programa mismo 

de la filosofía.” (Hadot 1998, p. 59).5   

Hemos mencionado al pasar un aspecto 

central de la filosofía platónica: la postulación 

de un mundo constituido por Ideas en sí 

[eidos] eternas, inmutables y trascendentes, 

de las cuales el mundo sensible y corruptible 

no sería más que una copia o una 

participación. Un clásico ejemplo es la 

comparación entre dos objetos 

aparentemente iguales que por distintos 

motivos pueden dejar de serlo (por ejemplo, 

dos palos de igual madera, tamaño, longitud, 

color, etc. de los cuales a uno se le hace un 

corte, o que no resulten exactamente iguales) 

y la idea de igualdad, idéntica a sí misma de 

forma permanente.6 Además, Platón postula 

5 Sobre la caracterización de Sócrates, ver 
Banquete, 201d-204b y 215a-223b (Platón 2008, 
p. 122-129 y 152-170).  
6 Con respecto a la teoría platónica de las ideas, 
una de las mejores formas de introducirse es la 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 176-198 
 

 
 

 181 

que a cada uno de estos órdenes de ser, 

mundo de Ideas inteligibles y mundo de cosas 

sensibles (que presentan, a su vez, algunas 

distinciones o segmentos a su interior) le 

corresponde un determinado modo general de 

conocimiento: la ciencia o conocimiento 

propiamente dicho [episteme] para el caso del 

primero y la opinión [doxa] para el caso del 

segundo. ¿Cómo se vincula esto con el 

sentido de filosofía? Pues bien, en República 

Platón afirma que “[...] el espíritu filosófico [...] 

eleva nuestras miradas hacia las cosas de lo 

alto, en vez de volverlas, como hacemos 

indebidamente, a las cosas de aquí abajo.” 

(527b). Así, el filósofo será el que aprehenda 

teórica o intelectualmente las Ideas y, entre 

ellas, la del Bien, principio y fundamento de 

todo el ámbito inteligible y sensible. Esto le 

dará un conocimiento supremo, un saber 

verdadero que tiene por objeto lo eterno, 

inmutable e incorruptible. 

En este apretado paso por la filosofía griega 

nuestra última referencia es Aristóteles, 

principal discípulo de Platón y precursor de 

numerosas disciplinas hoy consideradas 

científicas. Si bien, al igual que para el caso 

de su maestro, sintetizar el sentido de filosofía 

de Aristóteles queda por fuera del alcance de 

estas páginas, resulta importante señalar que 

Aristóteles define a la filosofía por el objeto al 

                                                
alegoría de la caverna del propio Platón en 
República, 514a-518b (Platón 2007a, p. 439-445). 
También puede verse el introductorio pero 
detallado trabajo de Armstrong, A. (2007). 
Introducción a la filosofía antigua. Buenos Aires: 
Eudeba, Cap. V, pp. 80-92.   
7 Como en el caso de Platón, las obras de 
Aristóteles también tienen una paginación 

que se orienta. Así, en Metafísica leemos que 

“Acertadamente se llama a la filosofía ciencia 

de la verdad. […] No podemos conocer la 

verdad si prescindimos de la causa.” (993b 

20-24).7 Este fragmento incluye dos 

cuestiones centrales: el objeto de la filosofía 

es la verdad y su modalidad es el 

conocimiento de las causas. Veamos con un 

poco más de detalle a qué refiere Aristóteles: 

si bien reconoce la polisemia del verbo ser (de 

allí su famosa frase “la expresión ‘algo que es' 

se dice en muchos sentidos”, pues no es lo 

mismo utilizar el verbo ser para referirse, por 

ejemplo, a un sustantivo, a una cualidad o a 

una relación), postula la idea de que estas 

diversas significaciones de Ίο que es’ 

presentan una unidad en virtud de su 

referencia común a algo uno: la entidad 

(ousía). En términos bien generales, la ousía 

es el sustrato de las determinaciones que le 

otorgamos a un objeto, a modo de predicado 

(por ejemplo, cualidades), de forma que 

podría equipararse con la esencia de cada 

cosa, aquello que cada cosa es por sí y que a 

cada cosa la constituye en su ser.   

Todo este rodeo es importante porque la 

unidad de referencia posibilita la unidad de un 

conocimiento. Así, leemos con Aristóteles que  

Hay una ciencia que estudia lo que es, en 

tanto que algo que es, y los atributos que, 

específica, debida al filólogo August Immanuel 
Bekker: un número, la letra a o la letra b y otro 
número, que se refieren respectivamente al 
número de página de la edición de Bekker del texto 
griego, a la columna de la página (una página 
estándar de la edición de Bekker tiene 
exactamente dos columnas) y el número de línea 
(el total de líneas suele oscilar entre 20 y 40).   



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 176-198 
 

 
 

 182 

por sí mismo, le pertenecen. Esta ciencia, 

por lo demás, no se identifica con ninguna 

de las denominadas particulares. Ninguna 

de las otras (ciencias), en efecto, se ocupa 

universalmente de lo que es, en tanto que 

algo que es [...] ahora bien, en todos los 

casos la ciencia se ocupa 

fundamentalmente de lo primero, es decir, 

de aquello de que las demás cosas 

dependen y en virtud de lo cual reciben la 

denominación correspondiente. Por tanto, 

si esto es la entidad, el filósofo debe 

hallarse en posesión de los principios y las 

causas de las entidades (Metafísica. 1003b 

16-19).8  

Desde aquí podemos afirmar que para 

Aristóteles la filosofía (al menos en su sentido 

de ontología, del estudio de “lo que es”) se 

orienta al estudio de la esencia de las cosas, 

pero, más acertadamente aún, al estudio de 

aquello que hace que las cosas sean: “lo que 

es, en tanto que algo que es”.  

Si consideramos los sentidos de filosofía 

señalados hasta el momento, podemos notar 

un sutil pero importante cambio de la 

expresión “amor a la sabiduría”. Desde 

Sócrates hasta Aristóteles, pasando por 

Platón, parece que la noción de filosofía se 

aleja cada vez más de su carácter de 

búsqueda y se acerca al conocimiento 

                                                
8 Hay una interesante discusión acerca de si el 
objeto último de la filosofía es la entidad, en la 
interpretación ontológica, o el ente separado / 
primer motor inmóvil, en la interpretación 
metafísica o teológica. De hecho, Aristóteles 
señala que “[...] si existe una ousía inmóvil, la 
ciencia que la estudia será anterior a la física, y 

“positivo”, es decir a la “sabiduría”, ya sea 

como contemplación de verdades eternas e 

inmutables o como elucidación de los 

primeros principios que regulan el cosmos en 

su totalidad (compárese las caracterizaciones 

del filósofo que aparece en Banquete y en 

República de Platón). Este tránsito explicaría, 

al menos en parte, una idea generalmente 

aceptada por la cual la filosofía sería una 

disciplina abstracta y teórica -no en vano el 

mismo Aristóteles se encargó de distinguir 

entre conocimiento técnico / productivo, 

práctico y teórico, siendo este último el 

propiamente filosófico y el más importante en 

orden jerárquico. También explicaría otra idea 

arraigada, a saber: que la filosofía se lleva 

adelante principalmente de manera individual 

por pensadores completamente 

despreocupados de lo que sucede alrededor.  

El derrotero de la historia de la filosofía 

canónica occidental parece confirmar la 

identificación progresiva de la filosofía con la 

sabiduría y, además, la idea de que la filosofía 

es un tipo de saber que (i) se distingue de las 

ciencias, aunque está relacionada con ellas; y 

(ii) tiene una función específica con respecto 

a las ciencias, función que le otorga una 

posición privilegiada en el corpus del saber, 

por ejemplo en la consideración del 

conocimiento filosófico como fundamento de 

será la filosofía primera y se ocupará de la totalidad 
por el hecho de ser primera.” (Metafísica, 1026a 
30). Para profundizar sobre este punto y los 
distintos objetos de estudio de la filosofía según 
Aristóteles, ver Calvo Martínez (1994). 
Introducción, en Aristóteles (1994). Metafísica, 
Madrid: Gredos, pp. 34-52.  



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 176-198 
 

 
 

 183 

las ciencias (Nudler 2010, p. 24 y ss.). Ya en 

la Modernidad europea (aproximadamente, 

entre los siglos XVI y XIX) nadie como René 

Descartes para ilustrar dicha concepción:  

Esta palabra “filosofía” significa el estudio 

de la sabiduría y por sabiduría no se 

entiende sólo la prudencia en el obrar, sino 

un perfecto conocimiento de todas las 

cosas que el hombre puede saber. [...] para 

que este conocimiento sea tal, es 

necesario que sea deducido de las 

primeras causas, de suerte que, para 

intentar adquirirlo, a lo cual se denomina 

filosofar, es preciso comenzar por la 

investigación de las primeras causas, es 

decir, de los Principios. (Descartes 1995, 

pp. 7-8).                                                                 

En este marco, una de las pretensiones más 

urgentes para Descartes es encontrar un 

punto de partida firme e indudable a partir del 

cual construir el “edificio” del conocimiento 

filosófico y luego científico. Así, tras poner en 

duda las fuentes del conocimiento, es decir los 

sentidos y la razón, Descartes llega al cogito, 

la primera afirmación indubitable: “pienso, 

luego existo”. Esta verdad es conocida por 

intuición, por una captación intelectual directa 

o inmediata realizada por una “mente atenta”, 

y en cuanto presenta claridad y distinción 

resulta efectivamente indudable. Dicho de 

otra manera, el cogito cartesiano no se deriva 

                                                
9 Para profundizar sobre este punto, 
recomendamos leer al propio Descartes en sus 
Meditaciones Metafísicas, especialmente la 
primera y la segunda [hay varias ediciones, por 
ejemplo Descartes, R. (1964). Meditaciones 

de premisas ordenadas en forma de 

silogismo, como podría ser “todo lo que 

piensa, existe; yo pienso, por lo tanto…” sino 

que es una proposición simple y autoevidente. 

Sobra decir que la filosofía de Descartes no se 

reduce a la intuición indicada. Sin embargo, 

esta primera verdad es fundamental porque a 

partir de ella se desarrolla un sistema 

filosófico que deduce nuevas conclusiones y 

que obtiene verdades cada vez más 

complejas como la existencia del propio Dios 

y del mundo exterior. Además -y esto es vital 

para nuestros intereses- permite comprender 

por qué Descartes ejemplifica (y tal vez sea su 

caso paradigmático) el sentido de filosofía 

como discurso racional.9  

A esta concepción de Descartes podría 

sumarse, por ejemplo, la del filósofo alemán 

Immanuel Kant, para quien la filosofía debe 

emprender un examen minucioso de la razón 

en cuanto facultad y debe explicar las 

condiciones de posibilidad de la experiencia y 

del conocimiento. Esta tarea se comprende en 

toda su magnitud a la luz de la confianza que 

depositan los filósofos de la Ilustración en la 

capacidad de explicación y transformación 

hacia el progreso guiado por la Razón. En 

palabras de Kant, “(…) filosofía es la ciencia 

de la referencia de todo conocimiento a los 

fines esenciales de la razón humana, y el 

filósofo no es un artista de la razón sino el 

Metafísicas. Buenos Aires: Aguilar, pp. 45-63). 
Sobre la naturaleza del cogito, puede verse 
Manzo, S. (2001). Una introducción al estudio de 
las Meditaciones Metafísicas de René Descartes. 
En Moran, J. (Comp.). Por el camino de la filosofía. 
La Plata: de la Campana, pp. 23-38.  



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 176-198 
 

 
 

 184 

legislador de la razón humana.” (Kant 2009, p. 

850).10 En concreto, Kant se propone 

responder cuatro preguntas fundamentales: 

¿qué puedo conocer?, ¿qué debo hacer?, 

¿qué me es dado esperar del mundo? y 

finalmente ¿qué es el ser humano? La 

mencionada tarea de evaluación, en algún 

sentido previa a las preguntas señaladas, 

hace que la filosofía tenga, para Kant, un 

profundo sentido de autocrítica orientada a 

determinar los alcances y límites de la razón 

para no caer en el error de dirigirnos a objetos 

de conocimiento que no somos capaces de 

aprehender.  

Por lo dicho hasta aquí, la filosofía parece 

adquirir un carácter distintivamente teórico, 

sea que apunte al conocimiento de verdades 

eternas e inmutables, de los primeros 

principios que estructuran todo el 

conocimiento o de sus propias condiciones de 

conocimiento. En ese sentido, la conjunción 

entre el tipo de conocimiento y el objeto al que 

se orienta haría de la filosofía una disciplina 

bastante alejada de nuestras tareas 

cotidianas, pero también de asuntos de orden 

moral, político e incluso estético. En la 

próxima sección volveremos sobre nuestros 

pasos hasta la figura de Sócrates y desde allí 

avanzaremos en otra concepción de filosofía 

que, si bien no se contrapone a lo ya 

señalado, acentúa la dimensión práctica de la 

reflexión y permite poner el énfasis en la tarea 

del cuidado de sí.  

                                                
10 Sobre este punto puede verse María José Solé 
(2017). Aproximación a las ideas centrales de la 

 

La filosofía como cuidado de sí 

De acuerdo con Sócrates, el objeto de la 

búsqueda filosófica es la idea del bien y, más 

allá de que la captación de dicha idea es de 

carácter teórico, el hecho de que se busque la 

idea del bien (y no, por ejemplo, la verdad) 

habilita otra interpretación respecto del 

sentido de filosofía: alcanzar la virtud y, en 

consecuencia, obrar correctamente. Es así 

que para Sócrates el asunto fundamental de 

la filosofía es el de saber vivir, esto es, el del 

valor de la acción y la intención moral que 

depende de la elección y del compromiso de 

cada quien. Si seguimos la explicación de 

Armstrong (2007, pp. 56-58), desde la 

perspectiva socrática el verdadero fin del ser 

humano y su actividad suprema es la salud y 

bienestar del alma, comprendida como “[...] 

personalidad intelectual y moral, como agente 

responsable del conocer y del buen o mal 

obrar”. En suma, si la búsqueda filosófica es 

la búsqueda de la virtud, medio indispensable 

para actuar bien, entonces la tarea de la 

filosofía puede ser evaluar nuestros deseos e 

intenciones a fin de determinar qué debemos 

preferir y orientar nuestras vidas con voluntad 

de hacer el bien. Así, en la defensa de 

Sócrates frente a las acusaciones de 

corromper a los jóvenes e introducir falsos 

dioses en la polis, acusaciones que a la postre 

le costarían la vida (pues Sócrates optó por el 

era de la Ilustración. En Busdygan, D. y Ginóbilli, 
S. (Eds.) (2017). Ideas y perspectivas filosóficas. 
Bernal: UNQ Editorial, pp. 196-200.   



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 176-198 
 

 
 

 185 

castigo de beber cicuta en vez de exiliarse), 

podemos leer lo siguiente: 

En efecto, voy por todas partes sin hacer otra 

cosa que intentar persuadiros, a jóvenes y 

viejos, a no ocuparos ni de los cuerpos ni de 

los bienes antes que del alma ni con tanto 

afán, a fin de que ésta sea lo mejor posible 

[...]. En efecto, si me condenáis a muerte, no 

encontraréis fácilmente, aunque sea un tanto 

ridículo decirlo, a otro semejante colocado en 

la ciudad por el dios del mismo modo que, 

junto a un caballo grande y noble pero un poco 

lento por su tamaño, y que necesita ser 

aguijoneado por una especie de tábano, 

según creo, el dios me ha colocado junto a la 

ciudad para una función semejante, y como 

tal, despertándolos, persuadiéndolos y 

reprochándoles uno a uno, no cesaré durante 

todo el día de posarme en todas partes. 

(Platón, Apología de Sócrates, 30a-31a).     

Aquí hay otra consideración igualmente 

importante: la evaluación que propone 

Sócrates no es meramente individual e 

introspectiva, sino que siempre se hace con 

los demás, participando en conversaciones y 

actividades comunes, reconociéndose en el 

espacio público y asumiendo una forma de ver 

el mundo y de conducirnos en la vida. Dicho 

de otro modo, el cuidado de sí, tarea central 

de la filosofía, es siempre cuidado de y con 

los/as otros/as. De hecho, Sócrates participa 

activamente en la vida política de Atenas y 

realza el valor de sus leyes (incluso prefirió 

respetar las leyes justas de la ciudad antes 

que escapar frente a la condena injusta de los 

hombres, como se relata muy bellamente en 

el diálogo Critón). En sus palabras, el mayor 

bien “¨[...] es precisamente éste, tener 

conversaciones cada día acerca de la virtud y 

de las demás cosas sobre las cuales me oís 

conversar cuando me examino a mí mismo y 

a los demás [...] una vida sin examen no 

merece ser vivida por el hombre.” (Platón, 

Apología de Sócrates, 38a).   

Como nos recuerda Michel Foucault (1926-

1984) en sus clases sobre “Hermenéutica del 

Sujeto” dictadas entre 1981 y 1982, la idea de 

conócete a tí mismo, que parece seguirse del 

planteo socrático de que una vida sin examen 

no merece ser vivida, es para los griegos parte 

de un dictum más integral que se identifica en 

la referida defensa de Sócrates: ocúpate de tí 

mismo. Esta actitud de épiméleia o cuidado es 

para Foucault (1994, p. 33) “[...] el principio 

filosófico que predomina en el modo de 

pensamiento helénico, griego y romano” e 

implica básicamente (i) una actitud general, 

vale decir, un modo de vincularse con el 

mundo y con los/as otros/as; (ii) un modo de 

vincularse con sí mismo en tanto requiere 

redireccionar la mirada y la atención desde el 

exterior hacia sí mismo; (iii) una forma de 

comportarse o serie de acciones por medio de 

las cuales el sí mismo se transfigura y se 

purifica -piénsese por ejemplo en prácticas de 

meditación, examen de conciencia, 

concentración, retiro o anacoresis y 

endurecimiento o resistencia al dolor, etc. En 

pocas palabras, el cuidado de sí es un modo 

de ser en el que confluyen actitudes, prácticas 

y formas de reflexión.  



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 176-198 
 

 
 

 186 

Esta idea de cuidado de sí sugiere un sentido 

de filosofía mucho más vinculado con el 

conocimiento práctico que con el 

conocimiento teórico. Además, involucra una 

dimensión colectiva y vital de la práctica 

filosófica. De acuerdo con el ya citado Pierre 

Hadot, las construcciones teóricas de las 

distintas escuelas filosóficas se inscriben 

siempre en una determinada manera de ver el 

mundo, pero sobre todo en una determinada 

manera de vivir. Así, nos dice Hadot, “[...] el 

discurso filosófico se origina por tanto en una 

elección de vida y en una opción existencial, y 

no a la inversa. [...] esta decisión y esta 

elección jamás se hacen en soledad: nunca 

hay ni filosofía ni filósofos fuera de un grupo, 

de una comunidad, en una palabra, de una 

“escuela” filosófica y, precisamente, esta 

última corresponde entonces ante todo a la 

elección de cierta manera de vivir [...]” (1998, 

p. 13). Bajo esta caracterización, Sócrates 

resulta el filósofo por excelencia, alguien que 

está “[...] fuera del mundo y en el mundo, 

trascendiendo a los hombres y a las cosas por 

su exigencia moral y el compromiso que 

implica, mezclado a los hombres y a las 

cosas, porque no puede haber verdadera 

filosofía sino en lo cotidiano.” (Hadot 1998, p. 

50). 

En este orden, y volviendo a la interpretación 

de Foucault, la espiritualidad constituye un 

elemento indispensable para comprender 

cabalmente el sentido griego de la filosofía: 

“Filosofía es una forma de pensamiento que 

intenta determinar las condiciones y los límites 

del acceso del sujeto a la verdad. Si 

denominamos a todo esto filosofía, creo que 

se podría denominar espiritualidad a la 

búsqueda, a la práctica, a las experiencias a 

través de las cuales el sujeto realiza sobre sí 

mismo las transformaciones necesarias para 

tener acceso a la verdad.” (Foucault 1994, p. 

38). Aquí hay un punto clave, a saber: dicho 

acceso a la verdad sólo puede darse si hay un 

trabajo de ascesis/purificación del sujeto 

mediante las prácticas ya mencionadas, al 

tiempo que la verdad no es simplemente una 

“recompensa” por el acto de conocer, sino que 

“[...] ilumina al sujeto, le proporciona la 

tranquilidad del espíritu.” (Foucault 1994, p. 

39).     

Esta concepción de la filosofía asociada al 

cuidado de sí tal vez encuentre algún resabio 

en la expresión de uso corriente “tener una 

filosofía de vida”. Sin embargo, hemos visto ya 

que la historia canónica de la disciplina 

muestra que en la Modernidad la filosofía 

quedó identificada casi exclusivamente con la 

sabiduría mientras que la espiritualidad quedó 

escindida de la verdad. En otros términos, de 

acuerdo con Foucault, la Modernidad (y 

especialmente Descartes) “dio vuelta” la 

relación entre cuidado de sí y conocimiento de 

sí, restándole importancia al primero y 

entronizando al segundo como punto de 

apoyo para la sabiduría filosófica. El cogito 

cartesiano inaugura una tradición para la cual 

es el conocimiento y particularmente el 

conocimiento de las primeras causas y 

principios, vg. la filosofía tal como la define 

Descartes, lo que permite tener acceso a lo 

verdadero. Con todo, hacia el siglo XIX, pero 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 176-198 
 

 
 

 187 

especialmente el siglo XX, este sentido de 

filosofía ha sido fuertemente cuestionado o, al 

menos, modificado. En la próxima sección 

haremos un salto cronológico importante y 

nos concentraremos en algunas 

concepciones de filosofía contemporánea que 

se alejan de la noción de “sabiduría” y que 

abren un panorama muy interesante para 

nuestros intereses.  

 

La filosofía como crítica y transformación 

Hemos indicado en la Introducción que la 

filosofía también puede comprenderse en 

términos de crítica y transformación. En 

muchos casos, esto implica una diferencia con 

el sentido práctico de la filosofía, pero también 

y sobre todo una crítica radical al carácter 

especulativo del pensamiento filosófico (v.g. 

la idea de que la filosofía busca el saber por el 

saber mismo, sin ninguna vinculación con 

necesidades concretas) como a sus objetos 

de interés (v.g. Ideas, esencias, Dios, la 

Razón, es decir, objetos del orden de lo 

Absoluto). Nadie mejor que el filósofo alemán 

Theodor W. Adorno para expresar este nuevo 

ethos filosófico: “Quien hoy elija por oficio el 

trabajo filosófico, ha de renunciar desde el 

comienzo mismo a la ilusión con que antes 

arrancaban los proyectos filosóficos: la de que 

sería posible aferrar la totalidad de lo real por 

la fuerza del pensamiento.” (1994, p. 73). 

Despojadas de las pretensiones de totalidad, 

muchas corrientes filosóficas 

contemporáneas se han abocado a nuevas 

tareas o actividades, entre las cuales 

destacaremos tres: la filosofía como praxis, la 

filosofía como crítica de la cultura y la filosofía 

de la liberación.  

 

La filosofía como praxis 

Si bien no es posible y ni siquiera deseable 

comparar cuán críticas han sido las distintas 

concepciones de filosofía de los siglos XIX y 

XX para con su tradición, sin dudas una 

referencia indispensable es Karl Marx (1818-

1883). Marx plantea un fuerte 

cuestionamiento a las filosofías idealistas en 

general, pero especialmente al idealismo de la 

gran figura europea del siglo XVIII y XIX, 

Georg Wilhelm Friedrich Hegel (1770-1831). 

Este tipo de filosofías, en cierto sentido 

ideológicas, diría Marx, invierten el orden de 

explicación en la medida en que parten de 

consideraciones muy abstractas y desde allí 

pretenden dar cuenta de lo que nos sucede en 

el plano concreto (por ejemplo, y dicho muy 

brevemente, para Hegel la historia material de 

los pueblos es el despliegue de un principio 

intelectual denominado Espíritu Absoluto, 

despliegue que tiene etapas sucesivas y 

necesarias en función del cumplimiento de 

una finalidad, la autoconciencia de libertad). 

Por el contrario, para Marx el punto de partida 

debe ser la actividad productiva del ser 

humano en sus relaciones políticas y sociales 

determinadas, es decir, cómo actúan y 

producen materialmente bajo determinados 

límites, premisas y condiciones que resultan 

independientes de su voluntad:  

Totalmente al contrario de lo que ocurre en la 

filosofía alemana, que desciende del cielo 

sobre la tierra, aquí se asciende de la tierra al 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 176-198 
 

 
 

 188 

cielo. Es decir, no se parte de lo que los 

hombres dicen, se representan o se imaginan 

[...] se parte del hombre que realmente actúa 

[...] No es la conciencia la que determina la 

vida, sino la vida la que determina la 

conciencia. (Marx y Engels 2014, p. 21).  

Teniendo en cuenta esta declaración de 

principios, que en buena medida logra 

sintetizar la concepción materialista de la 

historia, la pregunta fundamental es la 

pregunta por las condiciones de la actividad 

productiva en tiempos de Marx, vale decir, en 

las primeras fases del capitalismo. Con el 

avance de la revolución científica e industrial 

la característica definitoria del capitalismo es 

la “explotación del hombre por el hombre”. El 

proletariado, aquel que debe vender su fuerza 

de trabajo en el mercado por el sustento 

mínimo que le permita reproducir sus 

condiciones de vida, es explotado por el 

burgués, aquel que es propietario de los 

medios de producción y se apropia del 

plusvalor dado por el tiempo de trabajo del 

proletariado. En un texto de inigualable 

profundidad filosófica titulado “El trabajo 

alienado” y publicado recién en 1932 en la 

compilación Manuscritos económico-

filosóficos de 1844, Marx señala que en las 

condiciones de explotación y pauperización 

extrema el trabajador está alienado, 

deshumanizado, fuera de sí. Esto implica (i) 

que el producto de su trabajo se le enfrenta 

como algo ajeno y hostil, (ii) que la actividad 

                                                
11 Aún con sus complejidades teóricas, “El trabajo 
alienado” es una recomendación de lectura 

de trabajar es impuesta, forzada, (iii) que, si la 

actividad de trabajar es la actividad esencial 

del ser humano, el trabajador no se realiza 

como tal sino que se está alienado respecto 

de su ser genérico; y finalmente (iv) que los 

demás trabajadores no son pares sino 

potencial competencia por la supervivencia, 

de modo que cada trabajador está alienado 

respecto de los otros trabajadores -de la 

misma manera que está alienado respecto de 

sí. Dado que estas condiciones son 

consecuencia, pero a su vez causa de las 

relaciones de propiedad en la estructura 

económica básica del modo de producción 

capitalista, la única vía de solución es para 

Marx la vía revolucionaria, es decir, la 

abolición de la propiedad privada y con ello el 

advenimiento de una sociedad sin clases y sin 

explotación.11  

¿Qué tiene que ver este diagnóstico y 

propuesta con el tema que nos ocupa? Pues 

bien, en una de sus (muchas) afirmaciones 

(muy) potentes, la Tesis XI sobre Feuerbach, 

Marx nos dice que “[l]os filósofos se han 

limitado a interpretar el mundo de distintos 

modos; de lo que se trata es de transformarlo.” 

(Marx 2014, p. 502). Encontramos aquí una 

idea que estructura todo el pensamiento de 

Marx: la filosofía es parte constitutiva de la 

praxis revolucionaria, entendiendo por praxis 

una actividad orientada a la transformación de 

un objeto como fin trazado por el ser humano 

en cuanto ser consciente y actuante, de modo 

inmejorable: Marx, K. (2010). Manuscritos 
económico-filosóficos de 1844. Buenos Aires: 
Colihue, pp. 104-121.  



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 176-198 
 

 
 

 189 

que vincula en una unidad indisoluble 

actividad subjetiva con transformación 

objetiva. En este sentido, explica el mexicano 

Adolfo Sánchez Vázquez,  

la filosofía de la praxis considera en unidad 

indisoluble el proyecto de emancipación, la 

crítica de lo existente y el conocimiento de la 

realidad a transformar. El gozne en que se 

articulan estos tres momentos es la praxis 

como actividad real orientada a un fin. Se trata 

de transformar el mundo (proyecto o fin) con 

base en una crítica y un conocimiento de lo 

existente. El problema teórico (filosófico) 

fundamental es, por tanto, el problema 

práctico de la transformación del mundo 

humano, social (1977, p. 64). 

Así concebida, la filosofía de la praxis es una 

búsqueda de transformación de las 

condiciones imperantes y tiene como tarea 

irrenunciable “[...] desenmascarar, arrojar luz 

sobre la autoalienación humana y con ello 

crear las bases para deshacer, 

revolucionariamente, las condiciones que 

lleven al hombre a su deshumanización [y 

además] propiciar un cambio real de la 

conciencia de los hombres [...] transformando 

las condiciones materiales que dan lugar a 

esa conciencia.” (Busdygan y Udi 2017, p. 

262-263). El objeto de la filosofía de la praxis 

es, entonces, el ser constituido por la actividad 

humana real. No obstante, su novedad más 

interesante radica en no tomar al mundo como 

un objeto a contemplar o ni siquiera como un 

objeto en cambio permanente sino en asumir 

una relación de transformación con el mundo. 

En este sentido, si bien toda filosofía tiene 

efectos prácticos, por ejemplo, para legitimar 

cierto estado de cosas, la filosofía de la praxis 

sintetiza conocimiento y acción en favor de la 

emancipación del proletariado y con ello de 

toda la humanidad. Dicho de otro modo, se 

toma a sí misma como parte de la praxis en su 

totalidad, es decir, cumpliendo la función 

práctica de contribuir a la transformación del 

mundo y deviniendo filosofía de la revolución. 

Es por ello que, retomando a Sánchez 

Vázquez, la filosofía de la praxis constituye 

una nueva práctica de la filosofía (1977, p. 

66).  

 

La filosofía como crítica de la cultura 

La praxis no agota el sentido de filosofía como 

crítica y transformación. El filósofo 

estadounidense John Dewey (1859-1952) 

también considera que la filosofía es ante todo 

una tarea crítica. Sin embargo, Dewey orienta 

el trabajo de crítica hacia las condiciones, 

relaciones y consecuencias de nuestras 

creencias, bienes y valores con el objetivo de 

redefinir a estos últimos como el resultado de 

una acción inteligente y de orientar a la 

filosofía a las realidades profunda y totalmente 

humanas, es decir, morales.  

Avancemos un poco por esta senda. Dewey 

sostiene que las tradiciones griega y moderna 

han hecho de la filosofía una disciplina 

abstracta y arbitraria, cuyo objeto de reflexión 

se considera “real en sí y por sí”. Esto 

constituye para nuestro autor la falacia de la 

filosofía, llevada adelante en tres grandes 

pasos: adoptar un criterio de preferencia 

selectiva respecto de lo real o del Ser por 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 176-198 
 

 
 

 190 

excelencia, ocultar la efectiva elección de tal 

criterio y finalmente desacreditar a la 

experiencia como fuente del conocimiento 

filosófico, la misma experiencia de la que lo 

obtuvieron. Sin embargo, luego de la 

revolución científico-experimental de la 

Modernidad y, especialmente, de la teoría de 

la evolución de Darwin y Wallace, la filosofía 

debería dejar atrás la búsqueda de esencias, 

principios o certezas trascendentes e 

inmutables y debería concentrarse en las 

condiciones y consecuencias de nuestras 

ideas y valores en la experiencia concreta. 

Así, el punto de partida de la filosofía serán 

nuestros deseos, sentimientos, intereses y 

necesidades que se estiman en principio 

como un bien directo como, por ejemplo, la 

acumulación de riquezas. Sin embargo, estos 

bienes directos pueden tornarse indeseables 

por sus consecuencias a mediano plazo, de 

modo que surge la pregunta por si aquello que 

valoramos de hecho resulta valioso o digno de 

ser valorado. Podemos pensar, entonces, lo 

siguiente: ¿es valiosa la acumulación de 

riquezas desmedida, dado que trae como 

consecuencia profundas inequidades en la 

distribución de riquezas o una exacerbación 

del extractivismo de los recursos naturales? 

La reflexión crítica es entonces el 

                                                
12 Para Dewey la filosofía siempre presentó 
vínculos con el aspecto cultural de las sociedades 
pues en su origen tuvo como tarea justificar desde 
un punto de vista racional las creencias aceptadas 
y las costumbres tradicionales. En tren de esa 
justificación, la filosofía exacerbó los signos de 
razonamiento riguroso y de la demostración rígida 
al punto de tornarse “[...] una exhibición de 
terminología complicada, de lógica sutilizadora, de 
falsa devoción a las formas simplemente externas 

pensamiento que va “detrás” de la existencia 

directa del objeto valorado hasta sus 

condiciones y consecuencias a fines de 

incorporar la inteligencia a la acción y 

convertir los bienes naturales y casuales 

─cuyas condiciones y efectos son 

desconocidos─ en bienes válidos para el 

pensamiento, justos para la conducta y 

refinados para la estimación. Esto implica una 

evaluación de valores, es decir, la 

consideración de aquello que de hecho 

valoramos a la luz de sus consecuencias 

previstas y de los posibles conflictos que 

puedan mantener con otros valores. 

Dadas estas consideraciones, la filosofía 

aparece estrechamente vinculada a la 

dimensión cultural de la sociedad pues solo 

ubicando los conceptos y los valores en las 

prácticas sociales y culturales es posible 

iniciar su evaluación.12 Dicho de otro modo, 

los bienes concretos de la ciencia, el arte y la 

vida social son los materiales básicos de la 

filosofía como valoración crítica y, según 

indica Dewey en Filosofía in-moderna y 

Filosofía moderna ninguno de esos materiales 

pueden tomarse como insumos para la 

reflexión de forma aislada sino siempre en un 

contexto o matriz compleja e inclusiva (Dewey 

2015, p. 16). En este sentido, para Dewey la 

de la demostración completa y minuciosa” y de 
arrogarse “[...] la función de demostrar la 
existencia de una realidad trascendente, absoluta 
o íntima, y de descubrir al hombre la naturaleza y 
las características de esa realidad última y más 
elevada.” (Dewey 1993, p. 56 y 58). Para 
profundizar en esta interpretación sobre el origen 
de la filosofía, puede verse Dewey, J. (1993). La 
reconstrucción de la filosofía. Madrid: Planeta-
Agostini, pp. 41-61.    



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 176-198 
 

 
 

 191 

filosofía comienza con el proceso “en marcha” 

de la experiencia cotidiana. Por supuesto, 

estos contextos generan sus propios juicios 

críticos, y en esos términos también proceden 

a la crítica (por ejemplo, criticar una conducta 

desde el punto de vista de alguna ley o 

costumbre aceptados). No obstante, prosigue 

Dewey, la filosofía adquiere una especificidad 

extra: analiza las condiciones, relaciones y 

consecuencias de los propios criterios con la 

finalidad de explicitar los valores que los 

fundamentan y someterlos a una ulterior 

valoración y elección para dar lugar a valores 

y creencias que resulten de un proceso 

reflexivo y no de la mera costumbre, tradición 

o intereses de clase.  

Es por ello que para Dewey la tarea de la 

filosofía presente y futura es poner claridad en 

las ideas de los hombres acerca de sus 

pugnas y conflictos sociales, morales y 

políticos de su propio tiempo. Esa 

especificidad hace de la filosofía un 

persistente intento de identificar, valorar y 

modificar las creencias básicas de la cultura, 

es decir, rastrear sus condiciones de 

aparición, considerar su compatibilidad con 

las demás creencias y proyectar nuevas 

posibilidades. En este orden, la filosofía cobra 

el sentido de crítica de las críticas y, además, 

se instituye como una actividad de evidente 

carácter práctico pues considera e introduce 

nuevos significados y órdenes para nuestras 

elecciones y compromisos básicos. Es por ello 

que la filosofía así comprendida parece operar 

un movimiento doble: análisis y crítica, por un 

lado, y (re)construcción de respuestas y 

situaciones, por el otro. En palabras de 

Dewey, “[…] la filosofía no es ni puede ser 

nada más que esta operación y función crítica 

vuelta consciente de sí y de lo que implica, 

ejercida deliberada y sistemáticamente.” 

(1948, p. 328). Así, en la medida en que toma 

como punto de partida las creencias, bienes y 

valores, pero a la vez requiere de las ciencias 

particulares para considerar las causas y 

consecuencias de dichas creencias y valores, 

esta idea de filosofía “[e]s una versión del viejo 

dicho de que la filosofía es el amor a la 

sabiduría, de la sabiduría que no es 

conocimiento pero que sin embargo no puede 

existir sin el conocimiento.” (Dewey, 1948, p. 

332). Ahora bien, este proceso no estará 

acabado hasta tanto las reflexiones o 

teorizaciones abstractas no resulten aplicadas 

nuevamente en aquel curso de experiencia 

cotidiano, el que motivó las reflexiones, para 

tornarlo más significativo, explicitar sus 

conexiones y enriquecerlas mediante la 

consideración filosófica. 

Hasta aquí hemos realizado un breve y 

posiblemente sesgado recorrido por algunos 

hitos de la filosofía contemporánea occidental. 

Por fuera han quedado muchas versiones y 

concepciones de la filosofía, desde aquella 

planteada por Ludwing Wittgenstein en 

términos de “aclaración lógica del 

pensamiento”, pasando por la definición de 

Michel Foucault de la filosofía como 

“diagnóstico del presente” hasta la idea de 

Gilles Deleuze y Feliz Guattari por la cual la 

filosofía es el “arte de formar, de inventar, de 

fabricar conceptos.” En términos generales 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 176-198 
 

 
 

 192 

todas estas posiciones son herederas, directa 

o indirectamente, de modo más o menos 

crítico, de aquella concepción clásica por la 

cual la filosofía representa el pensamiento 

racional. Sin embargo, y retomamos 

brevemente a Foucault, esta concepción de 

filosofía debe mucho a la separación marcada 

entre filosofía y espiritualidad propia de la 

Modernidad. En este contexto, y como hemos 

señalado en otra oportunidad, se abre la 

pregunta por la delimitación entre el campo 

filosófico y la espiritualidad, por las mixturas 

que configuran los márgenes de la filosofía y 

debajo de todo ello, por el pretendido carácter 

irracional de lo espiritual, religioso y mítico 

(Intagliata y Mattarollo, 2023). Si recordamos, 

además, que el relato clásico identifica el 

nacimiento de la filosofía con el traspaso de 

las explicaciones mitológicas a las 

explicaciones racionales -presuponiendo, 

claro está, que las explicaciones mitológicas 

no son racionales-, se nos presenta una tarea 

fundamental: revisar la relación entre filosofía 

y mito. Esta será una tarea importante para la 

crítica al discurso hegemónico planteada por 

la filosofía de la liberación nuestroamericana, 

sobre la que nos concentraremos en la 

siguiente subsección.   

 

La filosofía de la liberación y la crítica al 

discurso heleno-europeo-logocéntrico 

En cuanto corriente de pensamiento 

relativamente definida, y más allá de que sus 

antecedentes pueden rastrearse siglos atrás, 

las filosofías de la liberación surgen a fines de 

la década de 1960 en América Latina y tienen 

como objetivo elaborar una auténtica filosofía 

desde nuestro continente, es decir, una 

filosofía que se asuma latinoamericana y que 

fuera capaz de contribuir a la superación de la 

dominación y dependencia estructural 

(avalada por el academicismo predominante). 

En este sentido,  

[s]e trata pues de enraizar la reflexión 

filosófica en una toma de posición ético-

política en favor de los sectores oprimidos, 

vistos como portadores de la novedad 

histórica. [...] La tarea entonces es construir 

un pensar (filosofar) propio. Y no alcanza 

con replegarse hacia Latinoamérica. Es 

necesario superar o trascender la filosofía 

europea porque en ese marco categorial se 

encuentran las razones profundas de la 

dependencia. [...] Se trata entonces de una 

crítica entendida como des-trucción, como 

un des-montar o des-armar críticamente el 

marco categorial moderno occidental, para 

avanzar en la consolidación de una matriz 

de pensamiento propio desde la que 

podamos elaborar nuestros problemas 

(cuestiones), los del mundo periférico 

oprimido a causa de las desigualdades 

estructurales que genera la globalización 

hegemónica (Fontana 2021, p. 38-40).   

Desde el punto de vista histórico, la filosofía 

de la liberación tiene dos referencias 

inmediatas centrales: el filósofo mexicano 

Leopoldo Zea y el filósofo peruano Augusto 

Salazar Bondy, quienes se vieron envueltos 

en una muy interesante polémica acerca de la 

posibilidad de forjar una filosofía 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 176-198 
 

 
 

 193 

auténticamente nuestro-americana.13 No 

obstante, es en nuestro país donde la 

Filosofía de la liberación cobra mayor fuerza y 

desarrollo, de la mano de Osvaldo Ardiles, 

Aníbal Fornari, Juan Scanonne, Horacio 

Cerutti, Julio de Zan, Rodolfo Kusch, Arturo 

Andrés Roig, Mario Casalla, Hugo Asmann, 

Carlos Cullen y Enrique Dussel. 

Sin perjuicio de los enormes aportes de cada 

quien, tal vez Dussel constituya la figura más 

representativa de esta corriente.14 En lo que 

sigue, y a la luz de aquella consideración de 

la filosofía de la liberación como tarea de des-

montar, nos dedicaremos a algunos aspectos 

básicos de su complejo y extenso 

pensamiento filosófico (materializado en sus 

más de 50 libros y 400 artículos), en particular 

a su reinterpretación del vínculo entre filosofía 

y mito pero también al sentido que le otorga a 

una auténtica filosofía de la liberación. Para 

ello, haremos un breve rodeo hacia las críticas 

de Dussel al “relato” o mito (en sentido crítico, 

distinto del que veremos más adelante) de la 

Modernidad.  

En la lectura de Dussel, la Modernidad 

presenta una ambivalencia en tanto propone 

un concepto emancipador racional, por un 

lado, pero incluye una justificación y 

legitimación irracional de la violencia y la 

dominación, por el otro. En efecto, a partir de 

                                                
13 Al respecto, pueden verse las fuentes de la 
discusión: Salazar Bondy, A. (1968). ¿Existe una 
filosofía de nuestra América? México: siglo XXI, y 
Zea, L. (1969). La filosofía americana como 
filosofía sin más. México: Siglo XXI.  
14 Un análisis del recorrido y de las influencias 
filosóficas de Dussel son temas que exceden por 

la conquista de América, la Modernidad 

europea opera un movimiento doble: se 

confronta con la alteridad, con lo Otro; lo 

violenta, lo vence, lo domina y lo extermina, 

definiéndose a sí misma como un ego-

conquiro [“yo conquisto”, histórica y 

fenomenológicamente precedente al ego 

cogito / “yo pienso” de Descartes] pero, a la 

vez, no des-cubre a lo Otro como Otro sino 

que lo en-cubre, lo subsume a lo Mismo, a sus 

categorías interpretativas, a aquello que 

Europa ya siempre fue. Así, los pensadores 

europeos -desde Aristóteles a Heidegger, 

pasando por Descartes, Kant y Hegel, pero 

también Lévinas, quien ha ejercido una 

influencia filosófica notoria sobre Dussel y su 

idea de alteridad- han construido un sentido 

de Totalidad que no es sino parcialidad pues, 

como señala Dussel, nunca han pensado que 

lo Otro pudiera ser americano, asiático, 

africano, indio, mujer o disidencia, es decir, 

alteridad radical.      

Una de las estrategias más caras a la 

Modernidad frente a la alteridad ha sido 

legitimarse como portadora de un progreso 

que, en última instancia, es beneficioso para 

lo Otro. Así, la Modernidad logra justificar la 

violencia y dominación sobre el inocente, 

declarándolo culpable de su pretendida 

inferioridad o atraso y atribuyéndose un rol 

mucho las pretensiones de este capítulo. Al 
respecto, puede verse Marquínez A. G. (1995). 
Enrique Dussel. Filósofo de la liberación 
latinoamericana. En Dussel, E. Introducción a la 
filosofía de la liberación. Bogotá: Nueva América, 
pp. 11-58.  



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 176-198 
 

 
 

 194 

necesario en el proceso de racionalización de 

lo Otro. En este marco, señala Dussel, “[l]a 

‘civilización’, la ‘modernización’ inicia su curso 

ambiguo: racionalidad contra las 

explicaciones míticas ‘primitivas’, pero mito al 

final que encubre la violencia sacrificadora del 

Otro (1994, p. 52). 

Llegamos así al punto que nos ocupa: ¿cuán 

“irracionales” son las explicaciones míticas, 

tradicionalmente opuestas a las filosóficas? 

Para Dussel, en todo lugar la humanidad se 

ha planteado núcleos problemáticos 

universales compuestos por preguntas 

fundamentales como aquellas por la totalidad 

de lo real, la subjetividad, la moralidad, entre 

otras. Frente a estas preguntas se han 

desarrollado distintas narrativas racionales en 

la medida en que dan razones para interpretar 

y explicar los fenómenos que aparecen en 

esos núcleos problemáticos. Así, “[l]a 

producción de mitos fue el primer tipo racional 

de interpretación o explicación del entorno 

real” (Dussel 2009, p. 15).  

Estos mitos otorgan sentido a la vida de los 

pueblos y les permiten interpretar los 

momentos significativos de su existencia. 

Ahora bien, de forma paralela, señala Dussel, 

algunas culturas han logrado imponerse a 

otras debido a su predominio político, 

económico y militar, predominio que se tradujo 

también en dominación cultural y en supresión 

de unos mitos por otros. Así, como señala 

agudamente Intagliata, “[...] sería interesante 

repensar la centralidad de las filosofías griega 

(en la antigüedad) y europea (en la 

modernidad y contemporaneidad), junto con 

sus problemáticas y estilos, a la luz de estas 

ideas.” (Intagliata y Mattarollo, 2023). ¿No 

podrá ser el relato sobre el pasaje del mythos 

al logos como origen de la filosofía parte de la 

legitimación de dominación europea? Veamos 

qué dice Dussel al respecto: 

Se nos tiene acostumbrados, en referencia a 

dicho pasaje (dando en este ejemplo a la 

lengua griega una primacía que pondremos 

enseguida en cuestión), de ser como un salto 

que parte de lo irracional y alcanza lo racional; 

de lo empírico concreto a lo universal; de lo 

sensible a lo conceptual. Esto es falso. Dicho 

pasaje se cumple desde una narrativa con un 

cierto grado de racionalidad a otro discurso 

con un grado diverso de racionalidad (Dussel, 

2009, pp. 17). 

Estos diversos grados de racionalidad y la 

consolidación de categorías filosóficas 

otorgarían nuevos modos de precisión, 

claridad semántica, fuerza conclusiva de la 

argumentación. En este sentido, Dussel 

sugiere que el pensamiento con categorías 

filosóficas representa cierto sentido de 

progreso pues fijan el contenido de los 

conceptos. Sin embargo, añade 

inmediatamente, reportan una pérdida de la 

multiplicidad de sentidos propios de los mitos, 

sentidos que pueden ser redescubiertos en 

distintos contextos y tiempos. En sus 

palabras, “[e]l discurso racional unívoco o con 

categorías filosóficas, que de alguna manera 

puede definir su contenido conceptual sin 

recurrir al símbolo (como el mito), gana en 

precisión, pero pierde en sugestión de 

sentido” (Dussel 2009, p. 16).  



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 176-198 
 

 
 

 195 

Junto con estas afirmaciones, Dussel observa 

otro punto fundamental: todas las culturas 

urbanas del Neolítico han transitado ese 

proceso de constitución de términos o 

palabras con significación precisa en cuanto 

resultado de una elaboración metódica, es 

decir, de constitución de categorías filosóficas 

-siempre en torno a aquellos núcleos 

problemáticos universales. Valga la 

insistencia en todas las culturas: esto incluye 

Egipto, India, China, Mesoamérica y los 

Andes. La consecuencia que extrae Dussel 

resulta de suma importancia:  

Con esto queremos indicar claramente que ni 

la filosofía nació sólo ni primeramente en 

Grecia (en el tiempo), ni puede tomársela 

como el prototipo del discurso filosófico (por 

su contenido). De allí el error de muchos, que 

en vez de describir los caracteres que deben 

definirse como criterios de demarcación entre 

el mito y el discurso categorial filosófico, 

tienden a tomar a la filosofía griega como la 

definición misma de la filosofía en cuanto tal. 

Esto es confundir la parte con el todo: un caso 

particular no incluye la definición universal. [...] 

La filosofía del Oriente o de Amerindia sería 

filosofía en sentido amplio; la de Grecia, en 

sentido estricto. Se confunde el origen de la 

filosofía europea (que puede en parte situarse 

en Grecia) con el de la filosofía mundial, que 

tiene diversas ramificaciones, tantas como 

tradiciones fundamentales existen. Además, 

se piensa que el proceso fue siguiendo 

linealmente la secuencia “filosofía griega, 

medieval latina y moderna europea”. Pero el 

periplo histórico real fue muy diferente. [...] 

Hay entonces filosofías en las grandes 

culturas de la humanidad, con diferentes 

estilos y desarrollos, pero todas producen 

(algunas de manera muy inicial, otras con alta 

precisión) una estructura categorial 

conceptual que debe llamarse filosófica. El 

discurso filosófico no destruye el mito. 

(Dussel, 2009, pp. 18-19).  

Entonces, si la filosofía no nace en Grecia y si 

el discurso filosófico racional no destruye al 

mitológico, ¿cómo pudo instalarse esa idea y, 

más importante aún, ¿cómo puede revertirse 

esa situación? Para Dussel, la dominación 

europea por vías del colonialismo y las fases 

sucesivas del capitalismo incluye, hemos 

dicho, un aspecto cultural, aspecto que 

produce un ocultamiento y distorsión de la 

historia de la filosofía sintetizados en el 

helenocentrismo, el eurocentrismo y el 

logocentrismo. La forma de resolver esta 

distorsión será avanzar hacia un diálogo 

actual entre tradiciones filosóficas no-

occidentales con la filosofía europeo-

norteamericana. Y aquí reaparece el sentido 

de la Filosofía de la liberación como aquella 

que parte de las alteridades negadas o 

suprimidas, que reconoce en su sufrimiento 

“el” tema de la filosofía latinoamericana y que 

deja ser al Otro. Esa revelación del Otro 

implica un posicionamiento de apertura y 

aceptación, es decir, una elección y un 

compromiso moral que se expresa 

fundamentalmente en una actitud orientada a 

evitar toda tendencia a la subordinación y a la 

inclusión en alguna totalidad que por 

definición le será ajena. Así, el saber oír 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 176-198 
 

 
 

 196 

resulta una condición necesaria para el saber 

interpretar la revelación del Otro desde el Otro 

y para, finalmente, el saber servir (Dussel, 

1974, p. 182 y ss.). En este contexto se forja 

una diferencia fundamental con el relato 

filosófico tradicional: quien filosofa, ahora, 

será definida ante todo como una persona 

éticamente justa y buena, comprometida con 

una praxis de liberación de la alteridad 

oprimida adecuada a nuestra realidad y 

necesidad. 

 

Conclusiones 

Quizás no sea necesario aclararlo, pero nada 

de lo dicho aquí pretende instituirse como 

palabra final. Al contrario, esperamos que 

estas páginas funcionen como puntos de 

apoyo para la lectura de las fuentes 

consignadas y sobre todo como puntos de 

partida para reflexiones dentro y fuera del 

aula. Por otro lado, son muchas las preguntas 

que podrían incluirse en este recorrido, como, 

por ejemplo, qué concepción de filosofía han 

planteado las filósofas a lo largo de la historia 

y cómo se diferencia de las concepciones 

tradicionales androcéntricas (al respecto, 

recomendamos enfáticamente la lectura del 

capítulo “Feminismos” en este mismo 

volumen). Sin embargo, llegados a este punto 

intentaremos dejar asentadas algunas 

conclusiones sobre la pregunta por qué es la 

filosofía -o mejor dicho “in-conclusiones”, 

como señalan Busdygan y Adan (2017, p. 48). 

Ubicada frente a sí misma y desde sí misma, 

la filosofía ha dado múltiples opciones para 

caracterizar su objeto, su tarea y su sentido. 

Es por ello que intentar brindar una única 

definición de filosofía es una tarea condenada 

al fracaso desde el inicio. Esto no debe 

desalentarnos; al contrario, es un punto de 

partida muy valioso para comprender que los 

distintos sentidos de filosofía tienen mucho 

potencial en función de nuestros diversos 

intereses de corte más teórico, pero también 

de nuestros intereses prácticos y vitales pues, 

como intentamos señalar, qué entendemos 

por filosofía deriva de pero también repercute 

en nuestras decisiones, valores y formas de 

conducirnos por la vida. Es así que el 

interrogante que orienta estas páginas no sólo 

se resiste a una única respuesta sino a 

respuestas dadas de una vez y para siempre. 

De este modo, la filosofía resulta dinámica, 

abierta y múltiple, razón por la cual se 

pregunta por sí misma a sí misma una y otra 

vez.  

 

 

  



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 176-198 
 

 
 

 197 

Referencias 

Adorno, T. W. (1994). Actualidad de la 

filosofía. En Actualidad de la filosofía, 

Altaya, pp. 73-102. 

Aristóteles (1994). Metafísica, Gredos. 

Busdygan, D. y Adán, A. (2017). Filosofía 

acerca de la filosofía. En Busdygan, D. y 

Ginóbilli, S. (Comps.). Ideas y perspectivas 

filosóficas. UNQ Editorial, pp. 15-69.  

Busdygan, D. y Udi, J. (2017). Reflexiones 

filosófico-políticas en torno al capitalismo. 

En Busdygan, D. y Ginóbilli, S. (Comps.). 

Ideas y perspectivas filosóficas. Bernal: 

UNQ Editorial, pp. 247-304. 

Hadot, P. (1998). ¿Qué es la filosofía antigua? 

Fondo de Cultura Económica. 

Descartes, R. (1995). Principios de Filosofía. 

Gredos.  

Descartes, R. (2007). Meditaciones 

metafísicas. Gredos.  

Dewey, J. (1948). Experiencia y naturaleza. 

Fondo de Cultura Económica.  

Dewey, J.  (1993). La reconstrucción de la 

filosofía. Planeta-Agostini. 

Dewey, J. (2012). Unmodern philosophy and 

modern philosophy (P. Deen, Ed.). 

Carbondale: Southern Illinois University 

Press. 

Dussel, E. (1974). Método para una filosofía 

de la liberación. Sígueme.  

Dussel, E. (1994). El encubrimiento del Otro. 

Hacia el origen del mito de la Modernidad. 

UMSA / Plural Editores.  

Dussel, E. (2009). Introducción. En E. Dussel, 

E. Mendieta, C. Bohórquez (Eds.). El 

pensamiento filosófico latinoamericano, del 

caribe y “latino” (1300-2000). Historia, 

corrientes, temas y filósofos. Siglo XXI 

Editores y CREFAL, pp. 15-20.  

Fontana, J. M. (2021). Para descolonizar el 

discurso filosófico: la analéctica de Enrique 

Dussel. En Asprella, E., Liaudat, S. y Parra, 

F. (Comps.). Filosofar desde Nuestra 

América. Edulp, pp. 38-47.  

Foucault, M. (1994). Hermenéutica del sujeto. 

de La Piqueta.  

Intagliata, M. y Mattarollo, L. (2023) El qué, el 

quién y el cómo de la filosofía. En Lufrano, 

A., Mattarollo, L. y Salinas, G. (Comps.). El 

aula abierta. Edulp. 

Jaeger, W. (2001) Paideia. Los ideales de la 

cultura griega. Fondo de Cultura 

Económica. 

Jaspers, K. (2000 (1949)). La filosofía. Fondo 

de Cultura Económica. 

Kant, I. (2009). Crítica de la razón pura. 

Colihue.  

Marx, K. (2010). El trabajo alienado. En 

Manuscritos económico-filosóficos de 

1844. Colihue, pp. 104-121.  

Marx, K. (2014). Tesis sobre Feuerbach. En 

Marx, K. y Engels, F. La ideología alemana. 

Akal, pp. 499-502.  

Marx, K. y Engels, F. (2014). La ideología 

alemana. Akal.  

Nudler, O. (2010). Los problemas de la 

filosofía de la filosofía. En Nudler, O. (Ed). 

Enciclopedia Iberoamericana de Filosofía 

Vol. 31. CSIC / Trotta, pp. 19-48.  

Platón (2007a). República. Eudeba. 

Platón (2007b). Apología de Sócrates. 

Losada.  



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 176-198 
 

 
 

 198 

Platón (2008). Banquete. del Nuevo Extremo / 

Gredos. 

Sánchez Vázquez, A. (1977). La filosofía de la 

praxis como nueva práctica de la filosofía. 

Cuadernos Políticos 12. Editorial Era, pp. 

64-68. 

Corresponden a lo citado en el cuerpo del 

texto. Las referencias bibliográficas 

comentadas en notas al pie cuentan con los 

datos de edición 

 

 

 

Livio Mattarollo es Licenciado, Profesor y 

Doctor en Filosofía por la Universidad 

Nacional de La Plata (UNLP). Ha sido becario 

doctoral y post-doctoral de CONICET con 

lugar de trabajo en el Centro de 

Investigaciones en Filosofía (IdIHCS, 

UNLP/CONICET). Actualmente es miembro 

del Grupo de Estudios Pragmatistas y 

profesor en el Taller de Tesis de la Maestría 

en Filosofía (UNQ), en la cátedra de Teoría de 

la Argumentación (FaHCE, UNLP) y en el 

Colegio Nacional (UNLP). Ha sido compilador 

de los libros El conocimiento como práctica 

(Publicaciones FaHCE, 2014) y El aula abierta 

(Edulp, 2023). 

Correo electrónico: 

livio.mattarollo@nacio.unlp.edu.ar 

 

 

 

 

 

Agradecimientos 

En la sección “La filosofía de la liberación y la 

crítica al discurso heleno-europeo-

logocéntrico” recupero algunas ideas 

trabajadas en “El qué, el quién y el cómo de la 

filosofía” (El aula abierta. La Plata: Edulp. 

2023). Agradezco a Mariana Intagliata, co-

autora de ese capítulo, por permitirme retomar 

y avanzar sobre las ideas que allí aparecen.  

 

mailto:livio.mattarollo@nacio.unlp.edu.ar


 

 

Nación 

 

 

 

 

Guillermo J. Vázquez 
Universidad Nacional de Córdoba 

 
 

Enviado: 10 de octubre de 2023 
Aceptado: 2 de abril de 2024 
 
 

 

Resumen 
El texto presenta sintéticamente una cartografía de la idea de “nación” como concepto clave de la modernidad 
política. A través de la referencia crítica a algunos textos clásicos sobre el tema como los de E. Renan, B. 
Anderson y E. Hobsbawm, se señalan algunos de los problemas más persistentes en el pensamiento político 
sobre la nación, particularmente: a) su nacimiento a partir de los Estados modernos; b) la discusión con el 
marxismo; c) su vínculo con las ideas anticolonialistas. A su vez, se establecen algunas novedades que la teoría 
y la praxis latinoamericana trajeron recientemente al concepto, como la idea de plurinacionalidad. 
Palabras clave: nación, pueblo, marxismo, modernidad, plurinacionalidad 
 
 

Abstract 
The text synthetically presents a cartography of the idea of “nation” as a key concept of political modernity. Through 
critical reference to some classic texts on the subject such as those by E. Renan, B. Anderson and E. Hobsbawm, 
some of the most persistent problems in political thought about the nation are pointed out, particularly: a) its birth 
from modern States; b) the discussion with Marxism; c) its link with anti-colonial ideas. At the same time, some 
novelties that Latin American theory and praxis recently brought to the concept are established, such as the idea 
of plurinationality. 
Keywords:  nation, people, marxism, modernity, plurinationality 
 

 

Introducción 

Como señala Benedict Anderson en 

Comunidades imaginadas, su libro sobre la idea 

de nación −al que volveremos varias veces−, 

una teoría acabada acerca del nacionalismo es 

claramente escasa. Agregamos que ello no 

sucede tanto en el campo político, sino más 

bien en el académico, ya sea desde la filosofía 

política, la teoría política o la ciencia política. 

Pues una posible división de teóricos políticos, 

enmarca a un grupo que fue protagonista 

político de su época. En la izquierda los 

ejemplos son muchos: Lenin, Trotsky, el Che 

Guevara, Mao, el propio Perón, dejaron obras 

de un rigor diverso (y dispar) aunque atendibles 

en todos los casos juntamente con un conjunto 

de decisiones políticas, estructuras históricas, 

concreciones en instituciones y movimientos 

Á
go

ra
 U

N
La

R
, v

o
l. 

9
, n

ú
m

. 2
3

, a
go

. 2
0

2
4

, A
rg

en
ti

n
a,

 I
SS

N
: 2

5
4

5
-6

0
2

4
, p

p
. 1

9
9

-2
1

0
 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 199-210 
 
 
 

 
200 

prácticos que completan y dan elementos 

novedosos para su análisis.  

Sucede lo que con el término populismo −ya 

estudiado por Ernesto Laclau en el capítulo de 

La razón populista sobre las 

conceptualizaciones previas a su libro−: la 

variabilidad, la ambigüedad y la indeterminación 

del término, tan plural en su asunción por parte 

de los actores políticos que la defienden, hacen 

que sea escasa su teorización, como algo que 

escapa al concepto. Es decir, nación suele 

ubicarse como una anomalía.  

Joseph De Maistre en sus Consideraciones 

sobre Francia (1990), ironiza al respecto de las 

dificultades de definición: “Nación: gran palabra 

extremadamente cómoda, ya que con ella se 

hace lo que se quiere”. Sin embargo, a 

diferencia de la ironía contrarrevolucionaria de 

De Maistre, será preciso más bien pensar desde 

la incomodidad de la palabra nación. No tanto 

por su amplitud, por su plurivocidad, sino sobre 

todo por el recorrido histórico, por las 

apropiaciones y las derivas políticas, incluso en 

nuestro presente. Nación ha sido uno de los 

modos de la exclusión, del llamado a la pureza 

racial, de la obligación al matrimonio 

endogámico y patriarcal, y un largo etcétera que 

sigue interpelando el término en su dificultad de 

revisión.  

El italiano Alessandro Campi (2006) menciona 

−con justicia− la falta de buena reputación de la 

palabra. Con justicia, decimos, porque el autor 

italiano piensa y escribe en una geografía 

donde su historia más reciente (la del siglo XX) 

ha ensalzado la nación como una de las 

razones de exterminios y limpiezas étnicas; y en 

su actualidad (la Europa del siglo XXI) como 

abuso de los partidos filofascistas para rechazar 

la inmigración y volver a llamar a purezas 

raciales, ahora bajo el utilitarismo de la 

“ocupación del trabajo” que correspondería a 

los europeos de nacimiento.  

 

I. Nación: entre la antigüedad y la 
modernidad 
El latín refiere como natio a los lazos parentales 

(nacimiento, etc.), vinculados con el gens: los 

clanes familiares y el vínculo sanguíneo. 

Alessandro Campi hace un recorrido, partiendo 

de los múltiples modos de enunciar el símil a la 

nación en lenguas, tiempos y geografías 

diversas, que van desde los tiempos bíblicos (el 

Israel como pueblo elegido), pasando por 

Grecia y Roma, su herencia medieval y la deriva 

moderna con sus debates teóricos más 

precisos. (Patria también integra esas raíces, 

como tierra de los padres.) 

En general, la nación como categoría se ha 

dado como oposición de un imperio universal, 

como el del Imperio Romano; también en la 

Edad Media el nacionalismo orientó la lealtad 

hacia el Estado nacional incipiente de entonces 

antes que al señor feudal. En estos casos tanto 

como en la mayoría que le sucedieron en 

épocas posteriores, como vemos, la nación va 

asociada también a una cierta idea de 

resistencia, de contrapoder. 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 199-210 
 
 
 

 
201 

A diferencia de esta visión más amplia y 

extendida a lo largo de la historia, la 

particularidad que sostiene Benedict Anderson 

−junto con otro marxista británico, Eric 

Hobsbawm (2000) −, es que la idea de nación y 

el sostenimiento del nacionalismo, son un 

fenómeno esencialmente moderno. Ello por 

varias razones, desde el (y ante, es decir como 

respuesta a) el ocaso de las comunidades 

religiosas y los reinos dinásticos desde el siglo 

XVIII. 

 Será tras la Revolución Francesa que 

los términos pueblo, Volk, peuple, common 

people, dejan de tener un sentido peyorativo y 

exclusivamente acotado a los sectores 

socialmente más bajos, y pasa a tener un 

carácter de legitimidad universal. La nación ya 

no es más un particularismo gentilicio, sino que 

empieza a ampliarse inclusivamente, para 

contener no a un sector puntual sino a la 

totalidad, a todos los habitantes de un país. “la 

nación tiende cada vez más a coincidir 

simbólica y físicamente con el pueblo” (Campi, 

2006, p. 129).  

A fines del siglo XVIII, hay una versión alemana 

y romántica del concepto, de la mano del 

romanticismo alemán de Goethe, Herder y otros 

(que también incluye a Hegel en Filosofía): una 

unidad orgánica y solidaria compuesta por 

individuos unidos por la lengua, la historia y la 

cultura, con fisonomía espiritual única e 

irreductible. En ese mismo tiempo histórico, y de 

la mano de la primera gran Revolución, se erige 

una versión francesa, asociada al concepto 

jurídico-político de ciudadanía, donde la 

igualdad no era de súbditos pasivos sino de 

derechos que pueden realizarse solo bajo su 

amparo. 

 En el primer apogeo del capitalismo 

decimonónico, donde “todo lo sólido se 

desvanece en el aire”, la crisis general de la 

religión y los estamentos tradicionales, el 

nacionalismo responde a esta crisis. No solo un 

misticismo abstracto, sino una realidad 

históricamente concreta, arraigada y profunda. 

Será allí donde se produzca una unidad 

−práctica y teórica− entre Estado y nación; es 

decir, entre el concepto Estado, pero también el 

Estado concreto con su soberanía, territorio y 

población; y la nación como conjunto de 

símbolos y valores que otorgan un fundamento 

histórico desde el pasado hacia el futuro. El 

Estado otorga a la nación un marco normativo e 

institucional con los elementos básicos (desde 

la escolaridad hasta las fuerzas armadas) que 

puedan transmitir y defender esos símbolos y 

valores. 

En muchas circunstancias, el vínculo entre 

Estado y nación es más complejo y 

problemático: naciones que han perdido su 

antigua forma estatal −caso judíos antes de la 

creación del Estado de Israel actual, los 

armenios, kurdos, etc.−; naciones divididas o 

repartidas en más de un Estado –los pueblos 

árabes−; o Estados que abarcan más de una 

nacionalidad, es decir, fenómenos de Estados 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 199-210 
 
 
 

 
202 

plurinacionales. Hugo Chumbita habla de una 

“vocación de Estado” (Chumbita, 2008, p. 493) 

como modo de reconocer a las naciones. Es 

decir, una voluntad de constituirse como 

Estado-nación en forma independiente. 

 

II. Marxismo y nación 

El marxismo de Marx y Engels en general 

confrontó la concepción nacionalista vinculada 

a los Estados, como un artificio ideológico que 

encubría la dominación de clase, y la justificaba. 

Sostenían este concepto sobre todo en relación 

a las burguesías nacionales, y contrapusieron 

esas lealtades nacionales a la solidaridad 

internacional (y universal) del proletariado. Hay 

que leer esto críticamente con las posiciones, 

en general, a favor del colonialismo de este 

marxismo originario del siglo XIX, como el caso 

del establecimiento de Inglaterra sobre India y 

el repudio al anticolonialismo que Marx y Engels 

propiciaron por ejemplo en este caso. Esto no 

fue del todo así en el marxismo del siglo XX: el 

leninismo reconoció la legitimidad histórica de 

las luchas nacionales contra el imperialismo, y 

la experiencia de los países comunistas en 

general no alteró lo esencial de la vigencia del 

Estado-nación; procesos políticos 

revolucionario-socialistas del Tercer Mundo, de 

relevancia histórica innegable, como Vietnam, 

China o Cuba, fueron calificados como 

nacional-comunismo y lograron imponer una 

lectura particular, circunscribiendo sus 

circunstancias culturales e históricas 

particulares, como parte fundamental de su 

proceso político.  

En ese sentido, la necesidad de atención por 

parte del marxismo a la cuestión nacional ha 

sido señala en muchas oportunidades, como 

por ejemplo por Cornelius Castoriadis, quien en 

su clásico texto sobre crítica al marxismo, el 

primer volumen de La institución imaginaria de 

la sociedad, sostiene que: “La nación (de la que 

nos gustaría que un marxista que no fuese 

Stalin nos explicara, más allá de los accidentes 

de su constitución histórica, las funciones reales 

desde el triunfo del capitalismo industrial) 

desempeña hoy en día este papel, cumple esta 

función de identificación, mediante esta 

referencia triplemente imaginaria a una ‘historia 

común’ −triplemente, ya que esta historia no es 

más que pasado, que no es tan común y que, 

finalmente, lo que de ella se sabe y lo que sirve 

de soporte a esta identificación colectivizante 

en la conciencia de las gentes es en gran parte 

mítico. este imaginario de la nación se muestra, 

sin embargo, más sólido que todas las 

realidades, como lo mostraron dos guerras 

mundiales y la supervivencia de los 

nacionalismos. Los ‘marxistas’ de hoy, que 

creen eliminar todo esto diciendo simplemente 

‘el nacionalismo es una mistificación’, se 

mistifican evidentemente ellos mismos. (…) 

Que una mistificación tenga unos efectos tan 

masiva y terriblemente reales, que se muestre 

mucho más fuerte que todas las fuerzas ‘reales’ 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 199-210 
 
 
 

 
203 

(…) este es el problema” (Castoriadis, 1993, p. 

257).  

 

III. Comunidad e imaginación 

El libro del británico Benedict Anderson, 

Comunidades imaginadas (Anderson, 1993), 

publicado originalmente en 1983, fue uno de los 

primeros libros escritos desde el marxismo, con 

una interesante combinación de datos 

históricos y teoría política, en pensar la idea de 

nación sin sostenerla desde prejuicios 

reduccionistas o como un fenómeno anómalo y 

mistificador. Allí sostiene una definición de 

nación como una “comunidad política 

imaginada como inherentemente limitada y 

soberana”. En su explicación, Anderson avanza 

en una lógica analítica sobre los términos que 

usa, que traen una cierta novedad a la teoría 

política. Dice que la comunidad es imaginada 

porque “aun los miembros de la nación más 

pequeña no conocerán jamás a la mayoría de 

sus compatriotas, no los verán ni oirán siquiera 

hablar de ellos, pero en la mente de cada uno 

vive la imagen de su comunión” (Anderson, 

1993, p. 23). El texto de Anderson (contra otros 

teóricos clásicos como Ernest Gellner) tiene 

una ventaja muy propicia para pensar la nación: 

no desprecia la “invención” como mera 

“fabricación”, ni asiente una “falsedad” en esa 

invención, sino más bien una “imaginación” y 

“creación”. Plantea el problema teórico −en el 

que Gellner cae− si se da a entender que 

existen comunidades “verdaderas” que pueden 

yuxtaponerse con ventaja a las naciones. 

Sobre los términos limitada y soberana que le 

imprime a la comunidad imaginada, Anderson 

explica que la nación se imagina limitada 

“porque incluso la mayor de ellas, que alberga 

tal vez a mil millones de seres humanos vivos, 

tiene fronteras finitas, aunque elásticas, más 

allá de las cuales se encuentran otras naciones. 

Ninguna nación se imagina con las dimensiones 

de la humanidad. Los nacionalistas más 

mesiánicos no sueñan con que habrá un día en 

que todos los miembros de la humanidad se 

unirán a su nación, como en ciertas épocas 

pudieron pensar los cristianos, por ejemplo, en 

un planeta enteramente cristiano” (Anderson, 

1993, p. 23). 

 Y sobre su carácter soberano recuerda que el 

concepto nació en una época en que la 

Ilustración y la Revolución estaban destruyendo 

la legitimidad del reino dinástico jerárquico, 

divinamente ordenado. Habiendo llegado a la 

madurez en una etapa de la historia humana en 

la que incluso los más devotos fieles de 

cualquier religión universal afrontaban sin poder 

evitarlo el pluralismo vivo de tales religiones 

entre las pretensiones ontológicas de cada fe y 

la extensión territorial, las naciones sueñan con 

ser libres y con serlo directamente en el reinado 

de Dios. La garantía y el emblema de esta 

libertad es el Estado soberano. 

 Por último, se imagina como comunidad 

porque, independientemente de la desigualdad 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 199-210 
 
 
 

 
204 

y la explotación que en efecto puedan 

prevalecer en cada caso, la nación “se concibe 

siempre como un compañerismo profundo, 

horizontal. En última instancia, es esta 

fraternidad la que ha permitido, durante los 

últimos dos siglos, que tantos millones de 

personas maten y, sobre todo, estén dispuestas 

a morir por imaginaciones tan limitadas” 

(Anderson, 1993, p. 25).  

Anderson estrecha la idea de la lengua no con 

la oralidad, sino con la imprenta: una lengua es 

la posibilidad de su continuidad escrita, de su 

reproducción para la enseñanza, la publicación 

de ideas, la industria cultural.  

La posibilidad de imaginar a la nación sólo 

surgió en la historia cuando tres concepciones 

culturales fundamentales, todas ellas muy 

antiguas, entraron en crisis y no pudieron seguir 

explicándose e influyendo en la mentalidad 

humana. La primera de estas concepciones en 

crisis, para Anderson, es la idea de que una 

lengua escrita particular ofrecía un acceso 

privilegiado a la verdad ontológica, 

precisamente porque era una parte inseparable 

de esa verdad. Fue esta idea la que creó las 

grandes hermandades transcontinentales del 

cristianismo, el islam y todas las demás. La 

segunda idea: la creencia de que la sociedad 

estaba naturalmente organizada alrededor y 

bajo centros elevados, sobre todo monarcas 

que eran personas diferentes de los demás 

seres humanos y gobernaban mediante alguna 

forma de derecho divino. Las lealtades 

humanas eran necesariamente jerárquicas y 

centrípetas porque el gobernante, como la 

escritura sagrada, era un nudo de acceso al ser 

y algo inherente a él. La tercera idea tiene que 

ver con la temporalidad: la cosmología y la 

historia eran indistinguibles, mientras que el 

origen del mundo y el del hombre eran idénticos 

en esencia. Combinadas, estas ideas 

arraigaban firmemente las vidas humanas a la 

naturaleza misma de las cosas, dando cierto 

sentido a las fatalidades de la existencia de 

todos los días (sobre todo la muerte, la pérdida 

y la servidumbre), y ofreciendo, en diversas 

formas, la redención de tales fatalidades.  

Estas certezas vinculadas estrechamente entre 

sí fueron declinando lenta y desigualmente, 

primero en Europa occidental y luego en otras 

partes, bajo el efecto del cambio económico, los 

descubrimientos (sociales y científicos) y el 

desarrollo de comunicaciones cada vez más 

rápidas, introdujeron una división entre la 

cosmología y la historia. No es sorprendente así 

que se haya comenzado a buscar, por decirlo 

así, una nueva forma de unión de la comunidad, 

el poder y el tiempo, dotada de sentido 

(Anderson, 1993, p. 62). 

Anderson sostiene que, a fines del siglo XVIII, 

con las primeras independencias 

hispanoamericanas y los fenómenos que le 

anteceden, se consolida un tipo de organización 

nacionalista que no se explica ni por la crítica 

ilustrada a los anciens régimes ni por el interés 

económico o el liberalismo: la separación de las 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 199-210 
 
 
 

 
205 

periferias de las metrópolis es un punto 

fundamental en la consolidación del 

nacionalismo como forma política. Son los 

movimientos de liberación nacional en América 

los que se sustentan sobre particularidades que 

generan una idea de comunidad deseada, 

imaginada, en el medio del proceso de su 

conformación, y no cuando ya estaba resuelta. 

La idea de nación formaba parte de su 

proyección, no su punto de llegada.   

 

IV. La pregunta de Renan  

El ensayista francés Ernest Renán dictó una 

conferencia en la Sorbona, en 1882, que sigue 

siendo uno de los ensayos más provocadores a 

la vez que minuciosos −incluso en su 

brevedad− en defensa de la idea de nación. Se 

tituló “¿Qué es una nación?”, y hasta nuestros 

días sigue siendo discutido, incluso en 

Argentina (Vernik 2004 y 2018).  

Destacaremos algunas ideas esenciales de 

Renan en ese texto. En primer lugar, su 

intención de romper con el racismo 

vinculándose a la nación; una nación es 

cualquier cosa menos pureza, biología, origen 

idéntico. A propósito de Francia dice “no existen 

en Francia diez familias que pudiesen 

proporcionar pruebas de un origen franco, e 

inclusive se trataría de una prueba defectuosa 

por esencia, debido a los miles de cruzamientos 

desconocidos que pueden descomponer todos 

los sistemas de los genealogistas” (Renan, 

1947, p. 28). Corre principios etnográficos de 

las naciones modernas, aunque es consciente 

de que eso se intenta instalar desde diversos 

sectores, incluso autoproclamados 

nacionalistas. “La historia humana difiere en 

forma absoluta de la zoología”, dice, un poco 

irónicamente, aunque remarcando las 

disciplinas que construyen esos sentidos. En 

ese sentido, como afirma Foucault al estudiar la 

genealogía en Nietzsche, el tránsito hacia los 

árboles genealógicos del pasado está poblado 

de “invasiones, luchas, rapiñas, disfraces, 

trampas”. El historiador argentino Félix Luna, en 

su libro sobre Alvear, dirá −en consonancia con 

Renan− que "es absurdo hablar de aristocracia 

en la Argentina. En las grandes familias 

porteñas basta trepar un poco el árbol 

genealógico para topar con el abuelo 

contrabandista o bolichero. Y las viejas cepas 

del interior, que a través de los antepasados 

conquistadores entroncan con linajes 

españoles han padecido tantos siglos de 

oscuridad y pobreza que su lustre perdió el brillo 

y sólo les queda una hidalguía de gotera, un 

procerato municipal". Ya en uno de los últimos 

capítulos de su libro, Benedict Anderson 

sostiene que no hay una raíz común, ni menos 

una derivación directa, entre el nacionalismo y 

fenómenos como el antisemitismo o el racismo. 

La biologización de la nación está arraigada en 

ideas contrarias a las de imaginación: “Los 

sueños del racismo tienen efectivamente su 

origen en ideologías de clase más que en la de 

nación: sobre todo en las pretensiones de 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 199-210 
 
 
 

 
206 

divinidad de los gobernantes y de sangre ‘azul’ 

o ‘blanca’ y la ‘crianza’ entre las aristocracias. 

No es sorprendente así que el padre putativo 

del racismo moderno no sea algún nacionalista 

pequeñoburgués sino Joseph Arthur, conde de 

Gobineau. Ni que, en general, el racismo y el 

antisemitismo no se manifiesten a través de las 

fronteras nacionales sino dentro de ellas. En 

otras palabras, no justifican tanto las guerras 

extranjeras como la represión y la dominación 

internas” (Anderson, 1993, p. 210).  

En segundo lugar, corre a otros unificadores 

posibles de esa idea de nación que persigue: ni 

la raza, ni una lengua, ni los intereses comunes, 

la religión, la geografía o las necesidades 

militares bastan para su conformación. Hay en 

la nación, un principio espiritual para la 

concepción de Renan. La temporalidad de la 

nación une pasado y presente: la misma está 

basada en un legado de recuerdos, tanto como 

en el consentimiento actual, el deseo de vivir en 

común, la voluntad de continuar haciendo valer 

la herencia indivisa que se ha recibido. No hay 

nación sin un culto de los antepasados: “un 

pasado heroico, grandes hombres, la gloria… 

haber hecho grandes cosas juntos, querer 

hacerlas todavía” (Renan, 1947, p. 40). Y el 

sufrimiento común más que la alegría común. 

Pero Renan también menciona una necesidad 

respecto del pasado que no es solo su 

recuerdo: son los olvidos en común los que 

conforman la nación. Como el Nietzsche de la 

segunda intempestiva, “Sobre utilidad y 

perjuicio de la historia para la vida”, Renan 

sostiene que olvidar es tan importante como 

recordar; que todo presente se conforma 

también de olvidos, y ahí el trabajo de una 

nación es relevante. Esa idea en común tiene 

que ser “plebiscitada” −en un término 

democrático usado expresamente por Renan− 

todos los días. Esto es un esfuerzo político, no 

metafísico: se deriva de una pluralidad de 

naciones algo deseable y necesario para que el 

mundo no tenga “más que una ley y un amo”.   

Hay en la idea de nación una preocupación por 

la muerte y por la inmortalidad −que no está en 

el marxismo ni en el liberalismo. Renan hablará 

del ánimo de “morir por la nación” que no anima 

otros conceptos políticos. En el marxismo en 

tanto Marx ya habló de las generaciones 

pasadas como una opresión del cerebro de los 

vivos que, como una pesadilla, generaba más 

problemas que soluciones para el futuro 

revolucionario. En el liberalismo, una vez 

muerto el individuo −su horizonte de 

razonamiento y centro de su política−, todo lo 

que vendría después es superstición y 

colectivismo. Lo que describe Anderson con 

gran claridad: “El hecho de morir por la patria, 

que de ordinario nadie escoge, supone una 

grandeza moral que no puede tener el hecho de 

morir por el Partido Laborista, la Asociación 

Médica Norteamericana, o quizá incluso 

Amnistía Internacional, porque todos éstos son 

organismos a los que nos podemos afiliar o 

renunciar a voluntad” (Anderson, 1993, p. 203). 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 199-210 
 
 
 

 
207 

Más allá de los panteones y los héroes 

pasados, lo cierto es que hay una idea 

intergeneracional bien amplia en la nación: no 

solo se trata de generaciones que ya no están 

vivas, sino incluso de aquellas generaciones 

futuras que todavía no nacieron.  

 

V. Plurinacionalidad como propuesta 
innovadora 
Una interesante novedad ha sido la 

Constitución Política del Estado de Bolivia, 

resultante de un proceso político y constituyente 

durante el gobierno de Evo Morales y Álvaro 

García Linera, aprobada en el año 2009. Allí se 

instituye un término novedoso que rompe con la 

concepción unitaria de la nación como 

estructurante espiritual y cultural del Estado, 

pasando a ser muchas naciones en un solo 

Estado: plurinacional.  

Dicha Constitución, modélica y estudiada en 

otros procesos de reivindicación plurinacional y 

autonomista (como el de Cataluña o el País 

Vasco en España), sostiene en su Preámbulo 

que: “El pueblo boliviano, de composición 

plural, desde la profundidad de la historia, 

inspirado en las luchas del pasado, en la 

sublevación indígena anticolonial, en la 

independencia, en las luchas populares de 

liberación, en las marchas indígenas, sociales y 

sindicales, en las guerras del agua y de octubre, 

en las luchas por la tierra y territorio, y con la 

memoria de nuestros mártires, construimos un 

nuevo Estado. Un Estado basado en el respeto 

e igualdad entre todos, con principios de 

soberanía, dignidad, complementariedad, 

solidaridad, armonía y equidad en la 

distribución y redistribución del producto social, 

donde predomine la búsqueda del vivir bien; 

con respeto a la pluralidad económica, social, 

jurídica, política y cultural de los habitantes de 

esta tierra; en convivencia colectiva con acceso 

al agua, trabajo, educación, salud y vivienda 

para todos. Dejamos en el pasado el Estado 

colonial, republicano y neoliberal. Asumimos el 

reto histórico de construir colectivamente el 

Estado Unitario Social de Derecho Plurinacional 

Comunitario, que integra y articula los 

propósitos de avanzar hacia una Bolivia 

democrática, productiva, portadora e 

inspiradora de la paz, comprometida con el 

desarrollo integral y con la libre determinación 

de los pueblos”. 

Como podemos observar, hay una idea de un 

pasado en común, acontecimientos 

reivindicados como parte del basamento para 

construir el Estado (que es uno solo) presente y 

además un cuaderno de navegación hacia el 

futuro: hay una idea plurinacional que sigue 

defendiendo las potencialidades culturales y 

unificadoras de la nación como venimos 

entendiéndola, pero buscando deliberadamente 

evitar cualquier concepción que desconozca la 

preexistencia y pluralidad de naciones 

originarias en el territorio boliviano.  

Esta concepción se explaya en el esquema 

institucional que se propone. Por ejemplo, en 

sus primeros dos artículos:  



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 199-210 
 
 
 

 
208 

“Artículo 1. Bolivia se constituye en un Estado 

Unitario Social de Derecho Plurinacional 

Comunitario, libre, independiente, soberano, 

democrático, intercultural, descentralizado y 

con autonomías. Bolivia se funda en la 

pluralidad y el pluralismo político, económico, 

jurídico, cultural y lingüístico, dentro del proceso 

integrador del país.”  

Y en el Artículo 2: “Dada la existencia 

precolonial de las naciones y pueblos indígena 

originario campesinos y su dominio ancestral 

sobre sus territorios, se garantiza su libre 

determinación en el marco de la unidad del 

Estado, que consiste en su derecho a la 

autonomía, al autogobierno, a su cultura, al 

reconocimiento de sus instituciones y a la 

consolidación de sus entidades territoriales, 

conforme a esta Constitución y la ley”. Es decir 

que, como se sostiene en el artículo tercero, la 

nación boliviana está conformada por la 

totalidad de las bolivianas y los bolivianos, las 

naciones y pueblos indígena originario 

campesinos, y las comunidades interculturales 

y afrobolivianas que en conjunto constituyen el 

pueblo boliviano. 

En diversas instituciones (obligatoriedad de 

bilingüismo con lenguas originarias, 

coexistencia de distintos cánones jurídicos, 

etc.) se busca llevar adelante una idea de la 

pluralidad de naciones con elementos comunes 

                                                           
1 Para un análisis más pormenorizado del proceso 

plurinacional boliviano, recomendamos la compilación 

de Bonetto e Irusta, 2016. 

y diversos al mismo tiempo, incluso con 

temporalidades diversas1.  

 

VI. Nación y pueblo 

Por último, es necesario mencionar que la idea 

de nación no contiene en sí misma 

necesariamente una idea popular, de las clases 

bajas, de los sectores postergados y oprimidos. 

Para dar un ejemplo cercano, en la Argentina 

del siglo XIX −y extensivamente también en la 

del XX−, las élites dirigentes construyeron una 

idea de nación, con su proyecto estatal 

respectivo: la generación del 80 es un caso 

paradigmático de esa construcción de una 

nación excluyente y elitizada, a distancia de la 

generación de mayo (San Martín, Belgrano, 

Moreno) que sí había pensado en un proyecto 

más inclusivo, incluso con los pueblos 

originarios locales. El autor que bien vio esta 

diferencia, fue el marxismo italiano Antonio 

Gramsci, no en vano uno de los más retomados 

por las teorías de la nación en la Argentina del 

siglo XX. En sus cuadernos de la cárcel había 

escrito que: “En Italia el término nacional tiene 

un significado muy restringido ideológicamente 

y en ningún caso coincide con popular, porque 

en este país los intelectuales están alejados del 

pueblo, es decir de la nación, y en cambio se 

encuentran ligados a una tradición de casta que 

no ha sido rota nunca por un fuerte movimiento 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 199-210 
 
 
 

 
209 

político nacional-popular desde abajo” 

(Gramsci, 1976, p. 125).  

Benedict Anderson sostiene que el tipo de 

nacionalismo de clases altas, sustentados en la 

idea excluyente de nación −tanto para el 

enemigo interno y subalterno, como para el 

extranjero amenazante− surge como respuesta 

a una nación imaginada desde abajo: “el 

nacionalismo oficial fue típicamente una 

respuesta de grupos dinásticos y aristocráticos 

—clases altas— amenazados por el 

nacionalismo vernáculo popular. El racismo 

colonial fue un elemento importante de esa 

concepción del ‘Imperio’ que trataba de 

combinar la legitimidad dinástica con la 

comunidad nacional” (Anderson, 1993, p. 211).  

Una idea anticolonial (es decir hacia afuera de 

sus fronteras) y antioligárquica (es decir, hacia 

dentro de esas mismas fronteras) de nación se 

ha erigido en el siglo XX, e incluso en el XXI en 

América Latina como una de las formas 

políticas más representativas y estables de lo 

que podría denominarse un “campo nacional-

popular” en la concepción político-histórica. Ese 

camino sigue teniendo un recorrido, con 

apogeos y caídas, que hace necesario volver 

siempre a repensar la nación sin esencializar su 

contenido, sino más bien hacia una integración 

entre diversas tradiciones, sus temporalidades 

y su proyección como idea futura.  

 

 

  



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 199-210 
 
 
 

 
210 

Referencias 

Anderson, B. (1993) Comunidades imaginadas. 

Reflexiones sobre el origen y la difusión del 

nacionalismo, FCE. 

Bonetto, M. e Irusta, S. (2016) Del Estado 

nacional al Estado plurinacional, Eduvim. 

Campi, A. (2006) Nación. Léxico de política, 

Nueva Visión, 2006. 

Castoriadis, C. (1993) La institución imaginaria 

de la sociedad. T1: Marxismo y teoría 

revolucionaria, Tusquets. 

Chumbita, H. (2008) “Nación” en el Diccionario 

de Ciencias Sociales y Políticas, T. Di Tella, 

H. Chumbita, S. Gamba y P. Gajardo, 

Emecé. 

Gramsci, A. (1976) Literatura y vida 

nacional, Juan Pablos Editor. 

Hobsbawm, E. (2000) Naciones y 

nacionalismo desde 1780, Crítica. 

Renan, E. (1947) ¿Qué es una nación?, 

Elevación. 

Vernik, E. (comp.) (2004) Qué es una nación. La 

pregunta de Renan revisitada, Prometeo. 

Vernik, E. (comp.) (2018) Actualidad de la 

nación. Materia y memoria de la vida 

popular, UNGS. 

 

 

 

 

 

 

Guillermo Våzquez es Dr. en Filosofía por la 

Universidad Nacional de Córdoba (UNC) Se 

desempeña como docente e investigador en la 

Facultades de Ciencias Sociales, en la Facultad 

de Filosofía y Humanidades (UNC) y en la 

Maestría en Derecho y Argumentación. Ha 

compilado la Obra Reunida de Deodoro Roca y 

el debate Tosco-Rucci, entre otras. 

Correo electrónico: gvazquez@unc.edu.ar 

 



 

 

Poder 

 

 

 

Oscar Madoery 
Universidad Nacional de Rosario  

 
 
 
 

Recibido: 9 de diciembre de 2023 
Aceptado: 27 de marzo de 2024 
 

 

Resumen  
El presente artículo se centra en el tema del poder. Aborda diez cuestiones relativas a este concepto que 
obviamente no agotan su tratamiento, pero ofrecen una perspectiva amplia acerca de lo que implica el poder 
en el mundo social y político. Se analiza cómo el poder se presentan en la vida social, su contribución a 
configurar y potenciar asimetrías sociales, su fuerza en el ordenamiento social, su tendencia concentradora y 
su permanente búsqueda de legitimación, su capacidad de incidir sobre el tiempo social y de resignificar los 
espacios relacionales, su fuerza para configurar diferentes mundos sociales, así como su potencialidad para 
animar procesos liberacionistas y prácticas de organización comunitaria en la realidad latinoamericana. 
Palabras clave: poder, asimetrías, colonialidad, organización, liberación 
 

Abstract 
This article focuses on the topic of power. It addresses ten issues related to this concept that obviously do not 
exhaust its treatment, but offer a broad perspective on what power implies in the social and political world. It 
analyzes how power is presented in social life, its contribution to configuring and enhancing social 
asymmetries, its strength in social order, its concentrating tendency and its permanent search for legitimation, 
its capacity to influence social time and to re-signify the relational spaces, their strength to configure different 
social worlds, as well as their potential to encourage liberationist processes and community organization 
practices in the Latin American reality. 
Keywords: power, asymmetries, coloniality, organization, liberation 
 

 

Introducción 

El presente artículo se centra en el tema del 

poder. Aborda diez cuestiones relativas a este 

concepto que obviamente no agotan su 

tratamiento, pero ofrecen una perspectiva 

amplia acerca de lo que implica el poder en el 

mundo social y político. Tener presente la 

dimensión del poder resulta indispensable al 

momento de pensar la política, ya que 

estamos en presencia de una noción 

ampliamente trabajada, debatida, abierta, 

polémica y permanentemente utilizada para 

interpretar y/o justificar múltiples fenómenos 

propios de la vida social y política a lo largo de 

la historia. 

En el artículo se analiza cómo el poder está 

presente de múltiples maneras en la vida 

social, se remarca que, al ser producto de 

relaciones sociales, necesariamente se nutre 

de las asimetrías que contribuye a provocar. 

Asimismo, se reconoce que como fuerza 

social tiende a disciplinar la sociedad, a 

Á
go

ra
 U

N
La

R
, v

o
l. 

9
, n

ú
m

. 2
3

, a
go

. 2
0

2
4

, A
rg

en
ti

n
a,

 IS
SN

: 2
5

4
5-

6
0

2
4

, p
p

. 2
1

1
-2

3
6

 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 211-236 
 

 
 

 
212 

aumentar su concentración al tiempo que 

busca aceptación y legitimación. El poder 

como fuerza histórica influye sobre las 

dimensiones temporales y espaciales de la 

vida humana y social, reacomodando 

momentos, historias y otorgando sentidos 

diversos a los lugares. De este modo, a partir 

de relaciones de poder diversas, se 

construyen mundos sociales simultáneos 

superpuestos en la realidad social y política. 

Por último, se destaca que el poder también 

se puede presentar como fuerza liberadora, a 

partir de la movilización popular y la 

organización comunitaria. 

A lo largo del escrito se repasan autores y 

referentes ineludibles sobre el tema del poder, 

así como otros tratadistas que ofrecen 

miradas sugerentes, aunque sin ninguna 

pretensión de exhaustividad. Estas 

reflexiones permanecen abiertas y muchas 

otras preocupaciones sobre el poder quedan 

pendientes, por ello el artículo no propone una 

conclusión, sino que se presenta como una 

propuesta abierta en el camino de un debate 

central para las ciencias sociales en general y 

la ciencia política en particular. 

 

1. El poder está presente de múltiples 
maneras en la vida social 
Existen numerosas formas de aproximarse al 

significado de la palabra poder. Desde el 

campo de la física, el poder es el equivalente 

a una fuerza, a una cantidad de energía 

aplicada a una cosa para que haga algo o deje 

de hacerlo. En el campo de las ciencias 

sociales, al poder se lo asocia con múltiples 

situaciones, tanto con la libertad como con la 

coerción, con la autoridad como con la 

participación, con la violencia institucional 

como con la acción común, con la justicia 

como con la arbitrariedad (Han, 2016), con la 

dominación como con la liberación. El poder 

es el componente fundamental de los estudios 

políticos y se presenta como autoridad 

personal e institucional, como jerarquía social, 

como capacidad de organización y 

movilización, como relación de fuerzas, como 

amenaza coercitiva o represiva, etc. 

En su raíz etimológica, el poder designa la 

capacidad o la potestad para hacer algo. La 

palabra proviene del latín potēre, y este a su 

vez de posse, que significa ser capaz. Como 

tal, puede funcionar como sustantivo o 

como verbo. Como sustantivo, puede 

significar el dominio, imperio, facultad o 

jurisdicción que tiene alguien para ordenar 

algo. Como verbo, designa el hecho de tener 

la facultad o la capacidad o disposición de 

hacer algo. Max Weber sostenía que el poder 

es “…la probabilidad de imponer la propia 

voluntad, dentro de una relación social, aún 

contra toda resistencia y cualquiera que sea el 

fundamento de esa probabilidad” (Weber, 

2008, p. 686).  

Según Montbrun (2010), el  poder expresa 

aquella posibilidad de imponer la voluntad 

propia a los demás por cuestiones de edad, 

sexo, filiación, cualidades personales, 

posesión de recursos escasos, producción y 

apropiación de información o conocimientos, 

desempeño de posiciones institucionales y 

otras, que se ejerce a través de algún medio 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 211-236 
 

 
 

 
213 

específico, que puede ser la fuerza, el 

conocimiento, la riqueza, el dogma o cualquier 

factor que sirva para impulsar o constreñir a 

otros a hacer lo que en otras circunstancias no 

harían. 

Cuando se piensa en los fundamentos del 

poder se suele señalar que en todo orden 

social se expresan modos de relación humana 

y cultural, modos de reproducción económica 

y laboral y modos de regulación institucional y 

legal. En cada uno ellos se manifiestan 

relaciones de poder y se erigen 

organizaciones y pautas para ejercer y 

administrar dicho poder. Por ello, dentro de 

una sociedad es usual distinguir el poder 

económico, el poder político y el poder 

ideológico. Son campos identificables pero 

interrelacionados, ya que lo material, lo 

organizacional y lo simbólico se entremezclan 

y condicionan mutuamente en la realidad 

social y política de una sociedad determinada. 

En palabras de Vilas (2013, p. 30), la 

configuración de las relaciones de poder en un 

ámbito de la vida social no es neutra respecto 

de la configuración de esas relaciones en los 

otros ámbitos mencionados. 

El poder económico se basa en la desigual 

distribución y apropiación de recursos, bienes 

y servicios necesarios para la reproducción de 

la vida. El poder político se asienta 

principalmente en la institucionalidad del 

estado y en la acción pública capaz de 

producir cambios en las estructuras sociales. 

El poder ideológico se refiere a la persuasión 

de las ideas y en su capacidad para influenciar 

comportamientos humanos. Sobre esas 

cuestiones giran los debates históricos y 

contemporáneos acerca del poder y sus 

manifestaciones, con posturas enfáticas y 

contrapuntos notorios que señalan el mayor 

peso de uno u otro de esos campos. 

El poder también puede ser interpretado como 

algo sistémico, como una dimensión que va 

más allá de las relaciones interpersonales y 

grupales. Marx planteaba que el poder deriva 

de las relaciones sociales de producción y 

configura un fenómeno sistémico o estructural 

que se reproduce e internaliza dentro del 

tejido social o del sistema de relaciones 

sociales. Por tanto, la división en económico, 

político e ideológico resulta analítica y no 

necesariamente derivada de la naturaleza de 

las cosas.  

Michael Foucault se preocupaba por las 

formas como se ejerce el poder, las 

tecnologías y procedimientos mediante los 

que opera ese poder y las consecuencias y 

efectos que se derivan de ello. Su aporte 

permite entender al poder no como una 

institución, como algo localizado en el aparato 

del Estado, una estructura o una fuerza de la 

que disponen algunos, sino como dispositivos 

y prácticas que configuran una trama social 

más compleja. El poder se constituye 

socialmente porque presupone siempre a más 

de un individuo para realizarse y las 

relaciones de poder pueden estructurar el 

campo de otras acciones posibles. Incluso son 

crecientes las referencias al poder 

comunicacional que controla las 

subjetividades, que logra centrarse y operar 

mecanismos de acción e interpretación social 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 211-236 
 

 
 

 
214 

que lo convierten en un poder organizado, 

voraz y despótico, como ya anticipaba José 

Pablo Feinmann (2008). 

También se suele dotar al poder de un sentido 

vinculado a la dominación de unos sobre otros 

o, en el mejor de los casos, como una 

hegemonía que le adosa a la dominación la 

aceptación social de determinado estado de 

cosas. Antonio Gramsci fue quien prestó 

especial atención al papel de esas 

mediaciones en la política moderna y en 

especial al conjunto de procesos 

institucionales y simbólicos mediante los 

cuales un grupo o clase social transforma su 

dominación económica en hegemonía, en 

conducción intelectual del conjunto de la 

sociedad. Hannah Arendt, por su parte, 

sostenía que el poder sólo puede ser 

realmente efectivo si incluye el 

consentimiento de los gobernados. Es que, 

para perdurar y expandirse, se requiere de 

algún tipo de organización e 

institucionalización que otorgue respaldo 

político a ese poder.  

 

2. El poder es una relación social que se 
nutre de las asimetrías 
Vilas (2013) sostiene que el poder es esa 

particular relación social en cuya virtud una 

persona o un grupo de personas obligan o 

inducen a otra u otras a ejecutar determinadas 

acciones o a abstenerse de ellas, usualmente 

bajo algún tipo de condicionamiento o 

amenaza. El poder implica una asimetría en 

las relaciones sociales, una desigualdad que 

pone en juego un dominio o una capacidad de 

unos sobre otros. Este es un punto claro: si 

hay poder, hay desigualdad y se necesitan 

contrapoderes para equiparar las relaciones 

sociales. El poder establecido se mantiene 

cuando se controlan las preguntas más que 

las respuestas políticas; y los procesos de 

cambio se inician cuando se interroga al 

poder, cuestionando una situación de 

subordinación, de injusticia o de negación. 

Interrogar al poder es introducir preguntas 

molestas; Helder Cámara solía graficar esto 

expresando que, en su acción sacerdotal, 

cuando le daba de comer a un pobre lo 

llamaron santo, pero cuando preguntaba por 

qué había pobres, lo llamaban comunista. 

Esta última no era la pregunta permitida, era 

una pregunta que los poderosos intentaban 

sofocar para reducir el juego político a una 

realidad inmodificable en términos materiales 

y simbólicos. Quienes detentan el poder sobre 

una sociedad suelen presentar los conflictos 

sociales como anomalías, grietas o 

alteraciones en el clima de convivencia social 

donde debe primar la concordia. 

Aparece aquí un vínculo directo entre poder y 

política que abre la posibilidad de encontrar 

otros alcances a diferentes cuestiones, 

cuando se busca ir más allá de respuestas 

técnicas y se piensa en términos de modos 

particulares de organizar y ejercer el poder 

político. Por ejemplo, en los debates sobre el 

desarrollo latinoamericano, suele expresarse 

que la palabra adquiere un carácter 

controversial según como sea entendido. Si 

se considera al desarrollo sólo como un 

proceso económico, explicado por 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 211-236 
 

 
 

 
215 

argumentos técnicos y estadísticos respecto a 

variables macroeconómicas, el desarrollo es 

una cuestión propia de perfiles profesionales 

que detentan esos conocimientos y expresan 

lenguajes apropiados. En cambio, si se parte 

del postulado que entiende al desarrollo como 

una categoría política (Madoery, 2016), la 

discusión remite a relaciones de fuerzas 

sociales, a proyectos políticos en tensión, a 

prioridades de gobierno y a modificación de 

estructuras materiales y prácticas simbólicas 

predominantes en una sociedad. 

Desde una perspectiva política surgen 

preguntas que cuestionan que el desarrollo 

esté pensado en el que debería ser su punto 

de llegada (sustentable, humano) y no desde 

su punto de partida: sociedades atravesadas 

por carencias extremas y desigualdades 

obscenas. Revertir esa perspectiva sólo es 

posible desde una praxis que interrogue 

permanentemente a los poderes reales y 

permita enfrentar situaciones históricas y 

presentes de explotación humana, de 

insustentabilidad social y ambiental en 

modelos productivos, de atropello institucional 

por parte de sectores corporativos, de 

desprecio y ofensa cultural hacia aquellos que 

siguen envueltos en situaciones de 

marginación. El quiebre político es necesario 

para reconocer que el desarrollo también y 

fundamentalmente es acción reparadora, es 

conciencia colectiva recreada a partir de 

prácticas de organización y movilización 

popular que interrogan permanentemente las 

fuerzas concentradas y excluyentes; es 

consolidar estados protagónicos que 

traduzcan energías sociales en realidades 

efectivas y requiere construir proyectos 

colectivos que, en el contexto de las 

contradicciones sociales, corran los límites de 

lo posible y lo imaginable. 

 

3. El poder es una fuerza que pretende 
disciplinar la sociedad 
El poder tiende a disciplinar e incluso a 

destruir factores de identificación social. En el 

seno del denominado capitalismo 

informacional o cognitivo que está signado por 

la presencia determinante de las tecnologías 

y la información digitales, se configura un 

poder que se expande globalmente, que 

ocupa la centralidad en la creación de 

sentidos de realidad, que condiciona las 

subjetividades. Impone una cultura global sin 

dioses, sin sangre y sin suelo dice Han (2018); 

destruye memorias, legados y vínculos para 

configurar individualidades autocentradas y 

unidas por las lógicas de consumo. 

Institucionalmente, logra instalar formaciones 

predatorias (Sassen, 2015), que imponen 

lógicas de despojo amparadas, incluso, por 

mecanismos legales e institucionales que 

operan al interior de los países y en el sistema 

global. 

Sin embargo, esta cuestión de la eliminación 

de atributos de identidad social y grupal 

atribuibles a la globalización neoliberal no es 

nueva. En América Latina, África y Asia hace 

tiempo que se reflexiona en términos de la 

colonialidad del poder, para analizar la 

relación entre imperios y colonias, para 

demostrar que el surgimiento de códigos 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 211-236 
 

 
 

 
216 

universales, en campos como la geografía y la 

historia, está basado en la correspondencia 

entre la autoridad colonial que los 

universaliza, por un lado, y la subordinación 

de los colonizados, por el otro. En ello siempre 

operan justificaciones culturales que 

precedieron o sucedieron a la conquista 

fáctica de territorios, para lograr que el poder 

colonizador consiga moldear a partir de su 

perspectiva la memoria, el entorno, la lengua, 

la cultura y hasta la ontología del nativo. Por 

lo que la alternativa a la conjunción de cultura, 

identidad e historia propuesta desde el 

imperio sólo puede proceder de las colonias, 

donde voces como las de Aimé Cesaire o 

Frantz Fanon introdujeron el clamor nativo 

para refutar o anular la perspectiva 

dominadora (Edward Said, 2009, p. 39 y ss). 

La importancia de esas y otras voces será 

retomada por los autores decoloniales 

latinoamericanos. 

A los territorios coloniales se les formulan 

propuestas ex-céntricas, apartadas de su 

centro. Si se los cataloga históricamente como 

“descubiertos”, “bárbaros”, 

“subdesarrollados”, “incorregibles”, se abona 

la posibilidad de naturalizar la inexistencia de 

un pensamiento y un estilo propio. Autores 

como Jauretche, Dussel o Quijano, entre 

otros, han demostrado que, desde el 

encubrimiento de América, la principal tensión 

americana se da en términos de superioridad-

inferioridad. El imperium bajo el ropaje 

colonial, neocolonial, liberal o neoliberal, ha 

negado la existencia de un otro que pueda ser 

reconocido como válido, como alteridad 

sustantiva. 

La matriz colonial de poder (Quijano, 2000), 

trasciende al colonialismo y por ende 

sobrevive luego de los procesos 

independentistas de América del siglo XIX, 

presenta una fuerte impronta cultural, donde 

consagra la superioridad de una parte sobre 

la otra: blanco-no blanco, hombre mujer, 

capital-trabajo, razón-pasión, Europa 

(ampliada)-América (circunscripta a su parte 

latina). La idea de Occidente es el centro del 

sistema de representación del mundo 

moderno, que fundamenta todas esas 

dicotomías. “The West and the Rest”, 

denominó Stuart Hall (2007) a este paradigma 

de organización social. En efecto, la matriz 

colonial de poder se asienta sobre una 

estructura compleja de niveles entrelazados: 

control de la economía, de la autoridad, de la 

naturaleza y de los recursos naturales, del 

género y la sexualidad, de la subjetividad y del 

conocimiento. Funciona como una red de 

creencias sobre las que actúa y se racionaliza 

la acción (Mignolo, 2010). Son dominaciones 

ancladas en estructuras materiales de la 

economía, en leyes y códigos de Estado, en 

reglamentos burocráticos, en planes de 

estudio académicos, en proyectos de 

investigación científica, en consumos 

culturales, en el discurso sobre el otro, en la 

subjetividad (Said, 2009).  

Se configura entonces una geopolítica de 

centros y periferias, como una división 

ontológica entre las culturas: por un lado, la 

racionalidad, la creatividad, la disciplina, el 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 211-236 
 

 
 

 
217 

pensamiento abstracto; por el otro, el mito, la 

superstición, lo espontáneo, lo imitativo 

(Castro Gómez, 2007, p. 26). Para este 

eurocentrismo el todo tiene absoluta primacía 

sobre las partes, hay una lógica que gobierna 

el comportamiento del todo y de cada uno de 

sus componentes. Cada espacio, sea local, 

nacional, regional es receptor de tendencias 

modernizadoras, en un proceso de 

convergencia global. Pero esto no da lugar a 

la coexistencia espacial de formas diferentes 

de entender la cultura, la sociedad, la 

economía y el estado. Por ello, cada territorio 

no se presenta como un componente 

autónomo dentro de un rompecabezas global, 

sino como un engranaje dentro de un sistema 

de poder basado en relaciones estructurales, 

institucionales, epistémicas, raciales, 

clasistas y de género. Son sistemas-territorios 

desequilibrados, desiguales, en el marco del 

sistema-mundo de dominación que va 

mutando desde formas liberales clásicas o 

esquemas neoliberales contemporáneos1. 

 

4. El poder es una fuerza que tiende a la 
concentración 
El poder librado a su propia voluntad tiende a 

la concentración, a la acumulación sin límites, 

a la eliminación de barreras y restricciones. 

Para Hobbes la sociedad construye el sistema 

político y lo dota de poder para contrarrestar 

el miedo a la violencia y el conflicto. El Estado 

se constituye y legitima en su exclusivo 

monopolio de la violencia, como pirámide del 

                                                           
1  Una ampliación de estos temas se encuentra en 

Madoery (2020). 

poder y la autoridad. Los principales debates 

que giran en torno al poder político buscan 

controlar o regular esta tendencia, donde la 

división institucional de poderes representa un 

componente republicano fundamental. Para la 

ciencia política, se trata del conjunto de 

autoridades que ejercen el poder político en 

un Estado, dividido en poder ejecutivo, poder 

legislativo y poder judicial. Este esquema 

plantea la creación de ámbitos institucionales 

que mutuamente se controlen y limiten para 

sostener la estabilidad integral del Estado.  

En este sentido, los poderes públicos poseen 

la potestad para ejercer de forma legítima las 

atribuciones que les confiere la constitución y 

su objetivo es asegurar la convivencia social 

mediante la implementación del orden a 

través de una autoridad. En algunas 

constituciones nacionales se incorporan otros 

poderes con la intención de otorgar un 

protagonismo directo a los sectores populares 

de la sociedad y avanzar sobre la matriz 

liberal de representación, como en el caso de 

la República Bolivariana de Venezuela, cuya 

Constitución aprobada en 1999 define al 

Poder Público Nacional organizado en cinco 

ramas: ejecutiva, legislativa, judicial, 

ciudadano y electoral. 

También existen poderes fácticos dentro de 

una sociedad, aquellos que ostentan de hecho 

una incidencia social determinante por su 

fuerza comunicacional, por su predominio 

económico, por capacidad de movilización 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 211-236 
 

 
 

 
218 

social, por su fuerza desestabilizadora, por su 

poder de fuego, por el control estratégico de 

ciertos recursos, u otros argumentos. Poseen 

la capacidad para influir y ejercer presión 

sobre las decisiones del poder político. 

Numerosas instituciones y organizaciones 

sociales operan como poderes fácticos, a 

través de mecanismos legales o ilegales al 

interior de una sociedad determinada. 

De manera que el estudio de la política tiene 

como uno de sus capítulos centrales la 

indagación de los esfuerzos de las personas y 

los grupos con el fin de alcanzar y ejercer su 

poder y oponerse al de otros individuos y 

organizaciones. El estudio del poder político 

siempre revela la existencia de 

contrapoderes, de competiciones y 

resistencias y la multiplicidad de situaciones 

de oposición, conflicto, antagonismo y lucha 

entre poderes institucionales y fácticos dentro 

de una sociedad. 

En efecto, la relación entre poder y política 

remite al orden vigente en una sociedad y a 

las posibilidades de transformación social. En 

el terreno teórico, la política se recupera 

cuando se ubica en su centro la cuestión del 

poder; y en el terreno práctico, la lucha contra 

los poderes establecidos abre el camino de 

las transformaciones democráticas y 

populares. Vilas afirma que transformar la 

pluralidad social y la dispersión de conductas 

e intereses en una unidad políticamente 

organizada, implica la construcción de una 

matriz política que admita la legitimidad de los 

conflictos de poder y asuma la factibilidad de 

su procesamiento sin destruir la unidad del 

conjunto. Ello requiere ver a ese otro como un 

igual político, con derecho a promover 

proyectos de poder diferentes. El poder 

político construye al otro como sujeto de 

derechos. Ese conflicto de poder que asoma, 

no se resuelve por la pura deliberación 

racional, también se puede recurrir al 

despliegue de fuerza, aunque no supone 

eliminar material, legal o simbólicamente a los 

antagonistas. “El enfrentamiento político es 

enfrentamiento de proyectos de organización 

y conducción del conjunto social” (Vilas, 2013, 

p. 148). De manera que la identidad 

políticamente relevante deriva de los 

proyectos de ordenación y conducción de la 

sociedad y no de atributos -sociológicos o 

étnico-culturales como la clase, la etnia, el 

género, etc. 

Pero en tiempos neoliberales, los problemas 

de la política en torno al poder se 

incrementan. El neoliberalismo representa un 

orden civilizatorio, algo mucho más profundo 

que un conjunto de recetas económicas; no es 

la consecuencia necesaria del avance 

tecnológico ni el resultado lógico del 

desarrollo de los mercados, sino la expresión 

contemporánea de un sistema mundo de 

jerarquías y exclusiones exacerbadas, de un 

capitalismo tan globalizado como ilimitado. 

Opera tanto en el plano internacional, 

nacional, local y a nivel de sociedades e 

individuos. 

Existe aquí un problema político porque desde 

los centros de poder globales, se desvalorizan 

y deslegitiman las acciones y las instituciones 

de aquellos países que formulan 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 211-236 
 

 
 

 
219 

reivindicaciones soberanas y que defienden 

formas propias y autonómicas, 

considerándolas marginales, populistas o 

autoritarias, condenadas a quedar fuera de un 

mundo donde ya no hay fronteras. De este 

modo, se profundizan las jerarquías 

espaciales propias de la 

modernidad/colonialidad. 

Pero existe además un problema teórico: la 

neutralización cultural y simbólica en aras de 

un escenario único global descarta formas de 

pensar y modalidades locales de organizar la 

vida: sus construcciones comunes y sus 

experiencias democráticas se destiñen y sus 

habitantes se alejan de los caminos propios. 

Múltiples dispositivos actúan en la estructura 

psíquica de las personas, sobre sus gustos, 

sus deseos, sus preferencias, afectando 

anclajes, convirtiendo obligaciones 

ciudadanas en cargas morales, 

interrumpiendo acuerdos sociales en nombre 

de un esfuerzo que siempre es individual, 

modificando parámetros comunes y 

abonando la búsqueda del éxito a cualquier 

precio. También se atacan sistemáticamente 

los lazos de inserción, los factores de 

inclusión y ciudadanía, los derechos humanos 

efectivos y la cultura como campo ético-

comunitario, para que los registros de las 

personas ya no estén guiados por una 

memoria y una herencia que provea 

solidaridades y responsabilidades. Por el 

contrario, se promueven subjetividades 

atrapadas en mandatos de rendimiento y 

goce, e idearios de libertad donde todo 

depende del esfuerzo individual, de la 

voluntad y méritos propios. Si ya no se trata 

de construir una sociedad mejor desde lo 

común, todo límite, toda regulación es 

concebida como restricción y no como regla 

de comportamiento social. Se contribuye así a 

resquebrajar la trama solidaria, provocando 

nuevas fricciones y rupturas sociales.  

En esa misma línea, la construcción 

comunicacional de sentido busca que la 

democracia no seduzca, sino que 

escandalice, al vincularla con la corrupción, la 

insensibilidad de los dirigentes, el 

oportunismo, al tiempo que se combate todo 

aquello que la fortalece: el compromiso, la 

militancia, la movilización popular. La 

decisión, propia de grupos motivados que 

luchan por sus derechos, cede paso a la 

opinión, propia de individuos que operan en 

base a una masa positiva de datos que no los 

compromete (Han, 2016), y que recurren 

permanentemente a lenguajes amables que 

muchas veces no son otra cosa que la 

clausura de planteos opuestos a un 

pensamiento único de vocación universal. El 

neoliberalismo necesita sujetos 

desorientados, sin contorno ni lazos; apáticos, 

esto es despreocupados e insensibles; 

interpretados por voces mediáticas que 

explican la realidad; representados, porque la 

participación y el protagonismo son 

peligrosos; atemorizados, demandantes de 

referentes que provean seguridad y 

encabecen cruzadas contra la corrupción y los 

cepos; endeudados, para poder acceder a 

todas las oportunidades del mercado. De este 

modo, lo que satisface aspiraciones 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 211-236 
 

 
 

 
220 

individuales es el capitalismo y no la 

democracia. 

Pero, a su vez, ese capitalismo neoliberal es 

el escenario de la frustración individual y 

social, de la consagración de la exclusión, del 

fin de la utopía del tiempo redentor para 

millones de descartados sociales. Personas 

conscientes que en el futuro no llegará el 

progreso, sino la confirmación de estar fuera 

de la sociedad, encerrados en sus mundos de 

vida que coexisten espacialmente con la 

sociedad visible, positiva, pero habitando sus 

márgenes, revolviendo sus desechos. Esto es 

una producción radical de subjetividad desde 

un poder absoluto. 

 

5. Quienes detentan poder buscan 
aceptación 
Si de un lado el poder implica preeminencia, 

del otro implica obediencia, que se ampara en 

la convicción de la legitimidad del mandato, en 

la conveniencia en consentirlo, en la 

percepción de una amenaza en caso de 

desobediencia o directamente en el puro 

acatamiento forzado. (Montbrun, 2010). La 

legitimidad ha sido entendida genéricamente 

como la coherencia entre las decisiones de 

poder y el sistema de valores de los que 

deben obedecerlas. El poder busca 

reconocimiento, aceptación, incluso 

adulación, a través de múltiples mecanismos 

que disimulen y limiten el uso de la fuerza por 

parte de la autoridad.  

La noción de hegemonía es la que aparece en 

el lenguaje social y político para referir a 

situaciones donde la coerción se muestra 

revestida de consenso, cuanto la dirección 

cultural y moral de una sociedad contribuye a 

un convencimiento social que va más allá de 

la dominación. Se trata de algo que va más 

allá de establecer ideas aceptadas y 

compartidas, ya que la conducción 

hegemónica se alcanza a través del 

despliegue de un arco amplio de prácticas, 

instrumentos y organizaciones. Medios de 

comunicación masiva, sistema educativo, 

prédicas religiosas, producción literaria, 

deportes, música, son algunos de los 

espacios de lucha por la producción de 

sentidos y significados y su aceptación por 

amplios sectores de la sociedad (Vilas, 2013, 

p. 182). 

Perry Anderson (1987) sostiene que un 

sistema hegemónico de poder se define por el 

grado de consenso que obtienen de las masas 

populares a las que domina, y la consiguiente 

reducción en la cantidad de coerción 

necesaria para reprimirlas. Sus mecanismos 

de control para asegurar ese consenso 

residen en una red ramificada de instituciones 

culturales (escuelas, iglesia, partidos, 

asociaciones, etc.) que manipulan a las 

masas explotadas a través de un conjunto de 

ideologías transmitidas por los intelectuales, 

generando una subordinación pasiva. La 

dominación burguesa se fortalece, además, 

por la adhesión de clases secundarias 

aliadas, conformando un compacto bloque 

social bajo la dirección política de la clase 

dominante (Giacaglia, 2002). 

Antonio Gramsci es el autor ineludible en este 

tema ya que incorpora bajo el concepto de 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 211-236 
 

 
 

 
221 

hegemonía una dinámica compleja del poder 

que excede la ideología o las concepciones 

del mundo que detentan los sujetos sociales y 

considera elementos materiales, el rol de las 

instituciones y del estado, así como la 

dinámica general de lo social. Profundizar al 

estudio de la hegemonía desde Gramsci, 

permite comprender la sociedad y su 

transformación, ya que el concepto refiere 

tanto a la forma histórica de la dominación 

burguesa, a la guerra de posiciones dentro de 

la estructura estatal, como a la dirección 

política, moral e intelectual del conjunto social 

(Waiman, 2022). La hegemonía es una 

relación social que atraviesa distintas 

dimensiones: parte de una base material 

ligada a la posición de las clases en la 

estructura y se realiza en las 

superestructuras, a través de una concepción 

del mundo que encarna la visión general y 

expresa los intereses del grupo dirigente pero 

de forma universalizada, al tiempo que se 

plasma de formas diversas en el sentido 

común, en las prácticas cotidianas y, en su 

momento más desarrollado, en un tipo 

particular de Estado (Varesi, 2015, p. 11). 

Otra cuestión novedosa en la concepción 

gramsciana de hegemonía es el papel que le 

otorga a la ideología, no como un sistema de 

ideas, ni como falsa conciencia de los actores 

sociales, sino como un todo orgánico y 

relacional encarnado en aparatos e 

instituciones, aquello que articula fuerzas 

                                                           
2 La fuente de las ideas gramscianas de hegemonía y 

bloque histórico se encuentra en Gramsci (1972) y 
Gramsci  (1998). 

históricas dispersas y fragmentadas y 

configura un “bloque histórico”. Desde la 

teoría gramsciana de la hegemonía la política 

puede ser concebida como articulación y 

lucha política, protagonizada por una 

compleja trama de sujetos históricos 

(Giacaglia, 2002)2. 

 

6. El poder reacomoda el tiempo 

El control sobre la medición y la asignación del 

tiempo para a ser fundamental para el 

ejercicio del poder (Vilas, 2013, p. 199). La 

permanencia en el tiempo del ejercicio de la 

fuerza y de la obediencia hace posible la 

conversión de la supremacía fáctica en 

dominación política y la transformación del 

poder en derecho. Para ello, tiene que haber 

algún tipo de respuesta a necesidades, 

demandas y expectativas de la población. 

Existe una construcción social del tiempo, 

donde su conceptualización y medición 

obedecen a diferencias sociales y culturales. 

También existe una construcción política del 

tiempo, que establece secuencias, memorias 

y ritmos de la acción social. Pensemos en el 

tiempo de duración de la jornada laboral o de 

la escolaridad, en el tiempo del servicio militar, 

en el tiempo medido en años de aportes y 

años de vida para acceder al derecho a la 

jubilación, en el tiempo otorgado al derecho a 

la maternidad y la paternidad, en el tiempo 

requerido para la movilización hacia los 

lugares de trabajo, en el tiempo preservado 

 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 211-236 
 

 
 

 
222 

para las creencias religiosas, en los feriados 

asignados a determinados hechos o 

personas. 

En la realidad social, también se presenta una 

pluralidad de tiempos en función de actores, 

momentos, perspectivas, preferencias, 

tecnologías disponibles, y a la coexistencia 

heterogénea entre ellos, el tiempo vertiginoso 

del financista, el tiempo parsimonioso del 

aldeano, el presente continuo del marginado, 

etc.  

La cuestión del tiempo no ha sido interpretada 

siempre de la misma manera. Una serie de 

procesos explican un notable cambio histórico 

a partir de la era moderna, ya que en las 

culturas premodernas el tiempo estaba 

vinculado siempre a indicadores 

socioespaciales y naturales. En aquellas 

sociedades, el lugar como asentamiento 

geográfico de la vida social coincidía con el 

espacio porque las actividades sociales 

estaban marcadas por la presencia. El tiempo 

transcurría subordinado al espacio o, mejor 

dicho, tiempo y espacio eran modelados 

según la situación de cada lugar; cada 

localidad tenía el control de fijar su propio 

marco de horario y el territorio de un país 

integraba una serie discontinua de 

temporalidades, cada una de ellas con su 

idiosincrasia regional y local (Ortiz, 2014, p. 

82). Con la invención y posterior difusión del 

reloj mecánico, se consigue organizar 

socialmente el tiempo y separarlo de su 

referencia con el espacio. Esto no obedeció 

sólo a un avance técnico, sino que fueron 

necesarias decisiones políticas para integrar 

espacios heterogéneos en una misma 

totalidad: primero, una convención que 

estableciera un parámetro único en la forma 

de establecer la hora y, luego, la distribución 

universal de esa medida para unificar los 

horarios. Ambos requisitos se cumplieron 

entre fines del siglo XIX y principios del XX, y 

con ello se organizó la jornada laboral, se 

unificaron lapsos para la logística y el 

transporte, para el intercambio comercial, 

para las comunicaciones, para fijar el 

funcionamiento de las administraciones, etc. 

En esa separación de espacio y tiempo, éste 

pasó a ser la dimensión social decisiva porque 

lo moderno en su linealidad contribuía a 

organizar el pasado y el futuro de todos los 

pueblos en un mismo marco global para la 

experiencia humana (Ortiz, 2014).  

Prioridad del tiempo como argumento de 

cambio e ideal civilizatorio, ha sido la 

combinación que permite aún hoy, calificar 

como adelantados o atrasados a los 

diferentes lugares y ordenar el mundo 

moderno desde esa lógica. El futuro podía 

anticiparse gracias a las dinámicas 

progresivas propias de una cultura que se 

presentaba como superior, cuyo motor 

capitalista se reivindicaba capaz de sacar a 

los lugares del atraso, de su corsé de 

restricciones, quebrando barreras regionales, 

disolviendo autonomías, despojando 

tradiciones culturales. A partir de ese 

mandato, se encontrarían retrasados aquellos 

territorios carentes de occidente, desprovistos 

de sus valores, de sus instituciones, de sus 

mercados. En ese sentido, las apelaciones de 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 211-236 
 

 
 

 
223 

las últimas décadas al fin de la historia niegan 

la posibilidad de un futuro distinto a la 

repetición del presente, la imposibilidad de 

cambio en el estado de cosas y la resignación 

de aquellas víctimas del orden social vigente.  

El uso de las nociones temporales permite 

justificar las relaciones de poder existentes. 

Las concepciones del tiempo cimentan 

culturalmente el entendimiento acerca de la 

sociedad y las estructuras de poder que nos 

rodean, muestra el peso que éstas detentan 

dentro de las relaciones interpersonales, las 

relaciones entre grupos sociales y las 

relaciones entre naciones y grupos de 

naciones, dice Gabriela Vargas Cetina (2017). 

La relación entre poder y tiempo ofrece 

matices. Si se acepta que el tiempo es 

circular, se asume que las historias 

cíclicamente se repiten ya que en la 

circularidad no hay comienzo ni fin, sino una 

secuencia infinita. Si se entiende que el 

tiempo es lineal, se considera que hay inicio y 

fin de los tiempos, que se marcha hacia 

delante y que el pasado anuncia y prepara el 

futuro. Si se cree que el tiempo se representa 

en forma irregular, se acepta que hay hechos 

o circunstancias que irrumpen en un momento 

dado y cambian el rumbo; son quiebres que 

rompen el tiempo histórico y provocan giros 

que cambian el sentido de las cosas. Un 

sentido de poder subyace a cada concepción: 

la noción del tiempo lineal y acumulativa 

resulta funcional a la especulación reinante en 

el mundo contemporáneo y a la idea del fin de 

la historia propia del triunfo del capitalismo de 

fines del siglo XX. También resulta funcional a 

la ilusión de un progreso que 

indefectiblemente llegará en algún momento. 

La concepción cíclica del tiempo somete a la 

realidad a lo inexorable de lo que se repetirá, 

abonando el supuesto de la inevitabilidad 

donde muy poco se puede cambiar. Pero 

también resulta ordenadora para aquellas 

culturas que respetan los ciclos y las señales 

de la naturaleza y acomodan la vida social 

según esas señales. La percepción quebrada 

permite alentar los cambios de rumbo, ya que 

nada es irreversible ni inexorable y alimenta 

las expectativas de transformación social y 

política (Cirigliano, 2008, p. 20 y ss). 

Otras voces insisten en señalar que el tiempo 

lineal y progresivo está fundamentalmente 

cargados de relaciones de dominación. 

Massey (2007), desde la geografía, afirma 

que dar prioridad al tiempo lineal permite fijar 

como adelantadas o atrasadas a las 

sociedades, anulando diferencias espaciales 

para unificarlas en una línea histórica. Los 

instrumentos temporales sirven para 

presentar la diferencia como una forma de 

distancia y lejanía. Esto es similar a lo 

planteado por Fabian (2019 p. 194), desde la 

antropología, cuando sostiene que esta 

conceptualización del tiempo es la razón 

epistemológica y moral por la cual la 

antropología se alió a la empresa colonial: las 

sociedades expansivas, agresivas y opresivas 

que necesitaban espacio para ocupar, 

también requerían el tiempo para adaptar los 

esquemas de una historia de sentido único: 

progreso, desarrollo, modernidad (y sus 

imágenes especulares negativas: 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 211-236 
 

 
 

 
224 

estancamiento, subdesarrollo, tradición). La 

geopolítica tiene sus bases ideológicas en la 

crono-política, ya que ni el espacio ni el tiempo 

políticos son recursos naturales, sino 

instrumentos de poder interpretados 

ideológicamente. Ocupar un espacio “vacío”, 

subutilizado y no desarrollado para el bien 

común de la humanidad, así como apelar al 

“tiempo público” para señalar que el tiempo 

interpersonal, intergrupal, e internacional está 

allí para ser ocupado y medido, son ficciones 

creadas desde alguna lógica de poder. 

 

7. El poder otorga sentido a los espacios 

Pensar la relación entre la política y el espacio 

no es un tema nuevo ya que son numerosos 

los antecedentes que se pueden apreciar en 

la historia del pensamiento político. Aristóteles 

hablaba del lugar como primer bien común, 

Maquiavelo planteaba la necesidad de situar 

al Estado en un espacio dentro del que es 

posible aspirar a la virtud, Tocqueville 

sostenía que de acuerdo con el soporte físico 

los hombres podían construir allí la sociedad 

sobre fundamentos nuevos, para 

Montesquieu el espacio determinaba 

conductas humanas, Weber puso énfasis en 

la raíz territorial de toda relación política 

(Cairo, 2013, p. 772 y ss). 

Pero esa concordancia entre política y 

espacio se fue debilitando paulatinamente 

cuando otros temas pasaron a ocupar el 

centro de las polémicas políticas. Delgado 

(2003) dice de la Geografía algo que en cierto 

sentido puede ser aplicado también a la 

Ciencia Política: que el espacio dejó de 

interesar como objeto de reflexión y pasó a ser 

considerado como un contenedor, con 

existencia absoluta e independiente de los 

fenómenos contenidos en él; se trataba de 

describir lo que ocurría en una superficie sin 

reflexionar sobre ella. Milton Santos decía que 

la Geografía había llegado a ser una disciplina 

“viuda del espacio”, tal vez ocurrió lo mismo 

con las Ciencias Sociales en general. En 

tiempo de globalización se potencia esa 

metáfora de la desterritorialización donde 

prevalece una cultura internacional distante 

de raíces nacionales, regionales o locales, 

que deviene creadora de “no lugares” (Augé, 

2014); de redes que no son partes espaciales 

sino nodos interconectados por flujos 

específicos y la transmisión incesante de 

datos. Pero que todo sea desterritorialización 

es un mito (Haesbaert, 2011), porque en 

simultáneo se expresan fenómenos 

combinados de reterritorialización a escala 

nacional, regional, local, urbana y aparecen 

imágenes de espacios que hacen palpable la 

diversidad: lugares conectados -sin dudas- 

con partes de lo global a través de tecnologías 

o pautas de consumo, pero que transitan lo 

cotidiano desde temporalidades propias y 

territorialidades específicas. En el continente 

americano esas figuras dibujan diversas 

cartografías rurales, campesinas, indígenas, 

periurbanas, barriales e incluso 

metropolitanas. De modo que la globalización 

también representa la vuelta a escena de lo 

espacial, que ya no se muestra acotado a los 

marcos del Estado Nación sino diseminado en 

variados ámbitos territoriales. 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 211-236 
 

 
 

 
225 

Las relaciones entre espacio y sociedad no 

tienen un rostro único, son diversos, 

disputados, cambiantes, fértiles. Dinámicas 

que valen tanto para la escala más distante 

como para la más cercana. En ellas el espacio 

necesita ser percibido como mucho más que 

mera superficie, más bien como una realidad 

relacional abierta a políticas que provocan 

geografías desiguales. Si el tiempo expresa la 

duración de los cambios, el espacio manifiesta 

la extensión de las multiplicidades. Massey 

(2007) sostiene que anular esto en aras de un 

mundo uniforme permite eludir desafíos tanto 

éticos como políticos vinculados a aceptar a 

otros en su singularidad y convivir con ellos. 

Evadir lo espacial de los análisis políticos no 

es inocente, por el contrario, incorporarlo 

representa una esperanza frente al engaño y 

la falsedad de lo global, como afirma Milton 

Santos (1994). Si el tiempo es dimensión 

fecunda de transformación, el espacio es 

dimensión ética de compromiso.  

Numerosos alcances ofrecen los procesos 

sociales vistos en sus espacialidades ya que 

los poderes se ubican, construyen geografías 

de centros y periferias, ordenan desde algún 

lugar. Este tema no es algo menor, nunca lo 

fue y menos aún en tiempos de 

desconexiones y reapropiaciones, de una 

escena mundial que desterritorializa 

economías, que borra fronteras, que des-

gravita culturas y ciudadanías. Porque el 

poder necesita neutralizar los espacios 

sociales subalternos como condición de 

dominación o imposición, quitarle aquello que 

hace diferente y auténtico a un lugar, para 

alinearlos a sus pautas de reproducción. Esto 

no es un invento del neoliberalismo, en todo 

caso el escenario internacional 

contemporáneo pretende llevar tal exigencia a 

su máxima profundidad, la de aplanar la tierra 

y forjar un imaginario de un mundo 

hiperconectado al que todos accedemos en 

una hipotética igualdad de condiciones. 

Para lograr colocarse por encima de las 

particularidades de cada sociedad, un orden 

social de dominación necesita invalidar la 

dimensión espacial, adueñarse del tiempo y 

calificar los lugares como subdesarrollados, 

en vías de modernización, colocarlos fuera de 

la historia o -en el mejor de los casos- en la 

sala de espera. El peligro concomitante a este 

proceso geopolítico es su aceptación y 

reproducción acrítica como sentido común o 

pauta natural indiscutible. Si los pueblos 

americanos son bárbaros o incorregibles, si 

sus economías son extractivas, si sus 

democracias son de baja intensidad, si sus 

estados son autoritarios y fallidos, en 

definitiva, si los define una ausencia, una 

imperfección, una falla, la invitación es a imitar 

antes que a crear. El esfuerzo principal está 

orientado a asimilar los patrones de aquellos 

lugares que “están mejor”, antes que 

reflexionar a partir de la propia condición.  

Claro que esto puede verse de otra manera 

cuando aparecen con toda su fuerza 

aproximaciones que ofrecen una referencia 

geográfica, cuando se recupera el espacio de 

interacción, el lugar, la región, el territorio. 

Estas palabras no son sinónimos, aunque 

forman parte de un lenguaje que incorpora al 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 211-236 
 

 
 

 
226 

suelo significados y proyecciones, que 

describe los lugares no como piezas sueltas 

de un rompecabezas mundial sino como 

expresiones de dinámicas sociales y políticas 

asentadas, de relaciones de fuerzas 

temporales y espaciales cimentadas, 

cristalizadas e institucionalizadas, pero 

también en constante ebullición.  

El territorio es un concepto político que implica 

sociabilidades en tensión, temporalidades que 

cambian, espacialidades que condicionan, 

que se crean y se apropian. No hay política sin 

territorio, sin disputas territoriales. La política 

es geopolítica y el carácter terrestre resulta un 

ordenador de la actividad política. En tiempos 

de interconexiones múltiples y sociedades de 

la información, esta afirmación puede resultar 

obsoleta, propia de otra época. Sin embargo, 

lo reticular no elimina lo territorial, sino que lo 

complementa y, en todo caso, permite re-

jerarquizar los espacios en función de su rol 

nodal o aleatorio en las redes digitales.  

Cada lugar está centrado, está estructurado a 

partir de fuerzas centrípetas. El lugar tiene 

como rasgo principal que atrae hacía sí mismo 

y permite interpretar la ubicación como un 

acontecimiento del poder. Poder también 

puede significar emplazamiento y esto es 

válido para los poderes dominantes como 

para los resistentes, de manera que las 

diferentes realidades expresan lógicas de 

imposición, pero también de desobediencia. 

De hecho, a los espacios que se oponen al 

poder centralizador, se los desubica, 

convirtiéndolos en espacios marginales, o se 

los desvaloriza. El poder depende del espacio, 

ninguna lógica de poder está desubicada: ni la 

ocupación soberana del suelo, propia del 

espacio estatal; pero tampoco la ocupación 

económica del suelo, propia del espacio 

productivo, ni la ocupación digital del suelo 

propia del espacio tecnológico; menos aún la 

ocupación telúrica del suelo, propia del 

espacio cultural. Son campos de lo social y lo 

político, que al ser contemplados permiten 

concebir al territorio como sistema, y evitar la 

tentación reduccionista de concebirlo sólo 

como mero reflejo de fuerzas exógenas 

(globalismo) o como mera expresión de 

iniciativas endógenas (localismo). Es 

reconocer la conformación histórica y actual 

de los territorios en base a diversas lógicas de 

poder en tensión. 

 

8. Las relaciones de poder construyen 
mundos sociales 
Los puntos de vista sociales no son neutrales 

sino definidos por algún interés. Cada realidad 

manifiesta luchas de sentidos, esfuerzos por 

reconocer diversidades; por registrar límites, 

posibilidades y preferencias de diferente tipo; 

por asumir que se sigue luchando por la tierra 

y por el hábitat; que se denomina a las 

personas y los bienes de acuerdo con su 

origen, que se derrama sangre por defender 

una patria, un suelo. Que lo global no tiene 

que ser exclusivamente dominante, también 

puede convertirse en ámbito de consolidación 

de aspiraciones comunes; que lo nacional no 

es algo declinante, por el contrario, también 

puede ser ámbito de protección y garantía de 

derechos irrenunciables; y que lo local no es 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 211-236 
 

 
 

 
227 

estrictamente limitante, también puede ser 

expresión de valores comunitarios y amparos 

sociales. La realidad se configura en torno a 

mundos sociales diversos que coexisten 

geográficamente en diferentes lugares.  

Esa lectura abre una serie de reflexiones 

acerca de la realidad social de nuestros 

países. Un mapa no necesariamente es el 

reflejo de algo objetivo sino una reflexión 

direccionada a mostrar determinadas cosas. 

Por ejemplo, mostrar cómo el orden social del 

capital produce y reproduce tanto 

desigualdades sociales como desequilibrios 

territoriales y que éstos se expresan entre 

países, regiones, ciudades, al interior de 

éstas, en zonas rurales, entre metrópoli y 

colonia, entre capital e interior, entre barrios 

privados y villas de emergencia. Que 

coexisten geografías de consagración y 

geografías de anulación en el planeta, en los 

países, en las regiones, en las ciudades. 

En cada lugar específico puede no existir 

aquella sociedad civil formal constituida por 

individuos racionales, libres e iguales que 

piensa la teoría política, sino mundos sociales 

contradictorios, superpuestos en un mismo 

espacio geográfico, que se vinculan entre sí 

de muchas maneras, complementándose o 

eliminándose. Diversas realidades 

socioespaciales atravesadas por lógicas 

generales, pero también propias.  

El poder es institucional, pero también 

material, es formal pero también informal, es 

jerárquico, pero también consensual, se 

apoya en el rango, en el temor, en la fuerza, 

pero también en la confianza y en la 

contención. La política en su cotidianidad se 

presenta como relación entre mundos 

sociales, que coexisten en un mismo territorio, 

que socializan de manera diferente y no 

necesariamente armonizan. La sociedad 

liberal moderna con sus atributos formales por 

alcanzar ha sido declarada como imposible en 

muchos territorios de América, a partir de 

realidades y disputas que no necesariamente 

están contenidas en los marcos 

institucionales de los estados nacionales. La 

política pública propia del gobierno y las 

instituciones del estado no resulta siempre 

suficiente para contener los temas sociales en 

una región tan desigual y desequilibrada; y 

necesita ser complementada con la política 

territorial, que es el ámbito prioritario de la 

acción popular y comunitaria. 

En América operan fronteras antagónicas 

propias de una sociedad dividida en clases e 

intereses contradictorios, pero también 

honduras ontológicas que pretenden justificar 

condiciones de exclusión de vastos grupos 

humanos. Por lo que las propuestas desde los 

poderes imperiales, coloniales y/o 

dictatoriales han expresado preferentemente 

genocidios, negaciones, exclusiones, antes 

que aceptaciones e inclusiones. Pero también 

operan amparos y cuidados, legados para 

preservar como condición de vida que 

compromete a un grupo con lo común: una 

cultura, un ambiente, una historia, una 

comunidad. 

Las relaciones sociales en el interior de 

grupos sociales específicos son 

fundamentales en el estudio concreto de las 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 211-236 
 

 
 

 
228 

mediaciones y las representaciones de poder; 

permiten observar la dominación y 

explotación no solo de clases sino de 

agrupamientos en los espacios 

metropolitanos y en los coloniales, en los 

internacionales y en los locales. Pero también 

permiten corroborar que la realidad social no 

está constituida sólo por mundos sociales 

atravesados por poderes dominantes, 

avasallantes destructores, negativos, sino 

también por fuerzas de redistribución y de 

reconocimiento, construcción y liberación. 

 

9. El poder también es liberación 

Enrique Dussel presenta una interpretación 

novedosa sobre el poder político. Para este 

autor el pensamiento de Occidente contiene 

una determinada lógica que sustenta el origen 

de la exclusión y la dominación. Critica la 

noción predominante de poder político, ya que 

no vale para una política de principios, 

normativamente justa, que contribuya a la 

reproducción de la vida humana. El 

antecedente histórico de la concepción 

negativa del poder es la invasión y conquista 

de Amerindia desde 1492, cuando el 

conquistador europeo tuvo la experiencia 

egocéntrica de sentirse amo y señor del nuevo 

mundo al que imponer su voluntad de poder y 

no tener que negociar conforme con él. Como 

consecuencia, las metrópolis europeas 

organizaron un mundo colonial asimétrico, en 

el que se estableció como relación humana la 

dominación, la opresión y la explotación 

(Guerra Narbona 2015). 

Para Dussel, este tipo de relación entre un 

sujeto poderoso y otro impotente fue la que se 

interpretó como la definición propia y natural 

del poder político hasta el momento presente; 

si la dominación tiene como fundamento la 

voluntad de poder de una determinada 

comunidad (la occidental) que se ha impuesto 

al resto de comunidades como la única válida, 

una política de la liberación necesita presentar 

una concepción positiva del poder político, 

como obediencia al pueblo que sirva para la 

realización de la dignidad humana. Como el 

ser humano es originariamente comunitario, 

las comunidades que se encuentran 

acosadas por la muerte, por la extinción, 

deben continuamente tener una ancestral 

tendencia y un instinto a querer permanecer 

en la vida. El poder político deviene voluntad 

de vivir (Dussel 2006, p. 23).  

En este camino, nuestro autor advierte que la 

única sede del ejercicio del poder es un 

pueblo. La soberanía tiene al pueblo como 

sujeto actor y no al Estado. El Estado es un 

aparato obediencial del pueblo y 

representante del pueblo, elegido por él, y que 

debe crear además una participación 

institucional que el Estado moderno aún no ha 

creado. La lucha y resistencia de los pueblos 

oprimidos en su afán por defender sus 

derechos, expresa ese poder positivo que se 

apoyaba en el amor y respeto a la vida y 

dignidad de los más pobres, explotados y 

excluidos del mundo, de todos aquellos que 

no cuentan políticamente para el sistema 

político hegemónico y que son sacrificados en 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 211-236 
 

 
 

 
229 

beneficio de los intereses particulares de la 

cultura hegemónica, dominante.   

Sin embargo, concebir el poder desde la 

exterioridad del orden político hegemónico 

requiere transformaciones con las que 

levantar un sistema político más prometedor: 

en primer lugar, recuperar los principios de 

liberación que guiaron y guiarán 

normativamente a los diversos movimientos 

populares a luchar contra aquellos regímenes 

ilegítimos y corruptos; en segundo lugar, la 

praxis de liberación como ejercicio estratégico 

y organizado del pueblo dirigido contra el 

orden dominador, con el fin de crear una 

nueva hegemonía; en tercer lugar, las 

transformaciones de las instituciones políticas 

corruptas en otras que hagan posible la vida 

digna de los excluidos y oprimidos.  

Una idea central en Dussel es que las 

revoluciones no tienen por qué concebirse 

como meros ejercicios violentos, sino como el 

acto de defender la vida que está siendo 

negada y reprimida cruelmente por un 

determinado orden político. Es, por tanto, una 

cuestión de amor hacia el pueblo, de 

solidaridad y de responsabilidad por aquellos 

seres humanos que están siendo tratados con 

total desprecio, antes que un sentimiento de 

odio y destrucción. Por lo tanto, la 

convocatoria a la construcción del poder 

popular necesita ir mucho más allá de 

determinadas fronteras sociológicas, 

demográficas o económicas, y unificarse en 

un proyecto político que se construye a partir 

de lo que es común (Vilas, 2013). Esa 

construcción de poder en clave del pueblo.  

En un registro ético comunitario, Dussel 

advierte que resulta esencial para una ética de 

la liberación lograr comprender con claridad la 

situación desde dónde parte la praxis de 

liberación misma (Dussel 2016, p. 37 y ss). 

Todo sistema de prácticas vigentes establece 

esas prácticas como buenas y configura un 

sistema moral vigente, por ende, quien 

cumple dicho sistema en sus prácticas, sus 

normas, sus valores, sus virtudes, sus leyes, 

es un hombre bueno, justo, meritorio. Si ese 

sistema de prácticas está basado en una 

dominación, ésta se transforma en el 

fundamento de la realidad. La inversión de 

esa situación comienza desde la ruptura que 

realiza aquel que puede escuchar la voz del 

otro para tener conciencia ética. Si lo propio 

del orden social es el dominar, el ejercer el 

poder, la praxis ética es exactamente lo 

contrario. Pero se trata de una praxis 

comunitaria, reconstituida a partir de la 

relación persona-persona, como cara a cara 

en el amor. No se trata solo de la buena 

voluntad de una persona, sino de una 

«comunidad» que tiene consistencia real, 

empírica, sociológica. Que crece lentamente, 

por el cara a cara cotidiano, sencillo, paciente, 

ético, fiel. Su método no es el de dominación, 

ni el que el sistema vigente indica como 

bueno, sino que se rige por lo que el pobre 

reclama, por las necesidades del oprimido, 

por la lucha contra la dominación, las 

estructuras, las relaciones establecidas.  

Si el poder dominador es relacional, el poder 

liberador también lo es. Pero protagonizado 

por el pueblo en su comunidad. La lucha de 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 211-236 
 

 
 

 
230 

poder no sólo es contra sino para engendrar 

la posibilidad de otro mundo y de otra vida. 

Auto centrarse, buscar permanentemente el 

propio centro, el núcleo ético mítico (Kusch, 

2012; Cullen, 2017) de una cultura configura 

un proceso liberador, siempre y cuando el 

cuestionamiento a las totalidades jerárquicas 

no habilite relativismos que, por enfatizar la 

fragmentación, la heterogeneidad y la 

pluralidad, renuncien a proyectos colectivos 

de transformación social. 

 

10. El poder popular se nutre de 
organización comunitaria 
Auat (2011, p. 23 y ss) sostiene que el 

concepto de sociedad civil merece 

valoraciones contradictorias y que aplicado a 

nuestra realidad puede constituir un obstáculo 

epistemológico para pensar más allá de las 

instituciones clásicas. En el amplio campo de 

lo social existen prácticas de ciudadanía no 

vinculadas necesariamente al Estado ni a 

partidos políticos que pueden ser tomadas 

como fuentes regeneradoras de lo político. 

Son prácticas deliberativas y decisorias en 

común sobre lo público que se dan en grupos 

de cercanía que construyen otro vínculo 

político. Pero ese pluralismo de las 

comunidades presenta el riesgo de la 

fragmentación y dispersión de sentidos, frente 

al monopolio interpretativo de las clases 

hegemónicas y de los medios de 

comunicación masiva. Ante esto, el autor 

propone que el comunitarismo de las 

relaciones intracomunitarias tiene que ser 

complementado por un contractualismo en las 

relaciones intercomunitarias, para lograr 

incidir efectivamente en las decisiones que 

configuran el mundo en el que esas 

comunidades viven. Una extensión de 

mediaciones institucionales que permita 

reconocer el poder que se genera desde abajo 

y convertirlo en poder político democratizado. 

En cada espacio de militancia se intentan 

revertir relaciones desiguales, pero esas 

acciones adquieren naturaleza política sólo 

cuando se articulan con otras acciones 

similares de los otros espacios estructurales, 

de manera estable y continuada en el tiempo, 

y no aislada o esporádicamente. 

De este modo, la fuerza de combinar el 

enfoque territorial con el institucional radica en 

ofrecer otro eje de análisis donde lo estatal se 

presenta ampliado en diferentes ámbitos: 

comunitario (organizaciones libres del 

pueblo), subnacional (urbano o regional), 

nacional (estado integral), supranacional 

(patria grande), y donde lo social es visto 

como mundos complejos, contradictorios y no 

necesariamente como sociedades en 

abstracto. La idea de lo estatal parte de las 

instituciones y sus políticas, siempre lo que 

ordena es la capacidad institucional. La idea 

de lo territorial parte de los sujetos y sus 

relaciones, siempre lo que organiza es el 

modo de habitar. Para la mirada territorial es 

la trama de relaciones sociales y políticas la 

que cuenta, no sólo la política pública 

institucionalizada. El pueblo reproduce su vida 

con sus propias lógicas y en función de las 

formas como la política pública les llega a los 

territorios. La institucionalidad se estira con la 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 211-236 
 

 
 

 
231 

mirada territorial, ya que no es sólo con la 

política pública y las leyes del estado como se 

contiene la desigualdad y la exclusión, sino 

que requiere ser complementada con la 

política comunitaria como ámbito prioritario de 

la acción popular. 

Es sabido que la construcción de poder ha 

requerido históricamente generar 

articulaciones contingentes con pretensiones 

hegemónicas para regular y conducir 

relaciones sociales que tensionan 

permanentemente en función de intereses, 

ideologías, expectativas, etc. Una dimensión 

central de lo político como capacidad para 

conducir política, económica y culturalmente 

al conjunto social. Pero al incorporar la 

horizontalidad en la que transcurre la vida 

cotidiana de las mayorías populares, se 

inauguran otros múltiples espacios políticos: 

es ese estar en comunidad para enfrentar las 

carencias, son esas conformaciones 

colectivas agrupadas en torno a algún tipo de 

vínculo, a múltiples necesidades que focalizan 

en otros actores territoriales menos ligados a 

los sectores dirigentes cupulares sectoriales e 

institucionales.  

No estamos hablando de una sociedad civil de 

ciudadanos incorporados al esquema de 

derechos y salvaguardias, al pleno 

funcionamiento social e institucional de 

nuestros países; no necesariamente es así en 

situaciones concretas de nuestra región. 

Estamos hablando de sectores populares que 

reproducen su vida mediante aciertos, 

mediante búsquedas sin garantías, aunque 

muchas veces aferrándose a un vitalismo 

respetuoso de valores y legados. La 

confrontación entre opciones políticas 

basadas en intereses contradictorios no 

explica todo el campo político; expone la 

siempre presente frontera antagónica entre 

clases, necesidades e intereses disímiles, 

pero que en la realidad americana se 

complementa con ese abismo cultural hacia 

los negados y despreciados. América está 

atravesada por antagonismos constituyentes, 

algunos estructurales, otros ideológicos, otros 

ontológicos.  

De allí que la otra política no trata sólo de 

acumular poder para construir una 

contrahegemonía, sino simplemente de vivir 

aferrándose a vínculos y cuidados 

comunitarios. Este es el alcance real del mirar 

y actuar desde las comunidades, desde los 

pueblos, desde los territorios. Si la política 

pública se plasma desde las instituciones del 

estado y desde las iniciativas de los 

gobiernos, el poder popular se plasma en las 

organizaciones libres del pueblo, desde abajo 

hacia arriba. Dicho poder se potencia cuando 

es reconocida y apoyada desde acciones 

institucionales, cuando para la política pública 

los pobres dejan de estar en la sala de espera; 

sin embargo, la política pública no puede crear 

poder popular comunitario porque ésta es 

genuinamente tal cuando es construida desde 

abajo. Las organizaciones del pueblo son 

libres por su autonomía, porque no son 

digitadas ni por el estado ni por el gobierno de 

turno. 

Una política popular sin apoyo de la política 

pública puede afirmarse autónomamente, 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 211-236 
 

 
 

 
232 

desprendiéndose de las lógicas públicas 

predominantes en un intento por generar 

alternativas al sistema imperante; o puede 

correr el riesgo de debilitarse por falta de 

sustento. Más allá de los múltiples desenlaces 

que se pueden dar, la vitalidad de las políticas 

populares en la región reclama ampliar 

nuestros horizontes de comprensión y de 

acción. Poder popular implica un 

posicionamiento y una práctica desde un 

problema concreto, desde actores situados 

que expresan capacidad de organización y 

voluntad colectiva.  

La idea de comunidad no quita la 

contradicción en su interior y menos aún en 

relación con otras comunidades, incluye la 

unidad y la diferencia ya que lo común 

corresponde a una generalización de 

características, relaciones y sujetos tanto 

sinérgicos como contradictorios. Al interior de 

cada una ellas existen luchas constantes, no 

son organizaciones monolíticas, pero con su 

debilitamiento se destruyen los lazos 

comunes; las comunidades reales impiden 

reducir el análisis a sumas o estratificaciones 

de individuos en la sociedad civil o de 

ciudadanos frente al estado: refieren a otro 

tipo de unidades como las vecinales, las 

asociaciones formales e informales. Pueden 

ser congregaciones de solidaridad, de 

intereses, de identidades no cristalizadas sino 

abiertas a relaciones que dan lugar al 

conflicto, pero que se preservan de la 

violencia. 

La comunidad extiende la democracia a través 

de actitudes y solidaridades militantes desde 

los barrios marginados, desde las aldeas 

indígenas y campesinas, desde los consejos 

de fábrica, desde los agrupamientos de oficios 

y profesiones, desde las ferias populares. 

Construye desde economías solidarias hasta 

juntas de buen gobierno, pasando por 

alfabetizaciones populares (González 

Casanova, 2000, p. 17), e identifica los rostros 

y los intereses de las oligarquías locales, 

nacionales, internacionales contra las que 

luchan. 

La comunidad es ese espacio de lazos y 

afectos que no está capturado por la 

rentabilidad de mercado ni por la cooptación 

partidaria; en todo caso convive y se mezcla 

con esas lógicas en la familia, en el barrio, en 

la escuela, en el club, en el sindicato, en la 

iglesia, en el merendero, en la plaza. 

Tampoco es la sociedad civil como vínculo 

formal de ciudadanos libres e iguales. La 

comunidad tiene sus propias fronteras 

producto de un alcance territorial donde se 

asientan sus relaciones y surgen sus 

soluciones. Es un espacio fundante de lo 

social y de lo político donde subyace el pueblo 

no como una esencia anterior al hecho social, 

sino como un nosotros/as/es caracterizado 

por una historia y un habitar, donde es posible 

garantizar el gobierno del pueblo y para el 

pueblo, a través de una democracia 

protagónica. Para contribuir a eliminar 

desigualdades obscenas en la sociedad. Se 

ocupan de recrear cultura, de fortalecer 

vínculos, de fomentar lógicas de sostén y 

contención, de crear un hábitat propio para 

quienes conviven en un territorio común, de 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 211-236 
 

 
 

 
233 

articular con el gobierno cuando éste se ocupa 

de temas de empleo, violencia de género, 

seguridad, educación, salud. Funcionan como 

espacios situados en los márgenes de la 

sociedad formal cuando responden a la 

exclusión con políticas de amparo y de 

cuidado del otro (organizaciones barriales); 

desde su propio centro cuando luchan por el 

derecho al hábitat o por el derecho al trabajo. 

Son la representación de colectivos 

específicos de trabajadores, de mujeres, de 

jóvenes, artistas, educadores que 

protagonizan reivindicaciones y 

transformaciones.  

Por eso la política tiene que servir para 

organizar la comunidad y esto vale tanto para 

la política pública como para la política 

popular. La primera para reconocer, proteger 

y resguardar la organización popular; la 

segunda para fortalecer la organización 

nacional desde las bases de la sociedad. En 

ese encuentro entre lo que viene desde abajo 

y lo que viene desde arriba, se podrá recrear 

ese estado integral que ha sido propio de las 

más ricas experiencias transformadoras 

regionales, ese estado de justicia social que 

sigue siendo un expediente inconcluso.  

Gobierno para las mayorías sin organización 

popular es administración sin pueblo. 

Organizaciones de base sin gobierno es 

pueblo sin conducción. Sin organización 

popular el gobierno queda a merced de los 

poderosos. Juntos pueblo y gobierno pueden 

crear ese otro poder que mejore la atención 

de lo público y revitalice el valor de lo común.   

  



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 211-236 
 

 
 

 
234 

Referencias 

Anderson, P. (1987), Consideraciones sobre 

el marxismo occidental, Siglo XXI. 

Auat, A. (2011). Hacia una filosofía política 

situada, Waldhuter editores.  

Augé, M. (2014). El antropólogo y el mundo 

global. Editorial Siglo XXI. Biblioteca 

esencial del pensamiento contemporáneo. 

Cairo, H. (2013). Espacio y Política: Por una 

Teoría Política Situada. Dados - Revista 

de Ciências Sociais, vol. 56, núm. 4, 

enero-, 2013, pp. 769-802.  

Castro Gómez, S. y R. Grosfoguel (comp.) 

(2007). El giro decolonial: reflexiones para 

una diversidad epistémica más allá del 

capitalismo global, Siglo del Hombre 

Editores. 

Cirigliano, G. (2008) Proyecto Umbral, 

Resignificar el pasado para conquistar el 

futuro, G1 SA. 

Cullen, C. (2017). Reflexiones desde nuestra 

América. Editorial Las Cuarenta. 

Dussel, E (2016) Ética Comunitaria, 

Fundación Editorial El perro y la rana. 

Dussel, E. (1994). 1492. El encubrimiento del 

otro. Hacia el origen del mito de la 

modernidad, UMSA, Facultad de 

Humanidades y Ciencias de la Educación, 

Plural Editores. 

Dussel, E. (2006). 20 tesis de política. 

Editorial Siglo XXI. 

Espósito, R. (2007). Communitas. Origen y 

destino de la comunidad. Amorrortu 

Editores.  

Fabian, J. (2019). El tiempo y el otro: cómo 

construye su objeto la antropología, 

Ediciones Uniandes. 

Feinmann, J. (2009). La filosofía y el barro de 

la historia, ed. Planeta. 

Foucault, M. (1996). Microfísica del Poder, 

Ed. de la Piqueta 

Giacaglia, M. (2002) Hegemonía. Concepto 

clave para pensar la política, Tópicos, 

núm. 10, pp. 151-159. 

González Casanova, P. (2000). Comunidad: 

la dialéctica del espacio. Universidad 

Nacional Autónoma de México (UNAM). 

Instituto de Investigaciones Sociales.  

Gramsci, A. (1972) Notas sobre Maquiavelo, 

sobre la política y sobre el Estado 

moderno, Nueva Visión.  

Gramsci, A. (1998) Cartas desde la cárcel, 

Nueva Visión. 

Guerra Narbona, I. (2015). El problema del 

poder político desde la perspectiva de la 

Política de la Liberación de Enrique 

Dussel. Tesis doctoral de la Universidad 

de Sevilla, Facultad de Filosofía. 

Haesbaert, R. (2011) El mito de la 

desterritorialización. Del fin de los 

territorios a la multi-territorialidad. Siglo 

XXI.  

Han, B. (2016). Sobre el poder. Editorial 

Herder. 

Han, B. (2018). Hiperculturalidad. Editorial 

Herder. 

Kusch, R. (2012a). Geocultura del hombre 

americano. Editorial Fundación Ross. 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 211-236 
 

 
 

 
235 

Kusch, R. (2012b). Esbozo de una 

antropología filosófica latinoamericana. 

Editorial Fundación Ross. 

Labourdette, S. (2007) Relaciones sociales y 

poder. Revista Orientación y Sociedad, 

Vol. 7 Argentina. pp.17-38.  

Madoery, O. (2020). Espacios de la Política, 

Fundación Ross, UNR editora.  

Marx, K. (1973). Contribución a la Crítica de 

la Economía Política. Estudio. 

Massey, D. (2007). Geometrías del poder y la 

conceptualización del espacio. 

Universidad Central de Venezuela. 

Massey, D. (2007) Geometrías del poder y la 

conceptualización del espacio. 

Conferencia dictada en la Universidad 

Central de Venezuela. 

Mignolo, W. (2010). Desobediencia 

epistémica. Retórica de la modernidad, 

lógica de la colonialidad y gramática de la 

descolonialidad. Ediciones del Signo. 

Montbrun, A. (2010). Notas para una revisión 

crítica del concepto de “poder”. Polis, 

Revista de la Universidad Bolivariana, 

Volumen 9, Nº 25, 2010 

Quijano, A. (2000). “Colonialidad del poder, 

eurocentrismo y América Latina”, en E. 

Lander (comp.) La colonialidad del saber: 

eurocentrismo y ciencias sociales. 

Perspectivas Latinoamericanas. CLACSO, 

Consejo Latinoamericano de Ciencias 

Sociales.  

Quintero, P. (2010). Notas sobre la teoría de 

la colonialidad del poder y la 

estructuración de la sociedad en América 

latina Papeles de Trabajo Nº19-junio, 

Centro de Estudios Interdisciplinarios en 

Etnolingüística y Antropología Socio-

Cultural. 

Said, E. (2009). «Cultura, identidad e 

historia». En Gerhart Schröder, Helga 

Breuninger (compiladores.). Teoría de la 

Cultura. Un mapa de la cuestión. Fondo de 

Cultura Económica 

Santillana Andraca, A. (2005), El poder y sus 

expresiones. Revista Andamios. Año 1, 

número 2, junio, pp. 227-239.  

Santos, M. (1996). Metamorfosis del espacio 

habitado. Oikos-Tau. 

Sassen, S. (2015). Expulsiones: brutalidad y 

complejidad en la economía global. Katz 

Editores. 

Varesi, G. (2015) Hegemonía y lucha política 

en Gramsci: selección de textos / Antonio 

Gramsci; compilado por Gastón Ángel 

Varesi ; - 1a ed . - Ciudad Autónoma de 

Buenos Aires: Luxemburg. 

Vargas Cetina, G. (2017). Tiempo y poder. 

La antropología del tiempo. 

www.juridicas.unam.mx 

Vilas, Carlos (2013) El poder y la política. El 

contrapunto entre razón y pasiones. 

Biblos. 

Waiman, J. (2022). Los sentidos de la 

hegemonía: itinerarios del concepto en los 

textos gramscianos. Pléyade 29, revista 

de humanidades y ciencias sociales, 

NÚMERO 29. 

Weber, M. (2008). Economía y Sociedad. 

Esbozo de sociología comprensiva, Ed. 

FCE. 

 

http://www.juridicas.unam.mx/


Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 211-236 
 

 
 

 
236 

 

Oscar Madoery es Doctor en Ciencias 

Sociales y Licenciado en Ciencia Política. Se 

desempeña como profesor e investigador en 

la Universidad Nacional de Rosario (UNR). 

Además, es director del Doctorado en Ciencia 

Política de la UNR. 

Correo electrónico: oscarmadoery@gmail.com 



Política 

 

 

 
Eduardo Rinesi  

Universidad Nacional de General Sarmiento  
 
 

 
Recibido: 11 de noviembre de 2023 
Aceptado: 23 de abril de 2024 
 

 

 
Resumen 

En la medida en que reconocemos que “la política” se refiere al orden de lo común y que es transversal a nuestras 
vidas, se vuelve necesario aclarar algunas cuestiones fundamentales: ¿Qué es la política? ¿Dónde está y cómo 
se caracteriza? ¿Cómo podemos reconocer la dimensión política de nuestras relaciones, en nuestras sociedades 
contemporáneas? El propósito del texto es ofrecer algunos elementos para responder a estas preguntas haciendo 
hincapié en distintas visiones sobre el asunto, desde aquella que identifica como principios constitutivos de la 
política al conflicto y al poder hasta aquellas que contraponen el sentido de la política como actividad de 
administración o gestión de un cierto orden y el sentido de la política como la acción a través de la cual son 
revisados, impugnados, e incluso subvertidos, los cimientos mismos de ese orden. Estas conceptualizaciones, y 
algunas otras que vienen en auxilio, permiten finalmente señalar el carácter contingente de la política, es decir, 
el hecho de que la política siempre está por hacerse. 
Palabras clave: política, sociedad, conflicto, poder 
 
 

Abstract 
Insofar as we acknowledge that “politics” makes reference to what is common and that it pervades our whole lives, 
some crucial questions arise: what is politics? Where is it and how could it be characterized? How could we identify 
the political dimension of our relationships, within contemporary societies? The aim of the article is to offer some 
elements in order to answer these questions highlighting different perspectives about the topic, from that which 
claims that power and conflict are the main constitutive elements of politics to that which opposes the idea of 
politics as administering some kind of order to the idea of politics as a certain type of action that questions, contests 
and subverts the grounds of such order. These viewpoints, and some complementary ones, are of the most 
importance to establish that politics is contingent, that is, that politics is always on the making.   
Keywords: politics, society, conflict, power  
 

 

 

La palabra “política” tiene origen griego. 

Proviene de polis, que suele traducirse como 

“ciudad”. Por supuesto, la “ciudad” de la que 

aquí se trata no es un dato de la geografía ni de 

la urbanística, no es un lugar ni un conjunto de 

edificios. Es mucho más: es el espacio en el que 

los hombres pueden realizarse cabalmente 

como hombres, realizar su naturaleza humana. 

Es importante esta palabrita, “naturaleza”, de la 

que deriva el adverbio naturalmente, que son 

Á
go

ra
 U

N
La

R
, v

o
l. 

9
, n

ú
m

. 2
3

, a
go

. 2
0

2
4

, A
rg

en
ti

n
a,

 IS
SN

: 2
5

4
5

-6
0

2
4

, p
p

. 2
3

7
-2

5
9

 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 237-259 
 

 
 

 
238 

expresiones, ambas, que encontramos en la 

gran filosofía política de los griegos del siglo IV 

antes de Cristo, y sobre todo del mayor de sus 

cultores, Aristóteles, quien en su libro Política 

indica que el hombre es un animal 

“naturalmente político”. Un zoon politikón (así 

se dice en griego): un animal, un bicho, político 

por naturaleza.  

Estas expresiones, “naturaleza”, 

“naturalmente”, a nosotros pueden 

confundirnos un poco, porque una de las 

muchas cosas que han sucedido en todos los 

siglos que pasaron desde que Aristóteles 

escribió estos pareceres es que nuestra idea 

sobre la naturaleza y sobre lo natural ha 

cambiado mucho. De hecho, cuando desde el 

siglo XVII (desde Hobbes, para indicar al 

pensador posiblemente más influyente, en 

estos temas, de ese siglo tan interesante), 

pasando por el XVIII (digamos: por Rousseau) 

y llegando al XIX o al XX (pensemos por 

ejemplo en Freud) decimos o escribimos o 

leemos “naturaleza”, tendemos a mirar hacia 

atrás. Hacia un tiempo antes del tiempo, hacia 

un estado antes del Estado, hacia un conjunto 

de impulsos, pasiones, instintos propios de lo 

humano y que la cultura, la sociedad, la vida 

política reglada, tienen que reprimir, sofocar, 

dejar atrás para poder empezar su propia 

jornada. Toda la tradición contractualista pensó 

al contrato como la figura que permitía pensar 

el pasaje de un “estado natural”, o “de 

naturaleza”, a un estado de vida social civilizada 

(Hobbes lo festejaría, Rousseau lo condenaría: 

aquí es lo de menos), el psicoanálisis nos 

enseñó que nos convertimos en sujetos de la 

vida posible con otros y entre otros porque 

aprendemos a reprimir nuestros insociables 

impulsos naturales, primitivos, anteriores a ese 

conjunto de capas de represión que constituyen 

la cultura. Como sea, y para resumir: desde 

hace varios siglos, cuando decimos 

“naturaleza”, “por naturaleza”, “naturalmente”, 

giramos la cabeza y miramos para atrás.  

Los griegos no. Los griegos decían 

“naturaleza”, “por naturaleza”, “naturalmente” 

(“el hombre es un animal naturalmente político”) 

y extendían el índice apuntando hacia adelante. 

La naturaleza, para los antiguos griegos, no era 

ese lugar o ese estado o esa situación 

(histórica, hipotética, conjetural: no importa) de 

la que “se venía”, sino el impulso que, contenido 

en nuestra propia esencia o la propia esencia 

de las cosas, señalaba el sentido en el que 

debía desenvolverse nuestra vida o la vida de 

las cosas. Su destino, si quisiéramos decirlo así, 

sin privarnos de observar, como ya se lo ha 

hecho muchas veces, que “sentido” y “destino” 

son anagramas perfectos. Así, para los 

antiguos griegos, la naturaleza de la semilla no 

remite a su pasado ni es un nombre para su 

condición actual, sino que es el impulso que la 

conduce a convertirse en árbol. La naturaleza 

del niño no es el lugar de donde el niño “viene” 

ni las características actuales que presenta el 

niño, sino el movimiento que lo conduce a 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 237-259 
 

 
 

 
239 

convertirse en hombre. Y la naturaleza del 

hombre no es ningún “estado” anterior a su vida 

con los otros ni el conjunto de pasiones que 

habitaban su alma antes de verse ésta 

disciplinada por la comprensión de la necesidad 

de vivir con ellos, sino el impulso que lo conduce 

a realizarse, a realizar el conjunto de 

potencialidades contenidas en su esencia… 

¿con quiénes?: con esos mismos otros; 

¿cómo?: por medio del lenguaje, de la 

discusión, de la argumentación; ¿dónde?: en la 

ciudad, en la polis, a través del ejercicio de la 

actividad a la que por lo tanto se da el nombre 

de política. 

Esta idea de que la política es la actividad a 

través de la cual se realiza la naturaleza de los 

hombres todavía nos interesa e incluso nos 

conmueve. Pero por supuesto que hace mucho 

tiempo que está muy lejos de ser la que mejor 

expresa nuestro propio modo de pensar las 

cosas. Precisamente porque el tipo de 

comprensión sobre nuestra “naturaleza” que se 

ha extendido en nuestras tradiciones teóricas y 

filosóficas ha hecho mucho menos hincapié en 

nuestros impulsos a la cooperación y a la 

construcción con los otros de un destino 

compartido que en nuestros instintos agresivos 

y en nuestra disposición a defender a sangre y 

fuego nuestros intereses y nuestros designios, 

la política se nos presenta más bien como una 

práctica o un conjunto de prácticas contrarias a 

esa nuestra naturaleza y destinada a evitar que 

la misma, mucho más agresiva y belicosa que 

amable y bienintencionada, imponga su tono 

destructivo a nuestra relación con los demás y 

a nuestra vida junto a ellos. Hacemos política 

para evitar matarnos. Hacemos política para no 

hacernos la guerra. Hacemos política en busca 

de una forma de conducir los asuntos comunes 

de un determinado grupo, o las relaciones entre 

grupos diferentes, que nos permita gozar de los 

beneficios de la paz, de cierta pautada y 

reglamentada armonía en nuestras relaciones, 

y realizar así, pacíficamente, nuestras vidas. 

Que necesitan de la política, sí, porque sin ella 

serían muy difíciles o estarían todo el tiempo en 

riesgo, pero que no se realizan a través de su 

ejercicio, sino en otros lados, muy lejos de allí: 

en los ámbitos de la vida familiar, de la vida 

productiva, de la vida social, que la política, en 

todo caso, tiene la misión de permitir que se 

desarrollen pacíficamente y sin grandes 

sobresaltos. 

Así, la política se ha vuelto una actividad 

específica en el concierto del conjunto de 

actividades que se desarrollan en la sociedad. 

Hay gente que se dedica a fabricar zapatos, 

gente que se dedica a cultivar la tierra, gente 

que se dedica a dictar clases o a tomarlas, y 

gente que se dedica a “hacer política”. La 

política como actividad, entonces, y no ya como 

la actividad. La política como el conjunto de 

prácticas que se desarrollan en un ámbito 

específico de la vida social. En una “esfera” 

definida de esa vida colectiva, dirán algunos 

sociólogos, en un específico “subsistema” del 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 237-259 
 

 
 

 
240 

gran “sistema social”, dirán otros. Como 

sustantivos, “políticos” o “políticas” empiezan a 

ser, entonces, los individuos que participan de 

las actividades que se desarrollan en esa esfera 

o en ese subsistema: las presidentas, los 

ministros, las senadoras y los diputados, las 

gobernadoras y los intendentes, y las 

candidatas y los aspirantes a ocupar esos 

lugares, o quienes “hacen política” (llevan 

adelante esa específica actividad que lleva el 

nombre de “política”) en el interior de 

instituciones que a veces la toleran o incluso la 

reclaman: universidades, clubes de fútbol, 

sindicatos. Como adjetivos, “políticos” o 

“políticas” empiezan a calificar ciertas prácticas 

(las que llevan adelante los políticos y las 

políticas), ciertos discursos (los que pronuncian 

los políticos y las políticas), las acciones que 

tienen que ver con el gobierno de la cosa 

pública, con la conducción o la gestión de las 

instituciones del Estado, con el intento de 

ocupar un lugar en esas instituciones, con la 

vocación por imponer una cierta orientación a 

las decisiones que se toman en ellas o en 

relación con ellas. La palabra “política” 

conserva de su viejo origen griego el sentido de 

referencia a lo común, pero ese “común” no se 

piensa ahora como un lugar de realización y 

dignificación de la vida humana, sino como un 

orden complejo y lleno de problemas que debe 

ser adecuadamente administrado a través de 

un tipo específico de prácticas, con el auxilio de 

un tipo específico de saberes y por un tipo 

específico de sujetos. 

Por supuesto, esto es insuficiente por donde se 

lo mire. Si algo nos enseñaron los grandes 

movimientos de mujeres y los feminismos 

contemporáneos es que incluso en zonas 

donde se desarrolla nuestra vida a gran 

distancia de las instituciones del Estado o de la 

vida que solemos llamar “pública” hay política. 

Que son políticas las relaciones familiares, las 

relaciones de pareja, las relaciones íntimas. 

Que hay política en los modos en los que se 

organizan las cosas en la casa, que es política 

la relación entre los padres y los hijos. Que hay 

política en los modos de usar el lenguaje en el 

que hablamos y con el que escribimos. Este 

último (lo digo de paso) es un campo enorme e 

interesantísimo de exploraciones y de 

discusiones de gran actualidad y enorme 

importancia. En este mismo texto no he seguido 

hasta aquí, ni seguiré hasta que terminemos, 

una única línea de conducta sobre el particular: 

algunas veces cedí o concedí al universal 

masculino “hombre” (que por otro lado es en 

ocasiones el único que tiene sentido utilizar 

cuando se describe el funcionamiento de 

sociedades, o de los pensamientos producidos 

en el marco de sociedades, donde los únicos 

hombres que “contaban” –volveremos 

enseguida, de la mano de un importante filósofo 

francés contemporáneo, sobre esta idea de “lo 

que cuenta” y de lo que no cuenta en la cuenta 

siempre fallada, siempre fallida, del poder– eran 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 237-259 
 

 
 

 
241 

los varones), otras veces alterné con toda 

intención masculinos y femeninos, con plena 

conciencia de que así enrarecía una frase que 

acaso hubiera sido más fácil de leer si no me 

hubiera hecho el gracioso, pero también para 

llamar la atención sobre todo lo que de 

ideológico (es decir, de naturalizador de 

relaciones de poder) hay siempre en esas 

fáciles habitualidades.  

Pero decíamos, entonces: que hay política en 

las relaciones familiares, que hay política en 

nuestros modos de uso del lenguaje. Agregaría 

también lo que hoy sabemos de sobra: que hay 

política en las relaciones pedagógicas que se 

desarrollan en el interior de las instituciones 

educativas, de las aulas. Que hay política en las 

relaciones entre un médico o una médica y su 

paciente. Que hay política en las prácticas de la 

que está hecha la vida de las religiones, sus 

prácticas y sus ritos (Pierre Legendre ha 

estudiado el lugar de la práctica medieval de la 

confesión en la forja misma del modo de 

funcionar de las instituciones y de la sociedad 

en los siglos que siguieron) Que hay política o 

que puede haber política, incluso más allá o 

más acá de cualquier forma de organización 

más o menos institucionalizada, entre los 

trabajadores de una institución o de una 

empresa. Que hay política (lo hemos aprendido 

bien, en todo el mundo, en este último par de 

años en los que la pandemia de covid-19 nos 

mostró uno de los rostros más temibles, una de 

las consecuencias más funestas de los 

desequilibrios medioambientales que todos los 

que saben dicen que están en la base de estas 

pestes) en las decisiones de los agricultores 

sobre qué cultivar o cómo fumigar, de los 

criadores de cerdos sobre cómo alimentarlos, 

de las grandes empresas multinacionales 

dedicadas a la agroindustria sobre qué 

venderles a los unos y a los otros… Y 

podríamos seguir un rato largo: es de hecho 

improbable que haya alguna esfera de la 

actividad humana en la que no pueda haber, en 

la que incluso no haya con mucha frecuencia, 

política. La política no concierne solamente a 

las prácticas de regulación y de gobierno de la 

vida colectiva: al Estado y a sus instituciones. 

Está por todas partes. 

Lo cual, por supuesto, no deja de plantearnos 

un problema. Porque si la política está por todas 

partes, si –para decirlo como a veces lo 

decimos– “todo es político”, entonces tenemos 

que hacer una de dos cosas: o tirar la palabra 

“política” al tacho de la basura, porque, si “todo 

es político”, ¿qué sentido tiene conservar la 

propia palabra, que no dejaría de nombrar a 

ningún ámbito de la acción humana?, o bien, 

más razonablemente, tratar de precisar su 

significado a fin de poder determinar qué es 

exactamente lo político de todas esas cosas 

que decimos que son o que pueden ser 

políticas. ¿Qué específica dimensión de 

nuestras prácticas y de nuestras relaciones 

(familiares, íntimas, educativas, económicas, 

religiosas, culturales) es la que puede 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 237-259 
 

 
 

 
242 

calificarse como política, y qué es lo que nos 

permitiría identificar esa dimensión de todas las 

otras que pueden convivir con ella? ¿Dónde 

está lo político (qué es la política) de nuestra 

sexualidad, de nuestra pedagogía, de nuestra 

religiosidad? ¿Qué es la política, más en 

general, cuando dejamos de considerarla un 

destino o un lugar de realización de los hombres 

(de los ciudadanos varones: las mujeres, los 

niños, los esclavos, los extranjeros y los idiotas 

no eran, en la antigua Grecia en la que estamos 

pensando, plenamente hombres, o eran 

hombres privados –¿privados de qué?: pues 

precisamente de humanidad plena, porque 

estaban privados y privadas de la capacidad 

para realizar esa humanidad por medio de las 

relaciones con los otros, mediadas por el 

lenguaje, en el espacio público de la ciudad–) y 

empezamos a considerarla una dimensión 

posible de todas las esferas de nuestras vidas? 

¿Qué es, dónde está, cómo reconocemos la 

política, o la dimensión política de nuestras 

relaciones, en nuestras sociedades 

contemporáneas? 

Aquí podemos traer en nuestro auxilio una idea 

que atraviesa la obra de un importante filósofo 

francés de la segunda mitad del siglo XX, 

Claude Lefort, que a cierta altura de un precioso 

librito sobre la Historia de la revolución francesa 

de Michelet señala (pero insisto con que esta 

idea está por todas partes en su obra) que la 

política tiene lo que él llama dos “principios 

constitutivos”. Es decir: que hay política porque 

–y cuando– hay dos cosas. ¿Qué dos cosas? 

Una: el conflicto. La otra: el poder. Hay política 

porque, y cuando, hay conflicto y hay poder. 

Gesto provocador, el de este gran lector de 

Maquiavelo que era Lefort, porque la verdad es 

que estas dos palabritas, y las dos cosas que 

estas palabritas nombran, tienen bastante 

“mala fama” en nuestro lenguaje político 

corriente y en los modos en los que en general 

pensamos las cosas vinculadas con la vida 

colectiva. En efecto: en general no nos gusta el 

conflicto, o nos parece que sería mejor que no 

lo hubiera, y cuando un conflicto estalla en 

nuestra vida colectiva tendemos a suponer que 

eso se debe a que algo está funcionando mal, a 

que alguien tiene un carácter podrido o a que no 

se activó debidamente el mecanismo que, de 

haber funcionado como debía, nos habría 

evitado ese indeseable sobresalto. Del mismo 

modo, en general no nos gusta el poder, y 

menos todavía nos gustan los que lo detentan 

(que nos caen mal, que nos parecen odiosos, 

que sospechamos que son unos ambiciosos 

que tienden a enamorarse de ese poder que 

tienen) o quienes lo procuran (que 

sospechamos que solo lo procuran para 

usufructuar de los modos más inaceptables). Al 

conflicto y al poder tendemos a ponernos del 

lado de las cosas malas de la política y de la 

historia, y hete aquí que viene Lefort a decirnos 

que sin ellos no habría ni la una ni la otra. 

Resuena detrás de esta idea (y por eso lo 

mencioné recién) el pensamiento del gran 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 237-259 
 

 
 

 
243 

Maquiavelo. Quien no solo pensaba que el 

conflicto era inevitable en cualquier sociedad 

donde convivieran clases sociales enfrentadas 

(pero también –podemos agregar nosotros, 

tratando de amplificar los alcances de la 

enseñanza del secretario florentino– grupos 

étnicos opuestos, géneros en lucha: pienso 

aquí en las enseñanzas de Angela Davis en su 

muy importante Mujeres, raza y clase, donde 

estudia las formas de interseccionalidad y 

sobredeterminación recíproca entre estos 

diferentes ejes de separación y lucha en la 

sociedad norteamericana), sino que pensaba 

además que ese conflicto era bueno. Que era 

beneficioso para la sociedad y para la libertad, 

porque promovía el cambio de las situaciones 

que lo habían originado y obligaba a diseñar 

mejores leyes. Maquiavelo estudió los conflictos 

entre los patricios y los plebeyos en la historia 

de la antigua Roma a través del relato que de 

ellos había hecho Tito Livio, y concluye que 

esos conflictos, lejos de representar un 

problema o una causa de penuria para la vida 

política de ese pueblo, están en el origen de las 

buenas leyes y de los altos grados de libertad 

que la caracterizaron. Se equivocan –dice– 

quienes ven en los conflictos entre los ricos y 

los pobres la causa de la decadencia de los 

romanos, porque esa es en realidad la causa de 

su grandeza, de su gloria y de su libertad. Lo 

que hace Maquiavelo es muy osado: saca al 

conflicto de la zona maldita de la vida política de 

los pueblos para convertirlo en su verdadero 

corazón. El conflicto no solo es inevitable, sino 

que además es bueno, y hace mejores, más 

grandes y más libres las repúblicas. 

Ahora bien: si en una sociedad cualquiera 

hubiera conflictos y solo hubiera conflictos, no 

habría allí política ni habría nada: todos 

terminaríamos destrozándonos unos a otros y la 

vida en sociedad se convertiría en un páramo 

en menos tiempo que el que llevaría contarlo. 

En el siglo XVII, el ya mencionado Hobbes vio 

esto con mucha claridad, e imaginó una 

situación de “guerra de todos contra todos” si 

todos diéramos rienda suelta a los impulsos 

naturales que nos habitan, que habitan o 

constituyen lo que él llamó –lo veíamos más 

arriba– “la condición natural” de los seres 

humanos. Por eso, y contra eso, Hobbes 

postuló que era necesario que los hombres 

pactaran entre sí crear a una especie de Dios 

mortal, el Estado, el –como lo llamaba 

metafóricamente– Leviatán, y rendirle 

escrupulosa obediencia. El Leviatán, en efecto, 

tenía que tener sobre todo el mundo un poder 

omnímodo, colosal, suficiente para que nadie 

pensara en la alternativa de desobedecerlo, 

porque era solo en la temerosa obediencia a 

ese monstruo de creación humana que la vida 

en común era posible. Un siglo antes que 

Hobbes, el joven publicista francés Étienne de 

la Boétie había escrito un potente Discurso 

sobre la Servidumbre Voluntaria que explicaba 

que solo porque los hombres obedecían era 

que el que gobernaba (el rey, el “Uno”, lo 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 237-259 
 

 
 

 
244 

llamaba de la Boétie) podía ejercer su poder, e 

invitaba entonces a simplemente dejar de 

obedecer como única condición para conquistar 

la libertad. Hobbes, a quien la libertad le parecía 

un bien menos valioso que la vida, tenía la 

misma idea sobre la relación entre el poder y la 

obediencia, pero, en lugar de sugerir la vía del 

“Preferiría no hacerlo” que propiciaba el buen 

Étienne, indicaba el camino contrario de la 

sumisión para que la vida en sociedad fuera 

posible. 

El poder, entonces, complementario del 

conflicto, se presenta como el otro “principio 

constitutivo” de la política, porque es solo 

gracias a él y a su ejercicio que el conflicto no 

se lleva puesto todo y que la vida en común 

puede ser posible. La política existe porque 

existen los conflictos y porque existe el poder. 

Es lo que, en un lenguaje no tan distinto del que 

aquí estamos usando, indica el politólogo 

argentino Carlos María Vilas en un libro del más 

alto interés: Política –escribe Vilas– “es la 

actividad práctica que se desarrolla cuando el 

procesamiento o la resolución del conflicto 

sobre el modo de organización del conjunto 

social, o la transacción de las diferencias al 

respecto, requieren del ejercicio del poder”. 

Podría uno observar que esa definición de Vilas 

nos devuelve a un modo de pensar la política 

asociado al funcionamiento o al “modo de 

organización”, como él dice, del “conjunto 

social”: de la vida de la polis, cuando nosotros 

habíamos un poco más arriba intentado sugerir 

que no era solo en relación con ese modo de 

organización de la comunidad política en su 

conjunto que podía hablarse de política. Cierto, 

pero no solo eso no le quita a lo que dice Vilas 

nada de interés (ni nada de posibilidad de ser 

trasladado sin ninguna pérdida a cualquier 

ámbito más limitado o reducido: el propio Vilas 

propone en este sentido una distinción entre la 

“gran política” que tiene por objeto la 

organización de los Estados y gobiernos y la 

“pequeña política” de las acciones cotidianas en 

el interior de organizaciones más pequeñas), 

sino que la verdad es que en general, cuando 

hablamos de “política”, sigue siendo a esa “gran 

política” (que, como la pequeña, tiene que ver 

con el conflicto y tiene que ver con el poder) que 

solemos referirnos. 

Más importante que esto me resulta otro asunto 

que aparece señalado en el muy buen libro de 

Vilas y que tenemos que traer aquí a nuestra 

discusión. Vilas observa, de manera menos 

entusiasta que descriptiva, que toda sociedad 

está atravesada inevitablemente por distintos 

vectores de conflicto. Primero, porque la propia 

pluralidad social genera –dice– una diversidad 

de objetivos; después, porque frente a cada 

situación en la que hay que decidir se abre 

siempre un conjunto diverso de respuestas 

posibles. Ahora: para que la convivencia 

humana sea posible, pacífica y duradera, la 

pluralidad de objetivos, intereses, perspectivas 

y recursos que le es propia requiere que sean 

preservados –lo cito– “un principio de orden y 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 237-259 
 

 
 

 
245 

unidad de propósito, aceptado por todos por 

encima de las diferencias particulares”, y que 

debe imponerse a través de la persuasión y de 

la discusión de ideas, y, si no lo es, por medio 

del uso de la fuerza. De eso, dice Vilas, se 

encarga la política. De organizar la sociedad. Es 

decir, de “regular comportamientos, asignar 

recursos y competencias, acotar la 

conflictividad inherente a la vida social, de 

acuerdo con un ordenamiento común”. Aparece 

pues aquí una nueva categoría para considerar, 

que es la de orden. El poder se aplica a la tarea 

de procesar los conflictos (más que de 

“resolverlos”, lo que muchas veces no es 

posible: por suerte, no hay “solución final” para 

nuestros problemas) para evitar que su 

dinámica afecte la organización y el orden de la 

sociedad. La tarea de la política es, en cierto 

sentido, conjurar el peligro del desorden y 

permitir, de esta manera, que la vida colectiva 

pueda continuar.  

Por supuesto, la cuestión puede plantearse (y 

muchas veces, en efecto, se ha planteado) de 

otro modo: no pensando la política como la 

tarea de construcción o de sostenimiento de un 

orden en medio de los conflictos y las 

convulsiones que sacuden todo el tiempo la 

vida de toda sociedad, sino, justo al revés, como 

la actividad (la acción o el conjunto de acciones) 

a través de la cual ese orden que organiza la 

vida de una sociedad es sacudido o 

conmocionado. Impugnado y obligado a 

redefinir sus propias coordenadas. Como la 

acción o el conjunto de acciones, entonces, a 

través de las cuales un actor o un determinado 

conjunto de actores “toma la palabra” para 

denunciar la injusta distribución de los favores 

de ese mismo orden, y logra a través de ese 

expediente que algo en la propia organización 

de las partes que componen la totalidad social. 

Uso la expresión que acabo de entrecomillar 

pensando en el precioso título de un libro que 

Michel de Certeau escribió hace unos cuantos 

años para tratar de dar cuenta de los avatares 

del movimiento estudiantil francés de mayo de 

1968. La toma de la palabra, se titula, en efecto, 

ese libro, y se trata de una expresión de lo más 

interesante, por varias razones convergentes, 

asociadas a los tres distintos usos que solemos 

hacer de ella. A las tres distintas cosas que 

decimos cuando decimos que alguien “toma la 

palabra”. 

En primer lugar, cuando decimos que alguien 

toma la palabra decimos que se pone a hablar. 

Tomar la palabra es ponerse a hablar. “Toma la 

palabra el señor senador por la provincia de 

Catamarca”. Ponerse a hablar, qué duda, es 

una acción ciertamente política, o por lo menos 

tiene la posibilidad de serlo, en la medida en la 

que eso que se va a decir pueda tener algún 

efecto sobre el orden de la sociedad, sobre la 

organización de la vida colectiva. Y no cabe 

duda de que en ese sentido la muchachada 

francesa de 1968 “tomó la palabra”: estaba 

callada, porque los estudiantes suelen estar 

callados. Tienen que estar callados, para que 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 237-259 
 

 
 

 
246 

hablen, a ellos y en lugar de ellos, sus 

profesores. Lo que pasó en 1968 es que esos 

profesores habían entrado en una zona de 

sospecha. Que los estudiantes empezaban a 

desconfiar de que fuera (por lo menos 

solamente) en las aulas y de la teoría que 

tuvieran que aprender las lecciones que 

importaban. Por cierto, uso a propósito la 

palabra “lección”: pienso en un libro muy 

importante, La lección de Althusser, sobre estas 

cosas que aquí estoy contando muy 

rápidamente. Su autor es un filósofo sobre el 

que enseguida vamos a decir un par de cosas, 

Jacques Rancière, y Althusser era uno de esos 

maestros impugnados por el insolente 

movimiento de los estudiantes que estamos 

comentando. La lección de La lección de 

Althusser era que de Althusser ya no había 

grandes lecciones que tomar. 

En segundo lugar, la expresión “la toma de la 

palabra” tiene (en todas partes, pero en Francia, 

por supuesto, mucho más) un segundo 

significado más o menos evidente. En Francia 

tuvo lugar a fin del siglo XVIII la gran revolución 

que funda su historia republicana 

contemporánea, y esa revolución había tenido 

su momento central en el episodio de la toma 

de la prisión de la Bastilla, de “la toma de la 

Bastilla”, como la conocemos, que es una 

expresión ciertamente muy interesante. No es 

poco relevante que ciento treinta años después, 

otra gran revolución de izquierda de la historia, 

la rusa, que ciertamente se pensó sobre el 

modelo y el telón de fondo de la francesa, 

también tuviera su episodio central en una 

toma, en la toma de otro edificio: el Palacio de 

Invierno, emblema del poder político de la Rusia 

de los zares. Vale decir que en esas dos 

revoluciones “clásicas” la alteración del orden 

de cosas que los revolucionarios venían a 

cambiar se identificaba con la toma de sendos 

edificios, de sendos espacios físicos cargados 

de simbología y en los que parecía 

concentrarse todo el poder que se quería 

derrocar. Tomados los edificios, caía un 

sistema. Hoy ya nadie piensa eso, y ya no 

mucha gente pensaba eso cuando los 

estudiantes parisinos salieron a las calles y 

“tomaron la palabra” en el 68. 

En relación con ese episodio, la expresión 

“tomar la palabra” indica pues que lo que tenían 

que “tomar” quienes querían llevar adelante un 

cambio radical de las cosas en la segunda mitad 

del siglo XX no era ningún lugar físico, ninguna 

“plaza”, ningún predio: las cosas habían 

cambiado mucho, y ahora el poder (que el 

pensamiento político más renovador de 

aquellos años, justamente en Francia, 

empezaba a sugerir que no “residía” en ningún 

lugar, sino que más bien “circulaba”, 

“funcionaba” sin asientos fijos) estaba más 

asociado a la fuerza de las palabras y de los 

símbolos que a lo inexpugnable de las paredes 

o los portones de ninguna prisión y de ningún 

monumento. (Estamos indicando aquí muy 

rápido un conjunto de asuntos del más alto 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 237-259 
 

 
 

 
247 

interés, y que sin duda son más complicados 

que esto. De hecho, ocho décadas después de 

la Revolución Francesa y cinco antes de la rusa, 

otra revolución, que se conoció como “La 

Comuna de París” y tuvo lugar en esa ciudad en 

1871, nos enseñó que muchas veces los 

monumentos pueden ser, ellos mismos, los 

símbolos más poderosos y eficaces de un cierto 

orden, y que nunca es gratuito el ejercicio de 

impugnarlos. Horacio González ha escrito sobre 

esto páginas extraordinarias, que se indican en 

la bibliografía y a las que remitimos con el 

mayor entusiasmo, pero que nos llevaría lejos 

de nuestro asunto considerar aquí con más 

detalle.)  

Pero hay todavía un tercer sentido en el que 

usamos con frecuencia la expresión “tomar la 

palabra”, y es el sentido que le damos cuando 

un amigo a quien encontramos casualmente por 

la calle nos dice al despedirse, por ejemplo: 

“Bueno, un día de estos combinamos y te venís 

a casa a comer un asadito”, y nosotros, ni lentos 

ni perezosos, le respondemos: “Dale: te tomo la 

palabra”. ¿Qué quiere decir, ahí, “te tomo la 

palabra”? Quiere decir algo muy importante 

para nuestro tema, que es la política. Quiere 

decir que la palabra es una cosa seria y que no 

se puede usar irresponsablemente. Y que si 

decimos que un día de estos vamos a invitar a 

alguien a un asado el otro puede tomarnos en 

serio, puede tomarnos la palabra, puede asumir 

con toda seriedad la promesa implícita en 

nuestra frase dicha tal vez con descuido o al 

desgaire y puede hacérnosla cumplir. “Tomar la 

palabra”, en este sentido, es el reverso perfecto 

de “Dar” la palabra. “Te doy mi palabra”: te 

prometo. “Te tomo la palabra”: te voy a hacer 

cumplir esa promesa. Estamos en el corazón 

del pensamiento contemporáneo sobre la 

política, uno de cuyos asuntos sin duda muy 

relevantes es el conjunto de relaciones que se 

traman en este juego de promesas dadas y 

recibidas (viene enseguida el nombre de la gran 

filósofa alemana Hannah Arendt, por ejemplo), 

de palabras empeñadas y tomadas: de esa 

materia está hecha la vida misma de nuestras 

sociedades. 

Lo que nos va acercando a lo que quería 

plantear aquí, en diálogo con (o de manera 

complementaria a) la idea que leíamos hace un 

momento en el libro de Carlos María Vilas de 

que la política es la actividad que procura, por 

medio del ejercicio del poder, el establecimiento 

o el sostenimiento del orden en una sociedad 

surcada por los conflictos. Junto, entonces, al 

conflicto, el poder –decíamos– aparece como 

un componente fundamental de la política. Pero 

aquí hay que dar un pasito. Porque si el poder 

es un elemento fundamental de la política, una 

herramienta necesaria para esa actividad de 

“ordenar la sociedad” de la que nos habla Vilas, 

ese poder no puede funcionar con éxito, no 

puede conseguir sus objetivos y sostenerse a lo 

largo del tiempo si no está extendido entre 

aquellos y aquellas sobre quienes se ejerce la 

creencia en su legitimidad. Esto es: si quienes 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 237-259 
 

 
 

 
248 

tienen que obedecer a ese poder no están 

convencidos de que es justo que ese poder se 

ejerza sobre ellos. A esa creencia en la justicia 

del poder que se ejerce sobre nosotros y al que 

obedecemos, y gracias al cual, en efecto, la 

sociedad goza de orden y de organización, una 

larga tradición, a la cabeza de la cual hay que 

ubicar el nombre del gran sociólogo alemán 

Max Weber, la ha llamado “legitimidad”.  

Y se trata de un asunto fundamental. El puro y 

pelado poder que puede surgir de la diferencia 

de fuerzas físicas o de recursos económicos o 

de poder de fuego entre dos individuos, dos 

grupos o dos naciones puede, por supuesto, 

tener todo tipo de consecuencias y generar todo 

tipo de efectos, pero no construirá relaciones 

duraderas ni permitirá la organización de un 

orden capaz de sostenerse en el tiempo si 

aquellos que deben obedecer a ese poder no 

consideran a ese poder legítimo, no creen que 

está bien que quien lo detenta mande sobre 

ellos y que ellos lo obedezcan. Y lo que aquí 

querríamos indicar es que una de las razones 

por las que en general tendemos a considerar 

legítimo el poder que se ejerce sobre nosotros, 

a suponer que está bien que ese poder se 

ejerza y que nosotros le prestemos obediencia, 

es que existe en la base de la justificación de 

ese poder algo que podríamos ubicar en ese 

terreno de las promesas de las que hablábamos 

recién: algo del orden de una promesa, explícita 

o tácita, que funciona como contrapartida de 

esa obediencia que a cambio se nos exige que 

prestemos al poder que sostiene el orden en el 

que podemos esperar que esa promesa sea 

cumplida.  

En el caso de las sociedades occidentales 

modernas, esa promesa es la de una libertad y 

una igualdad que el sistema que nació 

(hablábamos hace un momento de la 

Revolución Francesa) levantándolas como 

banderas tendría que cumplir frente a nosotros, 

y que justifican que nosotros le prestemos a los 

poderes que garantizan el funcionamiento de 

ese sistema la obediencia que ese sistema 

necesita para funcionar. Pero la verdad es que 

después, en nuestras vidas, muchas veces no 

gozamos de esa libertad y de esa igualdad 

sobre las que se sostiene la ideología que nos 

reclama obedecer a los poderes que sostienen 

el sistema que debería garantizárnoslas, y que 

con demasiada frecuencia no nos las garantiza. 

O no nos las garantiza a todos. O a todos por 

igual. Todos somos libres, pero algunos son 

más libres que otros. Todos somos iguales, 

pero algunos son más iguales que otros, según 

la conocida frase de Orwell en Rebelión en la 

granja. En la formulación de un autor que ya 

hemos mencionado y en el que prometimos 

detenernos con mayor cuidado, Jacques 

Rancière: entre las partes que componen una 

comunidad política hay siempre alguna o 

algunas que no tienen parte, que no son tenidas 

en cuenta, que “no cuentan”, digamos así, en la 

cuenta siempre fallida, siempre fallada, del 

poder. 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 237-259 
 

 
 

 
249 

 Lo que es otro modo de decir: que todo orden 

se sostiene sobre una ideología que tiene que 

realizar más promesas que las que después 

puede cumplir. Y que por lo tanto puede ocurrir, 

y a menudo ocurre, que esa “parte de los sin 

parte”, que esa parte de aquellos y aquellas a 

quienes no les han sido cumplidas las promesas 

sobre las que podía sostenerse la legitimidad 

del poder al que están obligados y obligadas a 

obedecer, un buen día tomen la palabra. Tomen 

la palabra: le digan al sistema, y a los poderes 

que sostienen la vigencia y el funcionamiento 

del sistema: “Te tomo la palabra: me prometiste 

libertad y no la tengo, o la tengo en mucha 

menor medida que los miembros de las otras 

partes del mismo sistema, me prometiste 

igualdad y soy el último orejón del tarro, me 

prometiste posibilidades de realización y de 

autonomía y vivo dependiendo de los caprichos 

de quienes me dominan y me humillan. Te tomo 

la palabra: dame lo que me corresponde”. Le 

tomen la palabra, entonces, al sistema y al 

poder, y se pongan a hablar. O a actuar. Y aquí 

lo que nos interesa, lo que nos permite 

establecer un contrapunto con la idea de que la 

política es la aplicación del poder en pos de 

resolver los conflictos que atraviesan una 

sociedad y garantizar en ella el orden: Rancière 

llama política exactamente a esa acción de la 

parte de los sin parte de tomar la palabra y de 

impugnar al sistema, al orden, que no ha sabido 

estar a la altura de lo que prometía a todos, pero 

no garantizaba más que a algunos. 

¿Quiénes constituyen esa “parte de los sin 

parte”? Ningún grupo en particular: no estamos 

en el terreno de la sociología, sino en el de la 

política, aunque es evidente que tienden a 

formar parte o a ser candidatos a formar parte 

de esa parte de los sin parte de una sociedad 

sus grupos más desfavorecidos, más 

agraviados. Rancière toma un lindísimo ejemplo 

de los Discursos sobre la primera década de 

Tito Livio de Maquiavelo para mostrar un 

levantamiento de los plebeyos contra la 

prepotencia de los patricios, en la antigua 

Roma, como un ejemplo de reclamo de ser 

“tenidos en cuenta”, como un ejercicio de “toma 

de la palabra” que pateó el tablero de una cierta 

forma de organización de las distintas “partes” 

que componían el todo de la sociedad y obligó 

a los poderosos a renegociar con los rebeldes 

la propia organización de ese orden que se 

había visto sacudido, trastocado. A ese tipo de 

trastrocamiento (de los que podemos encontrar 

a lo largo de la historia incontables ejemplos en 

tantísimas “tomas de la palabra” de grupos 

oprimidos, de obreros, de mujeres, de razas y 

de naciones enteras) da Rancière el nombre de 

política. ¿Y a lo otro? ¿Al ejercicio del poder 

para que la cosa funcione? ¿A la organización 

rutinaria y cotidiana de la vida de una sociedad 

compleja para que la misma pueda 

desarrollarse por los pacíficos carriles de la ley 

y el orden? ¿A la búsqueda de resolver antes 

de que estallen los múltiples focos de conflicto 

que contiene toda sociedad está repleta? A ese 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 237-259 
 

 
 

 
250 

conjunto de actividades, a las que solemos dar 

el nombre de política, Rancière las llama, más 

prosaicamente, policía.  

Así, tendríamos un conjunto de actividades de 

organización de las cosas, de sostenimiento del 

sistema, de funcionamiento del orden, que 

Rancière llama “policía”, y que deberíamos 

ubicar dentro del terreno de las instituciones, y, 

como “del otro lado”, por así decir, de esas 

instituciones, en necesario diálogo con ellas y 

tomándole la palabra a sus promesas, pero para 

mostrar que esas promesas no están siendo 

cumplidas y que es necesario barajar y dar de 

nuevo, unas acciones que realizan los sujetos 

que, agraviados por un orden que no cumple 

con ellos sus promesas, que no los tiene en 

cuenta, buscan y reclaman ser contados, 

contar. A esa búsqueda y a ese reclamo, a las 

acciones a través de las cuales se expresa y se 

materializa esa búsqueda y ese reclamo, 

Rancière les da el nombre de política. Así, la 

política, para Rancière, no es una actividad 

corriente de la vida de nuestras sociedades, ni 

menos que menos lo que hacen todos los días 

“los políticos” y “las políticas”. La política es más 

bien algo que, a veces (y ni siquiera muchas 

veces), acontece, irrumpe, sacude la escena y 

obliga a revisar la cuenta de las partes, la 

organización misma del todo de la comunidad. 

Subrayamos la palabra “acontece” para llamar 

la atención sobre la cercanía de este 

pensamiento con el de otro filósofo francés 

contemporáneo, Alain Badiou, sobre el 

“acontecimiento” como categoría fundamental 

para pensar la política. Podríamos también, en 

una terminología más cercana a la del muy 

influyente pensador italiano Antonio Negri, 

indicar que la política, en esta perspectiva, 

aparece asociada a la capacidad instituyente o 

a la potencia constituyente de nuevas 

situaciones, por oposición a los poderes 

instituidos o constituidos (que no serían del 

orden de la política, sino de la administración o 

de la gestión) de la sociedad. 

Queda sin embargo la duda acerca de si es 

fructífero perseverar sobre esta dicotomía que 

aquí estamos presentando, y que posiblemente 

simplifique una dinámica que es mucho más 

compleja, y que supone todo tipo de 

entrelazamientos entre estos dos momentos –

digamos– “polares” de las instituciones de un 

lado, y de la acción del otro. Es lo que sugiere 

en un libro muy interesante, Metáforas de la 

política, el sociólogo argentino Emilio de Ípola. 

Podemos pues empezar citando in extenso un 

pasaje fundamental en la presentación de la 

idea que desarrolla de Ípola en ese libro, que 

nos permitirá de paso volver sobre algunas 

cosas que hemos dicho, sistematizarlas, y tratar 

finalmente de redondear una perspectiva sobre 

la política más compleja y matizada que la que 

surge de la contraposición que acabamos de 

sugerir. Escribe de Ípola: 

La política puede ser concebida, o bien como un 

“subsistema” dotado de funciones 

predeterminadas –en particular, la 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 237-259 
 

 
 

 
251 

“autorregulación” de lo social– o como una 

superestructura del edificio social, con causas y 

efectos también predeterminados, o bien como 

la dimensión de contingencia inherente a lo 

social, como su dimensión de apertura, que 

posibilita la intervención eficaz de la decisión 

individual y colectiva sobre el mundo social y, 

en particular, que permite, dadas ciertas 

circunstancias, el cuestionamiento del principio 

estructurante de una sociedad, de su pacto 

social fundamental, ya para reafirmarlo, ya para 

subvertirlo e instituir un nuevo orden. Importa 

precisar de inmediato que la mencionada 

disyunción no pretende en modo alguno ser 

excluyente (en realidad, sería teóricamente 

catastrófico si lo pretendiera). (2001, p. 9) 

O bien… o bien… Veamos primero la primera 

de las dos cláusulas de esta contraposición no 

excluyente que nos presenta de Ípola. Dentro 

de ella, a su vez, aparecen dos posibilidades: la 

de pensar la política como un subsistema del 

gran sistema social, como tiende a hacerlo la 

sociología funcionalista norteamericana, y la de 

pensar la política como la superestructura de 

una estructura que la reclama para funcionar, 

como tiende a hacerlo la tradición marxista. Se 

trata, evidentemente, de dos perspectivas muy 

diferentes, pero ambas tienen algo en común: 

en ambas lo que cabe esperar de lo que ocurra 

en el subsistema, la esfera o el “nivel” (en la 

metáfora marxista del “edificio”) de la política 

viene predeterminado por un conjunto de 

fuerzas que solicitan de ella cierta tarea que la 

política tiene que cumplir: la autorregulación de 

la vida colectiva en uno de los casos, la 

reproducción y legitimación del orden social 

estructurado por un determinado modo de 

producción material de esa vida colectiva en el 

otro. Las dos formas de pensar las cosas, la 

historia, la relación entre los distintos ámbitos 

de la vida social en general y las funciones 

propias de la política en particular son muy 

distintas, en muchos puntos perfectamente 

opuestas, pero las dos coinciden en el punto 

que le interesa a de Ípola y que nos interesa a 

nosotros en este momento de nuestra 

discusión: las dos piensan a la política como 

una parte de un todo que la excede y que le 

dicta su misión y su sentido, y por eso las dos 

pueden converger en la representación de la 

política en el marco de una de las dos grandes 

metáforas a las que alude el título del libro que 

estamos comentando: la del sistema, que como 

dice de Ípola cuando la presenta, y como se 

desprende también de cuanto hemos venido 

diciendo hasta acá, evoca siempre la idea, 

fundamental en la historia del pensamiento 

político, de orden. La política del lado del orden: 

primera metáfora, primera posibilidad. 

Si ahora nos desplazamos a la segunda 

cláusula del “O bien… o bien…” que estamos 

considerando, lo que tenemos ahí es otra cosa: 

no la idea de que la política es la actividad que 

se desarrolla en un ámbito específico con una 

misión preestablecida, sino la de que todo 

orden social, que se sostiene siempre sobre un 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 237-259 
 

 
 

 
252 

principio estructurante que no siempre 

conocemos y que no necesariamente se 

declara ante nosotros, es insanablemente 

contingente, es decir, no reposa sobre ninguna 

inevitabilidad histórica ni sobre ningún principio 

trascendente, no responde a la voluntad de los 

dioses ni de las leyes inefables de la historia y 

por lo tanto puede ser cuestionado y sacudido 

en sus cimientos y en las formas en las que se 

organiza, por medio de la acción, y que la 

política es el nombre de esa acción capaz de 

visibilizar, cuestionar y eventualmente subvertir 

las bases sobre las que se sostiene el orden en 

el que vivimos. Aquí la política aparece dotada 

de un sentido “fuerte”, dice de Ípola, por 

oposición al sentido “débil” de las otras 

alternativas que consideramos, porque no se 

piensa en el interior de ningún límite, como un 

“subsistema” de un sistema que la abarca ni 

como un “nivel” de un edificio en la que tiene 

una tarea específica que cumplir, sino sin límite 

en absoluto, en la medida en que se piensa 

como la acción que puede poner en cuestión la 

organización misma del todo social. 

La distinción que formula aquí de Ípola tiene un 

evidente parentesco con la que algunos autores 

franceses contemporáneos han establecido 

entre lo que ellos prefieren nombrar, para que la 

distinción sea más nítida, con dos palabras, o 

con dos expresiones diferentes: la política (que 

equivale a lo que de Ípola llama la política “en 

sentido débil”: la política como actividad de 

administración o gestión de un cierto orden, y 

acaso a algo así como lo que Rancière llama, 

como vimos, “policía”) y lo político (que equivale 

a lo que de Ípola llama la política “en sentido 

fuerte” y Rancière “la política” a secas: la 

política como el nombre de la acción a través de 

la cual son revisados, impugnados, 

eventualmente subvertidos, los cimientos 

mismos de ese orden), pero tiene la ventaja de 

elegir no nombrar esas dos cosas con palabras 

diferentes, sino con la misma, porque como 

veremos lo que de Ípola quiere señalar es que 

la tensión entre estos dos momentos o entre 

estas dos posibilidades en nuestras 

representaciones habituales sobre la política no 

es el resultado de que no hayamos definido bien 

el significado de las palabras, sino que es el 

resultado de una tensión que es constitutiva de 

la política misma. Pues bien: si cuando se 

piensa del lado del sistema la política se deja 

atrapar por la primera de las dos metáforas que 

de Ípola examina, la del orden, cuando se 

piensa del lado de la acción de cuestionamiento 

de ese orden la política ingresa a la zona 

recortada por la segunda de esas dos 

metáforas, que es la que permite pensar esa 

acción en su forma más radical, más 

terminante, más definitiva: la metáfora de la 

política como revolución.   

Así, la política parece que puede pensarse, o 

que alude a una cierta cantidad de prácticas y 

de discusiones que se inscriben entre dos 

posiciones polares que la circunscriben: la del 

orden y la de la acción, la del sistema y la de la 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 237-259 
 

 
 

 
253 

revolución. Pero atención a esto que dice de 

Ípola, y que ya íbamos adelantando nosotros 

que iba a decir: no piensa adecuadamente la 

política “ni aquel que la considera 

exclusivamente como un subsistema con 

funciones limitadas y predefinidas en la 

sociedad o el sistema social, ni tampoco aquel 

que la concibe únicamente como el momento de 

crisis del edificio social y de su pacto 

constitutivo” (de Ípola 2001, p. 12). El libro que 

estamos comentando fue escrito en 2001: de 

Ípola no podía imaginarse, pero ya podía 

evidentemente intuir, la importancia que 

tendrían estas consideraciones suyas en 

relación con el adecuado análisis de los 

acontecimientos que entonces se estaban 

incubando y que se producirían en el país en el 

mes de diciembre de ese mismo año. Cuando 

se produjo en el país, en efecto, lo que a falta 

de mejor nombre ha pasado a la historia como 

“el estallido del 19 y 20 de diciembre” de ese 

año 2001, la discusión teórica sobre la política 

permitió contraponer, en la Argentina, quienes, 

no importa si a favor o en contra de ese 

movimiento, lo consideraron esencialmente 

“antipolítico”, porque identificaban la política 

con el orden y las instituciones que a través del 

mismo se impugnaban, y quienes, no importa si 

a favor o en contra, lo consideraron 

potentemente “político” porque identificaban la 

política con esa acción de impugnación. De 

Ípola, anticipándose a esas discusiones, parece 

reprocharles sus simplificaciones a unos y otros 

cuando escribe, resumiendo su posición sobre 

la utilidad de las dos metáforas del orden y de 

la revolución: “Solo de quien osa emprender la 

ardua travesía del laberinto que ambas 

metáforas dibujan en el dominio huidizo e 

irrepresentable de lo social cabe pensar que 

efectivamente piensa la política” (de Ípola 2001, 

p. 12). 

Ni solo institución, pues, ni solo revolución, 

aunque las dos palabras son muy interesantes 

y, si se las considera con la atención debida, 

contienen en ellas mismas (en su misma carne, 

en su misma materialidad), toda la tensión que 

aquí estamos tratando de presentar. Lo que nos 

obliga quizás a reformular este “Ni… ni…” para 

reescribir lo que acabamos de decir de esta 

manera: ni solo institución, en el sentido muy 

acotado de esta palabra en que ella sirve para 

designar apenas el momento de sedimentación 

del movimiento, de detención de la historia y de 

reificación de las relaciones que en su agitación 

esa historia pudo propiciar, ni solo revolución en 

el sentido muy estrecho de esta otra palabra en 

el que ella sirve apenas para nombrar ese 

momento de trastrocamiento de las cosas en su 

pura inmanencia y en el puro presente de su 

realización. Porque la verdad es que ninguna de 

esas dos palabras quiere decir en realidad 

solamente eso que en el modo en que las 

venimos usando dicen: como tantísimas otras 

palabras que se parecen a ellas en el hecho de 

que terminan con la sílaba “ción”, la palabra 

“institución” y la palabra “revolución” nombran, 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 237-259 
 

 
 

 
254 

más que un momento, o además de un 

momento, un movimiento, un desplazamiento 

entre dos puntos. Busquemos esas dos 

palabras, o cualesquier otra con esta 

característica de terminar en esta sílaba tan 

interesante, “ción”, en el diccionario, y 

habremos de encontrarnos con algo parecido a 

esto: “Acción y efecto de…”. Construcción: 

acción y efecto de construir. Composición: 

acción y efecto de componer. Institución: acción 

y efecto de instituir. Revolución: acción y efecto 

de revolucionar. Es muy interesante esta 

fórmula, “acción y efecto de”, con la que los 

diccionarios nos informan el complejo y 

dinámico significado de estas palabras. Con 

una consideración sobre este asunto, que nos 

confirmará el interés de la perspectiva con la 

que de Ípola aborda la discusión de este 

problema de la política y de los mejores modos 

de pensarla, vamos a terminar estas páginas 

que le hemos dedicado. 

Construcción: acción y efecto de construir. 

Cuando la palabra es utilizada para indicar la 

acción de construir, puede ser reemplazada sin 

ninguna pérdida por un verbo. “La construcción 

de mi casa me llevará tres años” se dice 

también, y quiere decir lo mismo, “Construir mi 

casa me llevará tres años”. Ahora bien: cuando 

los tres años pasaron, yo construí mi casa, 

quedó preciosa, y un buen día paso por la 

vereda de enfrente con un amigo y se la 

muestro, estiro el brazo, señalo con el índice y 

le digo: “Mirá qué linda construcción”. Ahí 

“construcción” no es, evidentemente, 

reemplazable por “construir”, no es 

reemplazable por un verbo, porque no indica la 

acción que tuve que empeñar para construir mi 

casa, sino el resultado sedimentado, cosificado, 

reificado (son todas estas palabras de la gran 

sociología alemana de la segunda mitad del 

siglo XIX) de esa acción: el efecto, como dice el 

diccionario, de haberla construido en el pasado. 

Casi llama la atención que dos cosas tan 

distintas como la acción, la actividad o el 

conjunto de actividades de levantar una casa, y 

la casa terminada que le muestro años después 

a mi amigo, puedan designarse con una misma 

palabra, puesto que se trata de dos cosas 

radicalmente diferentes, enteramente 

heterogéneas. ¿No deberíamos más bien 

inventar una palabra para nombrar una cosa y 

otra para nombrar la otra, como hacen quienes 

distinguen la política de la policía, o lo político 

de la política, como si no fueran los dos 

términos o los dos polos entre los que se 

despliega un movimiento interminable?  

Composición: acción y efecto de componer. 

Cuando un amigo nuestro, músico, nos dice “A 

mí lo que me gusta es la composición, ¿viste?, 

no tanto la interpretación”, nosotros podemos 

reemplazar las dos palabras por los respectivos 

verbos que les corresponden, porque lo que 

esas palabras indican son la acción de 

componer o la acción de interpretar: “A mí lo 

que me gusta es componer, ¿viste?, no tanto 

interpretar”. Ahora: cuando nuestro amigo, al 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 237-259 
 

 
 

 
255 

que le gusta componer, termina la tarea de 

componer, pongamos, una sinfonía, o un 

bolero, toca entusiasmado el timbre de nuestra 

casa y nos trae, con los ojos llenos de lágrimas 

de orgullo y de contento, un papel 

pentagramado lleno de chirimbolos blancos y 

negros y de redondas y de cuadradas y de 

corcheas y semicorcheas y de de fusas y de 

semifusas y nos dice: “Mirá qué linda 

composición que me salió”. Y ahí está claro que 

composición no es reemplazable por el verbo 

componer, porque ahí “lo que salió” no es la 

acción de la que salió, sino el resultado, el 

efecto, de esa acción. Es el efecto de la acción 

de componer. Es la acción de componer 

objetivada, sedimentada, convertida en su 

propio resultado. De nuevo: ¿es sensato 

nombrar con la misma palabra dos cosas tan 

distintas como la acción de componer y el 

resultado de haber compuesto, como una 

actividad y un objeto, como un verbo y un 

sustantivo? ¿No podríamos, no deberíamos, en 

aras de la claridad y la comprensibilidad de lo 

que decimos cuando hablamos, nombrar esas 

dos cosas con dos palabras diferentes? 

Pues bien: no, no deberíamos. No deberíamos, 

porque sería no percibir la íntima conexión que 

existe entre esos dos momentos de la relación 

que nombramos con esas palabras que aquí 

estamos discutiendo. No es verdad que la 

acción de construir la casa es una cosa y la 

casa construida es otra que nada debe a la 

primera. El que construye la casa, el que lleva 

adelante la acción de construir la casa, lo hace 

siguiendo un modelo, probablemente un plano, 

en todo caso: una idea de la casa construida 

que esos ladrillos que está acomodando uno 

arriba de otro va a ser cuando su acción esté 

terminada (igual, por cierto, que el compositor 

“oye” en su cabeza, antes de que sus manos 

vuelquen en el pentagrama, la melodía que está 

por componer o componiendo). La 

construcción, la casa construida, de algún modo 

precede a la acción de construirla. Que por otro 

lado no desaparece de la casa construida 

después de que terminé de construirla, me di un 

baño y me puse a habitarla. Todavía años 

después recorro los pasillos de esa casa que 

hice con mis manos y recuerdo el esfuerzo que 

me dio levantar esa columna, que no se me 

chingara esa pared, que quedara derecha esa 

ventana, todavía me recuerdo pintando esa 

puerta o ese cielo raso…: la acción de construir 

la casa (la construcción de la casa) habita la 

casa construida (la construcción) para siempre, 

y no ciertamente no termina en el momento en 

que termina. 

Lo mismo pasa con las palabras más 

sonoramente políticas que aquí estamos 

estudiando. Institución: la institución de algo es 

la acción de instituir ese algo. La institución 

simbólica de la sociedad, pongamos, para citar 

un título célebre de Cornelius Castoriadis. La 

institución de un principio o de un valor o de una 

idea. La institución de tal modo de gobernar o 

de decir. “Estamos instituyendo una nueva 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 237-259 
 

 
 

 
256 

forma de hacer las cosas en esta provincia”. 

Institución: acción de instituir. Pero esa acción 

de instituir se realiza y se completa cuando 

termina sedimentándose en una institución 

entendida no ahora como una acción, sino 

como el resultado de haber instituido algo en el 

pasado. “Toda novedad tiende a inevitarse en 

costumbre”, escribe Borges en un texto 

extraordinario. Toda institución de algo, toda 

acción de instituir alguna cosa, tiende a 

inevitarse, a consagrarse, a consolidarse, a 

sedimentarse, en ese algo, en esa cosa 

convertida ella misma en una institución cuyo 

fundamento (dijimos: contingente, no 

trascendente ni sobrenatural ni transhistórico) 

es esa misma acción de haberla instituido, que 

quién sabe si el día de mañana no querrá ser 

revisada por otros, no motivará un movimiento 

de renovación de las cosas que quiera instituir 

un orden nuevo. 

Revolución: la revolución de algo (pongamos: 

de una sociedad) es la acción de darla vuelta, 

de ponerla patas para arriba, de subvertir sus 

fundamentos y ponerla a funcionar sobre otras 

bases. La palabra es muy vieja, y su historia 

muy interesante. Proviene del campo de la 

astrología, donde designa el movimiento en 

redondo (precisamente: la vuelta) que dan los 

cuerpos celestes alrededor de un punto. La 

revolución, por ejemplo, de los satélites 

alrededor de los planetas, o de los planetas 

alrededor del sol. Durante mucho tiempo la 

palabra revolución (que se usaba en el lenguaje 

político –que usaba Hobbes, por ejemplo, bien 

avanzada la segunda mitad del siglo XVII– para 

indicar que una situación –pongamos: la vida 

política en Inglaterra– había dado una vuelta 

entera hasta volver al mismo punto del que 

había partido) tendría solo ese sentido en el 

lenguaje político que conocemos. Fue en 

realidad recién en el siglo XVIII, de la mano de 

las filosofías de la historia asociadas a la idea 

de progreso de las cosas en el tiempo, y no de 

vuelta siempre al mismo punto de partida, que 

la palabra, manteniendo su sentido de vuelta o 

de re-vuelta, pasó a indicar ese específico tipo 

de revueltas que un grupo social podía operar 

en la sociedad que lo oprimía o lo asfixiaba para 

transformarla por completa. Ese es el sentido en 

que hoy usamos la palabra revolución para 

indicar la acción de cambiar las cosas en la 

historia de una sociedad. 

Pero además de ser la acción de revolucionar la 

sociedad, la palabra revolución indica el efecto 

de haber llevado adelante con éxito esa acción: 

de haber revolucionado la sociedad e instalado 

en lugar del que tenía un sistema de gobierno, 

una forma de organización, un tipo de gestión 

de la cosa pública diferente. Es en ese sentido 

que en Cuba pueden celebrarse los cuarenta, 

los cincuenta, los sesenta años de “revolución”, 

lo que no significa los cuarenta, cincuenta o 

sesenta años de ocurrida una acción o unas 

acciones sepultadas en ese pasado ya a esta 

altura tan lejano, sino los cuarenta, cincuenta o 

sesenta años de vigencia del gobierno que 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 237-259 
 

 
 

 
257 

resultó de esas acciones, en el que esas 

acciones se encuentran, por así decir, 

objetivadas, sedimentadas, cristalizadas: 

hechas sistema. Igual que la palabra 

“institución” no nombra solo el resultado del 

movimiento que la instituyó, sino ese 

movimiento mismo, así también, 

simétricamente, la palabra “revolución” no 

nombra solo el movimiento que trastocó una vez 

un cierto orden institución, sino el resultado, el 

efecto, bajo la forma de un cierto sistema de 

organización de las cosas, de ese 

trastrocamiento ocurrido en el pasado. 

Raymundo Gleyzer, enorme documentalista 

argentino desaparecido durante la última 

dictadura, presentó de manera muy dramática 

esa tensión sobre la que aquí estamos dando 

vuelta en su film La revolución congelada, que 

parece un oxímoron o un chiste, pero que no 

dice otra cosa que lo que aquí estamos 

diciendo: que el fuego de la acción (¿no sabían 

algo de eso, al final, los viejos maestros Hegel 

y Weber?: ¿no es sobre el telón de fondo de las 

grandes ideas de estos dos enormes 

pensadores que seguimos tratando de forjar las 

nuestras?) no es nunca más que una parte del 

movimiento complejo de la historia. 

Con lo que tal vez podamos terminar. No porque 

hayamos llegado a ningún lugar, sino porque 

hemos descubierto que no hay ningún lugar al 

que llegar. Que la política no es el nombre de 

una acción esplendorosa que ilumina como un 

rayo un momento en la historia de las 

sociedades para perderse después en el 

recuerdo o solo poder ser añorada o esperada 

candorosamente como se esperan los milagros, 

y que tampoco es el nombre del conjunto de 

prácticas que llevan adelante unos señores y 

unas señoras a los que damos el nombre de 

políticos y de políticas, que se ocupan de la 

gestión de la vida de las comunidades en las 

que vivimos y que querrían seguramente que la 

tranquilidad que de ese modo consiguen para 

esa comunidad no se viera perturbada por los 

sonidos de la furia que cada tanto la 

interrumpen para señalar que hay una parte que 

no estaba siendo contada, que la cuenta estaba 

mal, que había un conjunto de demandas o de 

deseos o de expectativas que nadie estaba 

atendiendo y cuya atención requería volver a 

pensar todo de nuevo. No hay política ni 

pensamiento posible sobre la política sin la 

comprensión de que el movimiento de la 

sociedad tiene que encontrar un cauce en la 

gestión adecuada de los conflictos que la 

habitan y tensionan. Tampoco hay política ni 

pensamiento posible sobre la política sin la 

comprensión de que las coordenadas sobre las 

que se levanta ese modo o cualquier modo 

(siempre contingente, siempre uno entre 

también posibles) de gestionar la vida de una 

sociedad tiene que ser todo el tiempo pensado 

en la legitimidad de sus fundamentos siempre 

contingentes y en la ausencia de ningún 

fundamento de otro tipo, que es lo que la 

persistente capacidad de revolver y subvertir las 



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 237-259 
 

 
 

 
258 

cosas que tienen las luchas de los ciudadanos, 

los grupos y los pueblos no cesa de 

enseñarnos.  

 

 

  



Ágora UNLaR, vol.9, núm. 23, 2024 pp. 237-259 
 

 
 

 
259 

Referencias 

Arendt, H. (1993) La condición humana (trad.: 

Ramón Gil Novales), Paidós. 

Aristóteles (2005) Política (trad.: María Isabel 

Santa Cruz y María Inés Crespo), Losada. 

Badiou, A. (1999) El ser y el acontecimiento, 

Manantial. 

Castoriadis, C. (2007) La institución imaginaria 

de la sociedad (trad.: Marco Aurelio 

Galmarini), Tusquets. 

Davis, A. (2004) Mujeres, raza y clase (trad.: 

Ana Varela Mateos), Akal. 

De Certeau, M. (1995) La toma de la palabra y 

otros escritos, Universidad Iberoamericana – 

ITESO. 

De Ípola, E. (2001) Metáforas de la política, 

Homo Sapiens. 

De la Boétie, É. (2014) Discurso sobre la 

servidumbre voluntaria (trad.: Alejandra 

González), Colihue. 

Freud, S. (2003), Tótem y tabú T. 2, en sus 

Obras completas (trad.: Luis López-

Ballesteros), Biblioteca Nueva. 

González, H. (2006), Los asaltantes del cielo. 

Política y emancipación, Gorla. 

Hobbes (2018), Leviatán (estudio preliminar y 

trad.: Carlos Balzi), Colihue. 

Lefort, Cl. (1981) ¿Permanece lo teológico 

político?, Hachette. 

Legendre, P. (1979) El amor del censor: ensayo 

sobre el orden dogmático (trad.: Marta 

Giacomino), Anagrama. 

Maquiavelo, N. (1996) Discursos sobre la 

primera década de Tito Livio (trad.: Ana 

Martínez Arancón), Alianza. 

Negri, A. (1994) El poder constituyente. Ensayo 

sobre las alternativas de la modernidad, 

Libertarias/Prodhufi. 

Rancière, J. (1996) El desacuerdo. Política y 

filosofía (trad.: Horacio Pons), Nueva Visión. 

Rancière, J. (1975) La lección de Althusser 

(trad.: Irene M. Agoff de Ramos), Galerna. 

Rousseau, J. J. (2008) Discurso sobre el origen 

y los fundamentos de desigualdad entre los 

hombres (trad.: Vera Waksman), Prometeo. 

Vilas, C. M. (2013) El poder y la política. El 

contrapunto entre razones y pasiones, 

Biblos. 

Weber, M. (2002) Economía y sociedad (trad.: 

José Medina Echavarría y otros), FCE. 

 

Eduardo Rinesi es politólogo y filósofo. Se 

desempeña como profesor titular de Política en 

la Universidad Nacional de General Sarmiento 

(UNGS), de la que fue rector entre 2010 y 2014 

y donde actualmente dirige la Carrera de 

Especialización en Filosofía Política. 

Correo electrónico: 

erinesi@campus.ungs.edu.ar 

 



 

 260 

Pautas de Presentación para Autores 
Los artículos enviados deben ser inéditos y 

suponen la obligación del autor de no 

mandarlo, simultáneamente, a otra revista. 

Pueden ser informe de investigación, revisión 

teórica, reseña o entrevista.  

 

Para enviar los artículos es conveniente 

registrarse en la página web, en la pestaña 

"Login", a través del siguiente link:  

https://revistaelectronica.unlar.edu.ar/index.p

hp/agoraunlar/login 

Por cualquier inquietud, el mail de la revista 

es: agora@unlar.edu.ar 

 

Una vez enviado, el artículo es revisado por el 

Comité Editorial, para verificar el cumplimiento 

de las Pautas de Presentación, el mismo se 

reserva el derecho de realizar modificaciones 

menores de edición. Luego es evaluado por 

dos especialistas en el Área de Conocimiento. 

De cualquiera de estas instancias puede 

surgir la necesidad de devolver el artículo al 

autor para su corrección. 

 

1- FORMATO DEL TEXTO 

Formato: Documento Word. Tamaño de 

página A4, con 2,5 cm en los cuatro 

márgenes. 

Letra Arial 11, con interlineado doble, sin 

sangría y alineación izquierda 

Numeración consecutiva en la parte inferior 

central de la página 

Portada: Título en español y en inglés 

Resumen: hasta 250 palabras, en español y 

en inglés. (Arial 10, interlineado simple) 

Palabras clave: Describen un contenido 

específico de una disciplina. Hasta cinco, en 

español y en inglés.  (Arial 10, interlineado 

simple) 

Área del conocimiento: El autor especifica el 

área del conocimiento 

Sección: Especificar a qué sección va dirigido 

el trabajo, por ejemplo: Artículos de 

investigación o Revisión Teórica, Artículos de 

Tesis, Producción Artística, etc. 

Cuerpo del manuscrito:  Introducción, 

Metodología, Resultados y Discusión. 

 

Para destacar una palabra o una idea se 

utiliza cursiva; nunca comillas, subrayado o 

negrita.  

Los neologismos o palabras en lengua 

extranjera se consignan en cursiva 

El texto debe estar redactado utilizando un 

lenguaje respetuoso e incluyente 

 

Extensión (máxima) 

- Artículos de Investigación o Revisión 

Teórica: 25 páginas 

- Artículos de Tesis: 20 páginas 

- Producción Literaria: 10 páginas por poema 

o texto narrativo 

- Crítica Literaria: 20 páginas 

- Producción artística: 10 páginas 

- Reseña: 10 páginas 

- Entrevista: 10 páginas  

https://revistaelectronica.unlar.edu.ar/index.php/agoraunlar/login
https://revistaelectronica.unlar.edu.ar/index.php/agoraunlar/login


 

 
261 

2- CITAS Y REFERENCIAS 

Estilo básico de las Normas APA 7ta. Ed. 

a- Citas 

Citas de menos de 40 palabras basadas en 

el autor: Apellido (año) afirma: "cita" (p. xx). 

 

Citas de menos de 40 palabras basadas en 

el texto: "cita" (Apellido, año, p. xx) 

 

Citas de más de 40 palabras basadas en el 

autor 

Apellido (año) afirma: 

Texto de la cita con sangría de un punto y 

letra Arial 10, sin comillas. (p. xx) 

 

Citas de más de 40 palabras basadas en el 

texto 

Texto de la cita con sangría de un punto y 

letra Arial 10, sin comillas. (Apellido, año, p. 

xx) 

 

Paráfrasis basada en el autor 

Apellido (año) refiere que ..... 

 

Paráfrasis basada en el texto 

Texto de la cita (Apellido, año). 

 

Citas en idioma distinto 

Por normas de Cortesía con Lector, si el 

artículo incluye citas en un idioma distinto al 

utilizado en el texto, el mismo presentará 

también su traducción. 

 

 

 

 

 

b- Referencias  

Las Referencias van al final, ordenadas 

alfabéticamente y con sangría francesa 

Libro 

Apellido, A. A. (año). Título en cursiva, 

Editorial. 

Si tiene varios autores, se separan por comas 

y el ultimo se separa por la letra ‘y’. 

 El año de la primera edición de la obra deberá 

ir entre corchetes: Ejemplo: ([1984] 2004) 

 

Capítulo de un libro 

Apellido, A. A., y Apellido, B. B. (año). Título 

del capítulo. En A. A. Apellido. (Ed.), Título del 

libro (pp. xx-xx), Editorial 

 

Artículo Científico 

Apellido, A. A., Apellido, B. B., y Apellido, C. 

C. (año). Título del artículo. Nombre de la 

revista, volumen(número), xx-xx (páginas, sin 

pp adelante). 

 

 Artículo de Revista Impresa 

Apellido, A. A. (Fecha). Título del artículo. 

Nombre de la revista. Volumen(Número), xx-

xx (páginas, sin pp adelante). 

Artículo de Revista on line 

Apellido, A. A. (Fecha). Título del artículo. 

Nombre de la revista. Volumen(Número), xx-

xx (páginas, sin pp adelante). Disponible en 

www..... 

 

 

 



 

 
262 

Referencias Especiales 

Diferenciar el tipo de material citado 

agregando un subtítulo en las referencias: 

Partituras, etc. 

 

Partituras  

Apellido, inicial del nombre (Año). Título. 

Ciudad: Editorial 

 

Grabaciones 

Apellido, inicial del nombre(Año). Título. Sello. 

Soporte. 

Se pueden incluir: compositor, otros 

intérpretes, lugar 

 

Pintura, escultura o fotografía 

a) Si se consultó la obra: 

Apellido, inicial del nombre. Título de la obra. 

Fecha. Composición. Institución donde se 

encuentra la obra, ciudad. 

Puede agregar la colección a la que pertenece 

o señalar si es una colección privada.  

 

b) Si se consultó la foto de una obra:  

Apellido, A. A. Título de la obra. Fecha. 

Composición. Institución donde se encuentra 

la obra, ciudad. En  A. A. Apellido.  (año) Título 

del libro (pp. xx-xx). Ciudad: Editorial 

 

Catálogos de muestras  

Apellido, inicial del nombre. Año. Artista. 

Ciudad: Museo 

 

 

Espectáculo en vivo  

(Ópera, concierto, teatro, danza) 

Título. Nombre y apellido del autor. Nombre y 

apellido del director, actor o intérprete. 

Nombre del teatro o escenario, ciudad. Fecha. 

Tipo de espectáculo (ópera, concierto, teatro, 

danza). 

Si la cita se refiere a una persona involucrada, 

se comienza la Referencia con el nombre de 

ésta 

 

Citas de Cuentos o Poemas: Siguen la 

misma composición que Capítulo de Libro 



 

 
263 

3- RECURSOS VISUALES  

- Niveles de títulos 

- Nivel 1: Arial 12. Centrado. Negrita 

- Nivel 2: Alineación izquierda Negrita 

(Continúa Arial 11, como en el cuerpo del 

texto) 

- Nivel 3: Sangría de 5 puntos. Negrita. Con 

puto final 

- Nivel 4: Sangría de 5 puntos Negrita cursiva. 

Con punto final 

- Nivel 5: Sangría de 5 puntos. Cursiva con 

punto final 

 

- Notas al pie (En lo posible, las mismas 

deben ser evitadas)  

Extensión: no más de tres líneas. Se usarán, 

únicamente, para ampliar o agregar 

información.  

 

- Fragmentos del discurso del entrevistado 

o texto de fuentes primarias y secundarias 

Sangría de 1 punto. Identificación del 

entrevistado con las siglas correspondientes o 

identificación de la fuente. Fragmento en letra 

Arial 10, cursiva, sin comillas.  

 

- Tablas y cuadros: Con interlineado sencillo. 

Numeración correlativa con números 

arábigos. Se hace referencia a ellas desde el 

texto (Tabla 1). Cada tabla tiene su propio 

título en la parte superior, del siguiente modo: 

la palabra tabla y su correspondiente número 

en negrita, el titulo con mayúscula inicial 

solamente y en cursiva. Ej: Tabla 1. Título 

Si corresponde citar la Fuente, la misma se 

incorpora en la parte inferior. 

 

- Figuras. Las imágenes (fotos, diagramas, 

gráficos, dibujos, etc.) se designan como 

Figura. Numeración correlativa con números 

arábigos y se referencian desde el texto 

(Figura 1). Cada Figura tiene su título en la 

parte inferior, así: la palabra Figura y su 

correspondiente número en negrita, el titulo 

con mayúscula inicial solamente y en cursiva. 

Ej: Figura 1. Título.  

En archivos de imágenes (JPG, GIFF, etc.), 

de buena calidad. Cantidad: 6 por artículo  

 

- Pies de fotos | epígrafes  

Estos se utilizan para obra artística o partitura 

del siguiente modo: 

Obra artística:  

Figura 1. Título de la obra, año entre 

paréntesis, nombre y apellido del autor.  

 

Partitura:  

Figura 1. Título de la partitura, año entre 

paréntesis, nombre y apellido del autor. 

Aclaraciones.  

También podrá indicarse el tema o el 

contenido que se refleja en la partitura.  

 

Toda situación no contemplada aquí, se 

resuelve en base al criterio de Cortesía con el 

Lector 



 

Contenidos 

 
Editorial  
 
A modo de presentación: enseñar filosofía 

José Jatuff 
 
Ciudadanía 

Sebastián Torres 
 
Conflicto: concepto para armar 

Elsa Ponce 
 
Consenso 

Diego Ocampo 
 
Cultura política 

Alejandro Auat 
 
Democracia 

Federico E. López 
 
Derecho 

Daniel Busdygan 
 
Estado 

Carlos Balzi 
 
Feminismos 

Aldana Cuello y Macarena Mercado Mott 
 
Filosofía 

Livio Mattarollo 
 
Nación 

Guillermo J. Vázquez 
 

Oscar Madoery 
 
Política 

Eduardo Rinesi 

 

 


